EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nim. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134

HANNAH ARENDT
Narratividad y restitucion de la politica

CLAUDIA GALINDO LARA*

Resumen: En este trabajo se trata de mostrar que en el concepto de narrati-
vidad en Arendt se localiza una potente veta de la autora, para restituir a la
politica su significado original de pluralidad, actuacion en concierto y predomi-
nio de la palabra, lo que le permite pensar los acontecimientos desde la idea
del fragmento, como eventos singulares, plenos de significado.

A través de la idea de narrativa Arendt se aproxima a Walter Benjamin en
su interpretacion contra la idea de continuidad en la historia y el pasado, ade-
mas se acerca a una idea de memoria mas que de historia. Ambos autores
consideran que podemos entender los eventos en su singularidad y solo de
forma fragmentaria, pero plenos de significado. Esta lectura permite una apro-
ximacién a la comprension de las fallas de la politica.

Palabras clave: narrativa, politica, historia, memoria, Arendt, Benjamin.

" Profesora-investigadora en la Universidad Auténoma de Aguascalientes, México, cegalin@
correo.uaa.mx

RECEPCION: 28/03/2013 113 ACEPTACION: 11/02/2014



EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, year IX, no. 17, January-june, 2015, pp. 113-134

HANNAH ARENDT
Narrativity and the Restitution of Politics

CLAUDIA GALINDO LARA*

Abstract: This article attempts to show that in the concept of narrativity found
in Arendt’s thought, one can find a powerful vein of the author to restore to
politics its original significance of plurality, acting together, and the pre-emi-
nence of speech, which allows one to think of the events from the concept of
the fragment, as events both singular and full of meaning. Through this idea of
narrative, Arendt appears close to Walter Benjamin'’s interpretation against the
continuity in History and the past, and also to an idea closer to memory than
History. Both authors consider that we can understand events in their singula-
rity and only in fragments, but full of meaning. This reading allows an approxi-
mation to the understanding of the flaws of politics.

Key Words: Narrative, Politics, History, Memory, Arendt, Benjamin.

" Research Professor, Universidad Auténoma de Aguascalientes, México, cegalin@correo.uaa.mx

RECEPTION: 28/06/2013 114 ACCEPTANCE: 11/02/2014



1. Introduccion

Hannah Arendt es una autora que ha sido recuperada de manera amplia
por sus aportaciones para comprender la politica. La mayoria de los trabajos
de interpretacion que se han generado en afos recientes se han centrado en
discutir las categorias que han contribuido a otorgarle reconocimiento. Concep-
tualizaciones tales como: espacio publico, accién, inicio, la dicotomia publico-
privado, todas ellas referidas al ambito politico, han sido revisadas una y otra
vez desde la teoria politica.

Si bien estas categorias se sustentan en un planteamiento muy original
sobre la tesis de la recuperacién de la politica, hay en la obra de la autora ale-
mana vertientes aun poco exploradas, que permiten avanzar hacia otras lineas
interpretativas y pueden constituir un eje articulador para abordar temas deba-
tidos en la actualidad.

El objetivo de este trabajo es resaltar la veta de la autora que la acerca a
la no siempre tersa relacion entre memoria y politica, a través de su conceptua-
lizacion de la narratividad, asi como mostrar los probables claroscuros a los que
se enfrenta el planteamiento.

En una primera aproximacion, nos interesa exponer la forma en la cual la
autora concibe a la narrativa y el lugar que ocupa en su planteamiento. Se vera,
que en ella la narrativa aparece como una de las “altas cualidades humanas” y
formara parte de lo que ella denomina “la trama de las relaciones humanas”.
Por esta razén, expondremos el vinculo entre accion y narratividad y lo que
constituye el tejido de relaciones entre las personas. Esto nos llevara a la divi-
sion de Arendt entre actores y espectadores y al debate sobre quién tiene el
patrimonio de la narracion: ¢ el actor o el espectador?

Esta forma de concebir a la narrativa sera util para pensar fenbmenos po-
liticos de ruptura, tal como la misma Arendt lo hiciera. Al respecto, se tratara de
mostrar que tal postura procede de su critica fuerte al historicismo, lo que la lle-
vara a concebir a la historia como acontecimiento, cuyo rescate de los eventos
se hara solo a partir de los fragmentos, a la manera de Benjamin. Veremos que
a pesar de acercarse a Walter Benjamin en algunos aspectos, la autora marca
una distancia que aporta para pensar la politica, al agregar a la interpretacion

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 115



Claudia Galindo Lara

redentora y mesianica de Benjamin el vinculo entre narratividad, memoria y
juicio ciudadano.

2. Accion y narratividad

En Arendt hay una cercana relacion entre espacio publico y narratividad,
que se manifiesta a partir de la trama de las relaciones humanas y su insercién
en tejidos de relaciones sociales y politicas, que tienen su expresion en historias,
a través de las cuales se “construye” lo publico y se garantiza su permanencia.

La narracion, junto con la accién y la palabra, es otra de las “altas” activi-
dades humanas que permiten otorgar de nuevo dignidad a la politica, es asi en
tanto que también se presenta como manifestaciéon de un mundo plural. De esta
manera, dira la autora: “La masa cadtica de sucesos pasados emerge como un
relato (story) que puede ser contado, porque tiene un principio y un final’." En
contraparte, recuerdos e imagenes constituyen ahora el material que mediante
un ejercicio plural contribuye a esclarecer el pasado y aparece vinculado al
ejercicio de la prudencia ciudadana.

Arendt revisa las historias despojandolas de la secuencia cronologica y
apartandose de la mera sucesion de hechos y las recupera como una coleccion
de objetos significativos de reflexion y entendimiento, que arman “un collage,
un movil”.2

A partir de todos los elementos que constituyen la accion (no deja huella
tras de si, no hay posibilidad dénde terminara) y aun cuando es manifestacion
de la precariedad de los seres humanos y la inestable presencia sobre la tierra.
Es menester reconsiderar su magnitud, puesto que crea nada menos que el
espacio publico, asi como la posibilidad de encuentro con los otros y la idea de
una comunidad que comparte un mundo.

Si retornamos a la gran division entre el mundo de la fabricacion y el de la
accioén,? podemos decir que las historias ocupan un lugar intermedio, por decir-
lo de alguna manera. No son actos como tales, ubicados en la vita activa, sino
mas bien son productos como los artefactos que elabora el homo faber, pero
tienen la capacidad de traspasar el ambito estrictamente privado porque son
leidas, vistas o escuchadas por todos.

1 Hannah Arendt, “Comprension y politica”, en De la Historia a la accién (Barcelona: Paidos,
1995), p. 41.

2 Elisabeth Young-Bruehl, “Hannah Arendt’s Storytelling”, en Social Research, vol. 14 (1977),
p. 184.

3 Hannah Arendt, La condicion humana (Barcelona: Paidds, 1993).

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 116



Hannah Arendt. Narratividad y restitucion de la politica

Benhabib sostiene que Arendt caracteriza la accion a través de tres cate-
gorias fundamentales: la natalidad, la pluralidad y la narratividad.4 En donde la
accion aparece inmersa en una red de interpretaciones cuyo tejido compone
la narratividad. Mediante esta red, el ser es individualizado y los actos pueden
ser identificados, en donde la forma de ubicarlos sera narrativamente. Por ello:
“Identificar una accion es contar la historia de su iniciacion, su desarrollo y su
inmersion en una red de relaciones constituidas a través de las acciones y na-
rrativas de otros”.5

Las historias son visibles en el sentido de que pueden ser ritualizadas y
transmitidas por generaciones. Al respecto, la autora clarifica:

En el mundo soélo permanece lo que se puede comunicar. Lo incomunicado, lo
incomunicable, eso que no se contd a nadie y no dejé huella en nadie, lo que
por ninguna via penetra en la conciencia de los tiempos y carente de significado,
se hunde en el oscuro caos del olvido, estd condenado a repetirse y se repite
porque aunque haya ocurrido de verdad, no encontré en la realidad un refugio
estable.6

Como podemos observar, las historias narradas constituyen una especie
de pantalla contra la repeticién de acontecimientos dolorosos o destructivos.
Este ultimo elemento concede un contrapeso interesante a la narrativa como
paliativo contra la comisién de actos no deseados. Hay un lazo de unién que
permite establecer juicios reflexivos sobre lo ocurrido, compartirlos y modificar
cursos de accion. Cabria cuestionar si la memoria narrada puede ser un refugio
y dotar de una nueva dignidad a la politica para no tropezar de nuevo.

Ahora bien, para Arendt, la existencia humana se desarrolla a partir de los
ejes de la natalidad y la mortalidad, y de alli parte su insercion en entramados
y su expresion en historias y narrativas. Tal red esta armada a partir de infinidad
de historias individuales y colectivas, la cual de forma permanente se reconfi-
gura a través de nuevas acciones. En esta trama que precede a las personas
y que las envuelve, por asi decirlo, insertamos nuestras biografias.

En segundo término, hay que recordar que en la autora la unica forma de
combatir lo efimero de la existencia humana es a través de los actos, lo que con-
duce al hecho irrefutable de que donde se puede notar con mayor énfasis la

4 Sheyla Benhabib, “El juicio y las bases morales de la politica en el pensamiento de Hannah
Arendt”, en El ser y el otro en la ética contemporanea (Barcelona: Gedisa, 2006) pp. 139-163. Ver
en particular: pp. 142-145.

5 Ibid., p. 145.

6 Hannah Arendt, Rahel Varnhagen. Vida de una mujer judia (Barcelona, Lumen, 2000), p. 145.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 117



Claudia Galindo Lara

fragilidad de la condicion humana es en la experiencia de la muerte, por eso
buscamos ubicar de manera significativa nuestros actos. La accion por si sola
genera historias, nuestro contacto con los demas también, a partir de que nos
comunicamos con los otros, pero éstas por si solas desaparecen y no resisten
a la muerte.

Entre el nacimiento y la muerte hay un intervalo que constituye la vida,
transcurre la existencia que se desarrolla en un eje temporal donde aparecemos
y posteriormente, con nuestra muerte, desaparecemos del mundo, cuya dura-
bilidad esta garantizada mas alla de nuestra presencia en él. Tal es asi que:
“Toda vida individual entre el nacimiento y la muerte pueda contarse finalmente
COmo una narracion con un comienzo y un fin es la condicion prepolitica y pre-
histérica de la historia, la gran narracion sin comienzo ni fin”.7

Con respecto a esto, Arendt muestra la influencia de Heidegger, y con ecos
de su maestro, plantea que fuimos arrojados a un mundo en el que estamos
condenados a desaparecer sin dejar huella. Como contraparte, contamos con
varios paliativos: las obras realizadas, las palabras y la memoria.

Nuestro caracter de fabricantes, como hemos visto, permite que a partir de
la habilidad de producir dejemos como especie humana rastros tras nuestro
paso por el mundo: “Huellas imborrables [las cuales permiten] que se logre la
inmortalidad”.8

Sin embargo, el caracter innegable de nuestra mortalidad conduce a la
necesaria edificacion de un mundo que perdure mas alla de nuestro breve paso
individual por la vida y se apoya en la realizacion de hechos que puedan per-
manecer vivos en la memoria.

La capacidad de permanencia se logra solo porque hay un mundo en co-
mun en donde se comparten estas huellas y es por esto que la unica forma de
contrarrestar la fugacidad de nuestro paso por la tierra es el impulso de reu-
nién con los demas. La “mundanidad” constituye relaciones y es un contexto
creado de objetos y personas en el que nos localizamos y que corresponde
también con Heidegger al ser-en-el-mundo, y es donde se despliegan nuestras
actividades, asi como su horizonte de posibilidad, y sobre todo, el hecho con-
tundente de la pluralidad.

Aun con su carencia de estrategia e instrumentalidad, e incluso con su
caracter efimero y su fragilidad de resultados, para Arendt, a través de la accion,
podemos encontrar atisbos de permanencia. Ella sefala que la esfera de los
asuntos humanos esta formada por la trama de las relaciones humanas “que

7 Hannah Arendt, La condicién humana (Barcelona, Paidos, 1993), p. 208.
8 Ibid., p. 31.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 118



Hannah Arendt. Narratividad y restitucion de la politica

existe dondequiera que los hombres viven juntos”.? Incluso con las “conflictivas
voluntades” la accion es real “porque produce historias”.

Por ello dira: “La razén de que toda la vida humana cuente su narracién y
que en ultimo término, la historia se convierta en el libro de narraciones de la
humanidad, con muchos actores y oradores y sin autores tangibles, radica en
que ambas son resultado de la accion”.10

En la jerarquia impuesta por la autora, se coloca en primer término la con-
dicion politica de las personas, y la vinculacién que el recuerdo compartido
tiene para el mantenimiento de tal condicion plural y de grupo.

La relevancia atribuida por Arendt a la capacidad colectiva de automante-
nimiento de la comunidad a través de la memoria la lleva a una doble dimension:
por un lado, el espacio publico carece de permanencia, es espontaneo y por el
otro aspira a algo tan relevante como la inmortalidad de las grandes acciones.
En esta especie de paradoja se situa, y esto la llevara a desenvolverse en un
ambito en el que buscara los elementos que otorguen equilibrio a tal dicotomia
en apariencia excluyente.

3. La trama de las relaciones humanas

La busqueda de permanencia en el espacio publico tiene un referente en
el poder otorgado a la capacidad de interrelacionarnos unos con otros. En esta
red que se construye entre las personas se sustenta la condicion plural, que
para Arendt es signo de lo mas alto de la jerarquia de los asuntos humanos. !

Este tejido es tan significativo puesto que se vincula al espacio humano de
las apariencias. Con ello la autora reformula a Heidegger y aporta la idea de que
el espacio humano de las apariencias se constituye a partir de la “red de rela-
ciones y de las historias narradas”.

A partir de una mirada que se aleja de Heidegger, Arendt concibe al es-
pacio de apariciones como el lugar donde se da la interaccion humana, pues-
to que al poder actuar y hablar con los demas, se reconoce la “presencia de
los otros”.12 Pero esto no cobra fuerza hasta que es narrado en una historia, al

9 Ibid., p. 207.

10 Jbid., p. 208.

11 Gustavo Leyva, “Hannah Arendt: accion, identidad, narraciéon”, en Politica, identidad y
narracion (México: UAM-I, 1993), pp. 383-411.

12 Seyla Benhabib, “The Reluctant Modernism of Hannah Arendt, Thousand Oaks”, en Sage
Publications, num. 10 (1996), p. 111.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 119



Claudia Galindo Lara

ser configurada de manera significativa y coherente, es decir, con un sentido y
reflexionada.

Esta definicion vincula a la accién con la narrativa, a un grado tal, que las
acciones mismas soélo pueden ser identificadas a través de una narracion que
les da forma, las interpreta, las cuestiona, a partir de un discurso determinado.
La accion sélo se “completa” (por decir de alguna manera) con los sucesos 0
historias que surgen de ella, es decir, a través de las historias que se narran.
Con éstas se otorga testimonio de la presencia humana y se supera el olvido
inherente a los actos humanos.

La accion y el lenguaje, entendido como “la palabra”, seran fundamentales
para comprender toda la red de relaciones que constituye la relacion entre las
personas. Este estar in between se da no solo a partir de aquello que ha sido
creado por las personas, sino por los elementos intangibles: palabras y actos
(los cuales una vez que han tenido lugar no dejan huella). Narradas, en cambio,
dotan de sentido a la accion.

Es asi que esta trama se refiere a aspectos cuya concrecion no aparece a
simple vista y que ligan a las personas entre si. Constituye lazos, redes y con-
textos en los que se dan las relaciones humanas. Dentro de los elementos que
incluyen los asuntos entre las personas, se ubican las historias narradas, que en
Arendt marcan el horizonte (redes referenciales y contextos) en las que estamos
insertos en narrativas creadas aun antes de nuestro nacimiento.

Cuando aparecemos en el mundo, llegamos con una herencia previa tejida
a partir de una cauda de narraciones que determinan en parte nuestra actitud
frente al mundo. Es por esto que la red de asuntos humanos constituye un
entramado complejo e intrincado, que ademas se torna mas conflictivo, puesto
que esta predefinido de antemano. Esta herencia narrativa nos conformay, aun
cuando nosotros la podemos modificar, constituye un peso fuerte.

La experiencia y el recuerdo edificante y constructivo se amalgaman y ad-
quieren forma a partir de la narracion de historias. En este aspecto, la accion y
el discurso tienen el gran atributo de producir “historias plenas de significado”,
que habran de ser contadas y tendran como finalidad la conservacién de un
mundo en comun e impedir su envejecimiento.

La palabra se narra, se integra en un plexo de sentido y se mantiene a
través del tiempo. Por tanto, la accion y el lenguaje se mueven en el espacio
que se encuentra entre los hombres (inter-esse) y que delinea relaciones que
se enlazan y separan simultaneamente. En esta “trama” coinciden y divergen
cursos de accién varios y palabras que fueron pronunciadas en el tiempo, que
transcurren del pasado al presente y se renovaran en un futuro a través de las
narrativas que las dotaran de un sentido para la acciéon. Hay que recordar que

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 120



Hannah Arendt. Narratividad y restitucion de la politica

para Arendt, la politica es una representacion. De alli la relevancia de la narra-
cién que se haga post-factum, porque es lo Unico que permanece.

Al respecto, la autora senala: “La accién sélo es real, por el hecho de pro-
ducir historias, que pueden ser registradas en papel o esculpidas en monumen-
tos, es decir, son visibles y son compartidas”.13

Debido a que en la accién no hay nocion procedimental o estratégica, el
sentido no se da por el cumplimiento de una intencién original o por una finali-
dad planteada desde el principio, sino por las diversas historias que se tejen en
su interior. Al respecto, la autora sefala:

Debido a esta ya existente trama de relaciones humanas con sus innumerables y
conflictivas voluntades e intenciones, la accion siempre realiza su propdsito; pero
también se debe [...] [al] hecho de que “produce” historias con o sin intencion de
manera tan natural como la fabricacion produce cosas tangibles. Entonces, esas
historias pueden registrarse en documentos y monumentos, pueden ser visibles
en objetos de uso u obras de arte, pueden contarse y volverse a contar y trabajar-
se en toda clase de material.4

4. (Quién cuenta las historias?

Habria que revisar las condiciones que dan paso del acontecimiento a la
descripcion del mismo en el espacio publico. Concebir la vida como accion
politica revelada en el idioma de una historia que se juzga y se despliega a
partir del observador es lo que Kristeva denomina en Arendt “apologia de la
narracion”. Porque en sus palabras, ésta lleva a “fundir la vida humana como
tal” y a que nos haga “no-animales”.'s

Con ello se recupera la relevancia dicotdmica actor/espectador. Es decir, el
cuestionamiento seria si existe un testimonio, documento o archivo capaz de
ofrecer una vision integral. Lo cual lleva a plantear: ¢ quién es el que es capaz
de “contar lo sucedido”, el actor o el espectador?

Kristeva sefiala que la narracion es constitutiva a la vida y rehabilita la praxis
del relato, porque éste hace cronica de la vida en la polis, es por tanto noticia de
la pluralidad. Es, para la autora: “pensar del nacimiento a la muerte en el tiem-
po y decirlos al Otro”.16

13 Arendt, La condicién humana, op. cit., p. 208.

14 Ibid., pp. 207 y 208.

15 Julia Kristeva, “El genio femenino. La vida, la locura, las palabras”, en Hannah Arendt, t. |,
(Buenos Aires: Siglo XXI, 2000), p. 56.

16 Ipid., p. 56.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 121



Claudia Galindo Lara

Benhabib resalta que las acciones son identificadas tanto por los actores
como por los espectadores y se constituyen narrativas diversas que se contras-
tan, lo cual remite en todos los casos (hay que recalcar) a la idea de pluralidad.
Lo que no parece quedar muy bien delimitado en Arendt es el papel que juegan
el actor y el espectador.

Para Ricoeur, en Arendt la accién: “Soélo es digna de llamarse asi cuando
abandona el deseo del hombre de dominar la naturaleza o dejar tras de si monu-
mentos que den fe de su actividad”.'” Por tanto, “la accién sdlo trata de ser reco-
gida en un relato cuya funcién consiste en procurar una identidad a un agente,
una identidad que solo puede ser, consiguientemente, narrativa, lo que podemos
sintetizar asi: ‘La historia contada repite la accién al configurar lo memorable’™."8

Actor y espectador no son figuras contrapuestas. El espectador puede “con-
templar todo el juego”, y otorgar trascendencia con su capacidad para el recuer-
do, mientras que el actor por definicibn no es un mero participante, estara
vinculado a lo particular, que sélo encuentra su significado ultimo y la justifica-
cion de su existencia en la accidn. Dira Arendt en referencia al espectador, que
al colocarse fuera del “festival de la vida” tiene la condicion para comprender el
sentido del juego, elaborar juicios y “ser arbitro final de la competencia en cur-
s0”, y para la comprension del “sentido del juego”."®

La diferencia entre el espectador y el que se retira a la introspeccion, estri-
ba en el hecho de que quien juzga no abandona el mundo de los fendmenos,
unicamente establece una adecuada distancia respecto a ellos. Se sustrae a
toda participacion activa “adoptando una posicién de privilegio desde la cual
puede contemplar”.20 Es decir que forma parte de un publico, a diferencia de
aquél dedicado a la teoria o contemplacion que se aisla de sus semejantes y
que por tanto se pierde de lo sucedido y es incapaz de explicarlo porque sélo
lo ve desde el marco de las ideas.

La ambiciéon de obtener una historia completa no es la parte central de lo
que espera Arendt como producto de una narracion ex post, sino el hecho de que
éstas constituyan un vehiculo que permite comprender los eventos. Toma a
Lessing?’ como paradigma del espectador puesto que éste considera que al
desplegar una historia, podemos ver de forma inmediata su efecto en los demas
al comunicarla, y con ello, compartimos mundo, que es la prioridad.

17 Paul Ricoeur, Historia y narratividad (Barcelona: Paidds, 1999), p. 210.

18 Ipid., pp. 210 y 211. El subrayado es mio.

19 Hannah Arendt, La vida del espiritu. El pensar, la voluntad y el juicio en la filosofia y en la
politica (Madrid: Centro de Estudios Constitucionales, 1984), pp. 113 y 114.

20 Ibid., p. 114.

21 Hannah Arendt, Hombres en tiempos de oscuridad (Barcelona: Gedisa, 1990), pp. 13-41.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 122



Hannah Arendt. Narratividad y restitucion de la politica

Lessing evidencia el dificil camino de la libertad entendida en sentido poli-
tico y sus paradojas que traspasa todo el pensamiento de Arendt. Para la au-
tora, éste proporciona herramientas “para pensar sobre la naturaleza tragica de
contar historias y su relevancia para leer la crisis de la politica”.22

Es, en este sentido, que tal como Ricoeur sefala, para que exista una
composicion de una historia o narracién debe existir una “pre-comprension del
mundo de la accion”.23 Donde la accidén puede ser narrada y comprendida por-
que pertenece a un mundo “estructurado simbdlicamente y pleno de sentido”.
Aun cuando lo que genera la accion no tiene un ambito estratégico, son una
serie de eventos que cobran su propio curso y que solo adquiere articulacion a
través del papel del storyteller que le dota de sentido.

5. Temporalidad y relato

La figura del historiador o storyteller, en efecto, cierra el circulo de la politica
como escenificacion en un espacio publico frente a una audiencia de especta-
dores. Donde tal “dimension ‘narrativo-conmemorativa’ de la accién”24 presupo-
ne un espacio de aparicion como lugar de revelacion de las posibilidades de los
actores y por ello vale como recinto para el recuerdo.

Hasta aqui he querido mostrar como en Arendt la fuerza de la narrativa se
impone en el analisis sobre los asuntos humanos, ante la necesidad de com-
prender la singularidad y originalidad de los fendmenos politicos y dar respuesta
a preguntas que den cuenta sobre: ;como recuperar la accién en su contingen-
cia?, ,como componer una narrativa que respete la libertad de la accién?

El enfoque narrativista le permite a Arendt crear un modo privilegiado para
abordar la contingencia de la accion, lo que la lleva, tal como sefiala Amiel, a que:
“El tema fundamental del relato [la] diferencie de la historiografia contempora-
nea”’. Nuestra autora considera que los relatos permiten constituir una significa-
cioén y tal como argumenta también Amiel: “Que relato y comprension, relato y
accion estén relacionados con base en un modelo asentado en la poética de
Aristoteles”.25

El énfasis en la trama y en comprender la actividad narrativa como categoria
que incluye en si misma el drama, la epopeya y la historia, asi como la poética

22 Maria Pia Lara, Narrating evil. A postmetaphysical Theory of Reflective judgement (NY:
Columbia University Press, 2007), p. 49.

23 Paul Ricoeur, Tiempo y narracion, t. | (México: Siglo XXI, 2000), pp. 115-130.

24 Ibid., p. 208.

25 Anne Amiel, Hannah Arendt. Politica y acontecimiento (Buenos Aires: Nueva Vision, 2003),
p. 52.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 123



Claudia Galindo Lara

entendida como “arte de componer las tramas” y la mimesis como representa-
cion de la accion mediante la palabra constituyen la herencia aristotélica.

Arendt recupera, como lo hace Aristoteles, la trama como operacion, mas
que una estructura.2é6 Refiere por ello a la elaboracion de la misma: es decir, “la
seleccion y disposicion de los acontecimientos y de las acciones narradas, que
hacen de la fabula una historia completa y entera”.27

Para la autora, quien narra, habla sobre la vida en la polis y tal cosa proce-
de del hecho de que es la palabra (el logos), o que lo hace posible. Es decir,
que al igual que en la Antigledad, se parte de que nuestra naturaleza es ser
politicos y la natural condicién es el discurso, por tanto, lo que resalta es que la
vida es en si misma narrativa y lo que se cuenta es individual e irrepetible. Aqui
historia y vida coinciden.

Al enfatizar el caracter linguistico o retorico de la historiografia, hay una
inclinaciéon por la idea de que la historia es un relato cuyo peso estriba en su
dimension expresiva. El lenguaje se convierte en la condicion principal de todo
conocimiento significativo, e insiste Arendt en la organizacién por parte del
narrador de los hechos y en la expresion de éstos. Asi, al igual que en la accion,
la autora tendra el acento colocado en la expresividad de la narracion. Da con
ello cuenta de una realidad que se resiste a ser interpretada.

La narrativa historica puede ser complementada con historias de caracter
legendario, fabulas, epopeyas, dramas, biografias, mientras éstas sean capaces
de proporcionar herramientas que den cuenta de lo acontecido y permitan nom-
brar lo que ocurrié. Este punto de vista considera que la narracion de lo acon-
tecido debe mucho al punto de vista del que narra.

Arendt alerta de distinguir enunciados que se refieren a la realidad de inter-
pretaciones narrativas. La historiografia no es para ellos un mero hecho linguis-
tico que se caracterice por la mera proliferacion de relatos. Pero reivindica el
hecho de que el narrador no solo recopila datos y documentos para ser anali-
zados, sino que emite un juicio de ellos.

En su intencién de que la politica sea un relato que dé cuenta de lo suce-
dido, amplia los cauces de la historia con mecanismos literarios y extiende la
resistencia de las palabras a ser usadas de manera corriente.

Asi, las metaforas y parabolas le permiten dar densidad a su discurso para
salir de la interpretacion literal. Para ella son un medio que le facilita el proceso
de generar conceptos que den cuenta de lo que ocurre en un mundo convulso.

26 Esto también lo sefiala Ricoeur.
27 Paul Ricoeur, “Narratividad, fenomenologia y hermenéutica”, en Andlisi. Quaderns de
comunicacion i cultura, num. 25 (2000), p. 191.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 124



Hannah Arendt. Narratividad y restitucion de la politica

Asi una “trama fingida” que permite la “innovacién semantica’28 contribuye
a abonar en el terreno de la comprension de eventos inéditos, para, como afir-
ma Ricoeur: “Recuperar la operacion que unifica en una accién total y comple-
ta lo diverso constituido por las circunstancias, los objetivos, los medios, las
iniciativas y las interacciones, los reveses de fortuna y todas las consecuencias
no deseadas de los actos humanos”.29

Arendt no se centra en el aspecto estético de la metafora, no la toma en
cuenta solo como elemento poético que otorga conocimiento, le interesa ir a las
correspondencias,® a la afinidad entre elementos en apariencia remotos. Son
medios que preservan frente a la ruptura la “palabra inmortal” que es audible
aun cuando las circunstancias hacen dudar de la dependencia del lenguaje
como guia de la verdad.3! Asi, la palabra es un modo de reconocimiento y de
busqueda que se construye a partir de un tejido de relaciones.

De acuerdo con Forti,32 la intencion de Arendt no es establecer un estatuto
cientifico de la narracién en confrontacidon con otras tesis historiograficas, sino
que mas bien su interés se centra en el nivel ontoldgico implicito en estas te-
maticas. Se dirige a rescatar a la accién del olvido, de alli que el tema de la
narracion aparece ligado al de la temporalidad. Le preocupa resaltar lo que
existe y conservarlo “del poder disolvente del tiempo”. Temas en los que Ricoeur
y Arendt coinciden de acuerdo con Forti, pero la autora italiana subraya (y me
parece relevante) que ésta no pretende la solucion de los conflictos en los
distintos niveles de temporalidad. No pide que el tiempo narrativo dé cuenta del
tiempo vivido.

Es el caracter comun de la experiencia humana, que, articulado y sefialado
por el acto de narrar, se hace posible. En todas las formas narrativas, el ele-
mento definitorio sera el caracter temporal. Esto es retomado por Ricoeur cuan-
do afirma: “Todo lo que cuenta sucede en el tiempo, arraiga en el mismo, se
desarrolla temporalmente y lo que se desarrolla en el tiempo, puede narrarse”.33

La narracion de historias que podrian ser privadas, al tornarse publicas,
permiten trasladar imagenes que hacen posible juzgar una realidad vy, al ser
compartidas, nutrir una idea de lo publico. Estas historias, al ser llevadas a la
luz publica, reconfiguran el mundo en comun, y permiten comprender catastro-

28 Paul Ricoeur, Tiempo y narracién. Configuracién del tiempo en el relato histérico, t. |
(México: Siglo XXI, 2000), p. 31.

29 Ipid., p. 32.

30 Erich Séller, “Hannah Arendt as a Critic of Literature”, en Social Research, nium. 14 (1977),
p. 158.

31 Idem.

32 Simona Forti, Vida del espiritu y tiempo de la polis (Valencia: Catedra, 1996), pp. 281y 282.

33 Ricoeur, Narratividad, fenomenologia y hermenéutica, op. cit., p. 190.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 125



Claudia Galindo Lara

fes, con la tenue esperanza de que esto sirva para que las desgracias no vuel-
van a ocurrir.

Asi, la configuracion de un relato es un potente instrumento politico porque
“arma” tramas de relaciones, construye sentido y también, de acuerdo con Ri-
coeur, contextualiza en el tiempo y en el espacio. Para este autor, la narrativa
es un cadalso que permite sintetizar lo heterogéneo y que es constitutivo a los
individuos para “actualizar la realidad”. Esta permite ordenar y, valga el término,
“estetizar’ lo que Arendt llama “la masa cadtica de acontecimientos”. Elementos
desagregados en tiempo y espacio pasan a formar parte de un todo que integra,
selecciona y nombra.

La narratividad asi concebida es un instrumento que permite aprehender
una realidad inaccesible a partir de la teoria. Por la via del storytelling se es-
tructura una trama que da cuenta de fendmenos politicos para los cuales el
lenguaje preestablecido no posee herramientas. Asi, estas stories son el medio
privilegiado para compartir una experiencia confusa e insdlita. De esta forma, y
apoyados en Ricoeur, podemos decir que en Arendt: “El tiempo se hace huma-
no en tanto se articula de modo narrativo y la narracion se torna significativa en
la medida en que describe los rasgos de la experiencia temporal”.34

6. Arendt y Benjamin:
La historiografia del fragmento

La idea de Arendt, segun la cual las narraciones surgen sin propietario o
estrategia, va acompanada del hecho de que sélo podremos narrar pequefias
historias. Esto conduce a confrontar la historia o el gran relato con los pequefos
relatos y deriva en una idea de la historia armada a partir de “cortes”. Esta idea
mas cercana a la nocién de Benjamin de los relatos3s hace que Arendt se incli-
ne por la recuperacion de lo fragmentario, que es tal como la accion se presen-
ta, fuera de la idea de un continuo temporal, como hemos visto.36

Las narrativas aparecen siempre inacabadas e inconclusas, sujetas a un
nuevo inicio o a ser reinterpretadas, redescubiertas y ausentes del control del

34 Paul Ricoeur, Tiempo y narracion, pp. 39y 113.

35 Benjamin, W. llluminations, Nueva York, Shocken, 1969. Introducciéon de Hannah Arendt.
En la edicién en espanol de Taurus no incluyen la introduccion de Arendt. Este trabajo aparece en
Hombres en tiempos de oscuridad “Walter Benjamin 1892-1940”, Barcelona, Gedisa, 1990.

“Los Pasajes” de Benjamin, en lluminaciones Il, Madrid, Taurus, 1972 y Akal, Madrid, Tres
cantos, 2005.

36 Sheyla Benhabib, “Redemptive Power of Narrative”, in Social Research, nim. 57 (Spring,
1990), p. 181.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 126



Hannah Arendt. Narratividad y restitucion de la politica

propio protagonista.3” El argumento es que la historia entendida dentro de la
idea de progreso omite, edita, reestructura y organiza cronolégicamente lo que
habra de ser contado. Por el contrario, la autora piensa que dentro de los even-
tos hay caidas y rupturas que impiden una vision lineal. Las narraciones tendran
que ser construidas tal como se presenta la accion, es decir, en fragmentos que
son recuperados desde el presente. Esto procede, en Arendt, de colocar la idea
de accion por encima de la de proceso.

Los espectadores transformados en narradores de historias podrian reco-
brar lo que hicieron los protagonistas de las acciones, pero seran “fragmentos
de pensamiento”8 y en esta busqueda perpetua los hallazgos seran necesaria-
mente trozos del pasado convertidos en perlas.3® Estos “pescadores” tendran
que hacer gala de su despliegue mnemonico, confrontandose con los pozos de
la memoria.

La experiencia es recuperada en “jirones” que se presentan bajo capas
sedimentadas de historia y so6lo algunos fragmentos resultan de la busqueda.
De este cavar se puede armar una historia y narrarla, por lo tanto, la balanza
entre lo espontaneo de los actos y su olvido descansa en los relatos que, ajenos
a la idea de continuidad, permiten ir mas alla de generalizaciones.

Al descartar una narrativa de la continuidad se rompe la estructura tradi-
cional de la cronologia y se va a las fallas, a los accidentes y a las rupturas o
excepciones. Esto lleva a enfatizar las pequenas historias mas que “el gran
relato”. En cada “story” se hace justicia al “héroe” anénimo a través de sus re-
latos. Se construye un artefacto que da cuenta de la biografia. Esto es explicable
cuando Arendt traza el retrato de los parias excluidos del espacio publico. En-
tonces, podemos aproximar el lente a los casos particulares y hacer un ejercicio
de remembranza para poder comprender cémo fueron los eventos.

Es sintomatica la advertencia en el inicio de Hombres en tiempos de oscu-
ridad: “Aquéllos que buscan representantes de una era, portavoces del Zeitgeist,
exponentes de la historia (con H mayuscula) buscaran aqui en vano”.40 La
historia cede su lugar a las vidas contadas, en donde la narrativa abre espacio
a lo biografico y articula lo singular a lo colectivo. Tal ejercicio sirve de cuia

37 Es de destacar sobre este tema el ensayo pionero de Melvyn Hill, “The Fictions of Mankind
and the Stories of Men”, en Hill, Melvyn (ed.), Hannah Arendt: The Recovery of the Public World,
Nueva York, St. Martin’s Press, 1979, pp. 275-300.

38 Arendt, Hombres en tiempos de oscuridad, p. 179.

39 Los espectadores solo pueden armar y contar historias, que seran narrativas con un
comienzo, una trama y un final, a causa de la pérdida de la tradicion. Esta se rompié y hoy sélo
podemos rescatar “perlas del pasado”, porque la tradicion se comprende en Arendt como “un tejido
de posibilidades de entendimiento”.

40 Arendt, Hombres en tiempos de oscuridad, op. cit., p. 9.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 127



Claudia Galindo Lara

para ir hacia lo publico. Lo que interesa es ver como hace historia Arendt y cémo
puede encontrar formas alternas para discutir el espacio publico a partir de la
narracion. Ella no va a la historia de la humanidad y evade conscientemente
la idea de “necesidad histérica”. Seran narrativas que sacan a la luz “el recuer-
do de los muertos” en términos de su esfuerzo en la accion.

Adriana Cavarero hace una lectura muy interesante a partir de la biografia
de Blixen hecha por Arendt.4! Enfatiza el caracter comunitario de las historias
partir de la reinterpretacion de las mismas. Cada vez que se vuelve a narrar
la historia, se abre la posibilidad de incluir elementos diversos, de alli el énfa-
sis en la pluralidad de perspectivas. Cavarero sefiala: “La narracion tiene el
meérito de adherir al mundo humano y su espectaculo plural desde los hilos
narrativos de esas vidas que se dejan atras”.

Es en este aspecto, donde Benhabib acierta al sefialar que el intento de
Arendt por preservar el pasado y alejarlo de la idea de proceso se situa en una
delgada linea al borde de “la curiosidad arqueolégica”.42

Hay una interpretacion aun mas radical que la de Benhabib, y es la de
Luban, quien afirma que Arendt no sélo le quita el caracter cientifico a la na-
rracion, sino que “la deifica poéticamente”.43 Puesto que es la recuperacion
del instante, efimero, ajeno a todo control y a toda cuenta con la historia. Esto
puede parecer extremo, pero, como vimos, en el afan por recuperar la accion
o por dar cuenta del horror (el Holocausto) se recurre a mecanismos oblicuos.
Esto también podria visualizarse en los perfiles que conforman La tradicion
oculta.4

La actividad de storyteller es transformar el material linglistico que esta
hecho a partir de las palabras, en una narracion acabada que: “asegure al hombre
una suerte de morada mundana”.4% Asi, las historias “contribuyen a iluminar la
existencia humana”. Y tal como sefala Kateb: “Arendt se aproxima a sefalar
que existimos para aparecer en narraciones, y que somos justificados a noso-
tros mismos por esas historias que provocamos o inspiramos, de la misma
forma, que estas historias incitan a otros a actuar”.46

41 Adriana Cavarero, Relating Narratives. Storytelling and Selfhood (Nueva York: Routledge,
2000), p. 143.

42 Seyla Benhabib, “Hannah Arendt and the Redemptive Power of Narrative”, en Social
Research, num. 57 (Spring, 1990).

43 David Luban, “Explaining Dark Times, Hannah Arendt's Theory of Theory”, en Social
Research, num. 50 (Spring, 1983), p. 216.

44 Hannah Arendt, La tradicion oculta (Barcelona: Paidos, 2000).

45 Luban, “Explaining Dark Times, Hannah Arendt's Theory of Theory”, op. cit., p. 227.

46 George Kateb, Hannah Arendt. Politics, Conscience, Evil (Oxford: Martin Robertson, 1983),
p. 14.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 128



Hannah Arendt. Narratividad y restitucion de la politica

La enorme fuerza estética con que Arendt dota a la accién, a la historia
y a las narraciones pudiera hacernos pensar que solo en este nivel permane-
ce la autora. Contrario a esto, convendria volver a insistir, que la intencion
que subyace es “definir la existencia humana como inteligible y plena de
significado”.47

Lo que se cuenta a los otros son “eventos extraordinarios” que imputan a
un “héroe” o a un “agente” que puede ser un lider dirigente de su pueblo, o una
victima damnificada por el poder. Es en este sentido, que a través de las narra-
ciones producto de sus hazanas, se conmemoran eventos que nos remiten a
las “glorias” de la politica. O se reconoce a los parias y se les otorga un lugar
en la memoria.

Como hemos visto, Arendt configura un simbiote entre los actores (quienes
llevan a cabo la accién y tienen el papel, digamos protagénico) y los especta-
dores (capaces de rendir testimonio, quienes no seran menos relevantes). El
narrador tiene una posicién de privilegio porque siempre conoce mejor lo que
paso, que los participantes.48

Las historias tienen una relacion con aquéllos que han motivado la histo-
ria (los agentes) y que para Arendt son considerados “héroes”, como mencio-
namos, por haberla generado.4® Aqui reaparece la Arendt que reivindica el
ideal virtuoso y, que en este caso donde mejor se manifiesta es en las narra-
ciones, lo que nos recuerda (aunque Arendt probablemente no lo aceptaria)
a las sociedades que concebian el acto de narrar como una especie de edu-
cacion moral. Asi, contar historias se vuelve un abastecimiento para la memo-
ria histérica de las sociedades que hablan “de su propia edad heroica
desaparecida”.50 Son narraciones ejemplares que para muchos pueblos cons-
tituian sagas o relatos y que Arendt retoma y actualiza para las sociedades de
nuestros dias, ante la embestida moderna que canceld la posibilidad de una
continuidad.

Conviene rescatar que se trata de vivificar el recuerdo y no de un mero acto
de costumbre (irreflexiva y ritual). En Arendt es claro el énfasis: “Porque el

47 Idem.

48 |dem.

49 Aqui me gustaria equiparar la idea que tiene Arendt con la concepcién de Pericles que
afirma: “Su gloria es ser eternamente recordados en cada ocasion en que se narren hechos o
historias y se compartan para su conmemoracion”. Ver el texto de Luban, David, “Explaining Dark
Times”, en Social Research, vol. 50, | (Spring, 1983). Luban afirma a raiz de lo anterior: “mientras
la polis exista, conmemorara a sus héroes”, p. 221.

50 Ver Mac Intyre, Alasdair, Tras la virtud, Barcelona, Critica, 2001. En particular el capitulo 10,
“Las virtudes en las sociedades heroicas”, pp. 155-166. Ver también: Reszler, André, Mitos politicos
modernos (México, FCE, 1984), en particular: “Héroes, salvadores y jefes carismaticos”, pp. 232-277.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 129



Claudia Galindo Lara

recuerdo especifica acciones, individuos y acontecimientos en su caracter dis-
tintivo y en su significacion particular”.51

A partir del control por las palabras, las historias pueden ser replanteadas,
recuperadas del olvido y resignificadas. Aqui se centra uno de los intereses de
Arendt: crear un nuevo lenguaje que dé cuenta de la desmesura. Por otra par-
te, ante la insuficiencia de la teoria para explicar lo acontecido, las narraciones
permiten ir al fenomeno especifico e invocan al mismo tiempo un cédigo com-
partido. Es, por tanto, una narracién inacabada que remite a lo comun.

Pero no hay que olvidar que también las historias carecen de dimensién
estratégica o de control por parte de los protagonistas, esto queda en evidencia
tal como nos recuerda Benhabib, en términos de Arendt: “A pesar de que todos
somos actores, ninguno de nosotros es el autor o productor de la propia historia
de su vida”.s2

Por esto es que la llamada “historia de la humanidad” no es otra cosa mas
que el lugar donde confluyen y se escriben las historias que pueden ser narra-
das. Esto, como hemos tratado de desarrollar, llevara a nuestra autora a cues-
tionar lo que podremos esperar de la historiografia.s3 Esto precisa aun mas sus
intenciones. Al pasado se accede en historias que se recuperan y junto con
Hayden White, siguiendo lo mas visible: “La estructura verbal en forma de dis-
CUrso en prosa narrativa”.54

Hay una cercania en la manera en que se busca descubrir el velo de la
narrativa para mostrarnos una forma de pensar en la que se dote a la historia
de sentido, un sentido que imprima huella a nuestro estar en el mundo.

Las tramas que desarrollamos constituyen, a fin de cuentas, una posibilidad
de entendernos y también de abrir las posibilidades de la historia hacia vertien-
tes diversas a como la hemos heredado y reproducido. Se convierte el pasado
en un peso muerto con el que hay que cargar por una devocion a una historio-
grafia que no se abre a configuraciones multiples.

Esto nos lleva a un segundo punto. La época moderna fue una busqueda
en pos de unificar versiones para arribar a una memoria oficial que serviria de
sostén a una idea de homogeneidad en el tiempo. La idea de continuidad vy li-
nealidad en la historia servia, de esta manera, para fundamentar un discurso
basado en el progreso.

51 Nora Rabotnikof, “Memoria y politica: compromiso ético y pluralismo de interpretaciones”,
en En torno a Walter Benjamin (México: UAM-I, 1993), p. 213.

52 Ibid., p. 113.

53 Luban, Explaining Dark Times, Hannah Arendt’s Theory of Theory, op. cit., p. 216.

54 White Hayden, Metahistoria (México: FCE, 1992); ver principalmente el Prefacio y la
Introduccion: “La poética de la historia”, pp. 9-50.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 130



Hannah Arendt. Narratividad y restitucion de la politica

Benjamin, Arendt y otros, que parten de manera cercana a Heidegger y su
critica al predominio de la técnica, pusieron en duda la idea de continuidad en
la historia, ante la barbarie presenciada a partir de las guerras mundiales. El
cuestionamiento era si realmente se arribaba a un estadio superior con los
acontecimientos enfrentados o mas bien, se trataba de retrocesos, fisuras y
accidentes en la historia.

Para Benjamin, en una lectura extrema de lo ocurrido, la Primera Guerra
Mundial representa el producto mas nitido del dominio técnico. Esta guerra anu-
|6 la relacion entre experiencia y relato. Lo vivido que se transmite aparece
escindido de la narracion, por tanto toda experiencia significativa ya no puede
ser relatada, comprendida y, mucho menos, homogeneizada. Hay un desgarra-
miento de la experiencia respecto a la trama y el discurso.

El diagnéstico tefiido de melancolia, parte, como mencionamos, de que
antes del predominio de la técnica y de los sucesos vividos en las dos guerras
mundiales, era posible transmitir las acciones por medio de la experiencia trans-
mutada en relatos. Con la barbarie, se genera una ruptura de la tradicion, la
cual es vivida como incertidumbre, falta de continuidad en la historia e incapa-
cidad para comunicar experiencias.5 Este panorama responde también a una
época de “eclipse” de la politica.

Benjamin apuesta por el giro teoldgico,% con lo cual el rescate del pasado
a través de la memoria sera concebido como una especie de resignificacion del
ideal mismo de experiencia que de voz a “los justos”. Con el giro redentor, da
también pie a un cambio en la relacién entre compromiso politico y rescate del
pasado. La memoria es en él recuperacion ética y salvadora, son los recuerdos
de las victimas, que pueden ser interpretados como acceso testamental, pero
sobre todo es (hay que insistir) redencién de los oprimidos.

Arendt, al elaborar el perfil de Walter Benjamin,5” se centra en el método
de acceso al pasado, al que denomina “técnica mosaico” que “busca en los
escombros”. Son rescates del pasado, que desde el presente se arrancan, no
para conservarlo, sino para que esas “astillas” emancipen. No hay posibilidad
de continuidad en la historia, Unicamente se rescatan eventos. De tal forma que
el material del que se sirve el narrador es la vida humana y “hace uso como si
fueran ruinas, fragmentos de vida que no se dejan encajar dentro de un todo,

55 Ver Amengual, Gabriel, “Pérdida de la experiencia y ruptura de la tradicion. La experiencia
en el pensamiento de Walter Benjamin”, en Amengual, G., Cabot M. Vermal, J., Ruptura de la
tradicion. Estudios sobre Walter Benjamin y Martin Heidegger (Madrid: Trotta, 2008).

56 bid., p. 94. En este trabajo Aguilera denomina lo que hace Benjamin: “metafisica teologizante”.

57 Hannah Arendt, “Walter Benjamin 1892-1940", en Hombres en tiempos de oscuridad
(Barcelona: Gedisa, 1990), pp. 139-191.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 131



Claudia Galindo Lara

sino que [...] permiten pluralidad de interpretaciones y moralejas. De alli que la
narracion “es un proceso de asimilacion que discurre en las profundidades”.58

Entonces, el acceso al pasado es una exigencia de rescate de la barbarie,
de salvamento de “la penuria de los esclavos”, la memoria de las victimas que
afianza el compromiso con los ancestros. Hay una especie de irrupcion del
pasado en el presente. Al respecto, Benjamin sefiala: “La verdadera imagen
del pasado pasa subitamente. Sélo en la imagen que relampaguea de una vez
para siempre en el instante de su cognoscibilidad, se deja fijar el pasado”.5®

En Arendt, la critica transcurre por una lectura del totalitarismo como feno-
meno especificamente moderno. Este aparece ligado a la supresion de la me-
moria y de la politica. Ella aventura que el totalitarismo y, en especifico, el
Holocausto marcaron una ruptura total con la tradicién, en donde el hecho mas
significativo fue la ausencia de continuidad con la historia. Se generd un corte
de tajo con las normas de la moral tradicional y el tema de la reflexividad apa-
recio difuso. No habia conceptos para nombrar lo ocurrido, ni experiencia previa
para comprender lo que paso, ni aun la estructura legal contaba con un marco
normativo para castigar a los culpables. Los hechos superaron cualquier expli-
cacion y no hubo categorias analiticas capaces de dar cuenta de lo ocurrido.

Ante la ruptura de la tradicidn, lo que predomina es la incertidumbre. Tal es
asi, que si la aspiracion es recuperar a la politica, tendra que recurrirse a la
memoria y a una suerte de nostalgia de la tradicion.

Antes de los eventos del siglo XX, los relatos podian ser unificados vy la
herencia del pasado aparecia incuestionada. Al romperse ese hilo de continui-
dad, cada nueva generacion en la ruptura, habra de reelaborar una nueva na-
rrativa o narrativas, reconstruir el lenguaje y crear principios heuristicos.

Después del totalitarismo, el pasado solo puede ser recuperado por partes,
hay, por tanto, una pérdida de certezas y de control sobre su evaluacion.

Esta indeterminacién del pasado respecto al presente modifica el panorama
considerablemente. Su recuperacion se limita a una reconstruccion de hallazgos
que se presentan bajo capas sedimentadas de historia.

Estos fragmentos o “perlas” son recuperados en formato de “pequenas
historias” que se comparten, son plurales y son depositorios de memoria. Para
Cohene®o |a intencion de Benjamin (y me parece que también de Arendt) es
que memoria y experiencia se resituien como generadoras de lazos entre las
personas.

58 \Walter Benjamin, Para una critica de la violencia y otros ensayos (México: Premia, 1983).

59 bid., p. 107.

60 Esther Cohen y Ana Maria Martinez de la Escalera, De memoria y escritura (México: UNAM,
2002), p. 14.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 132



Hannah Arendt. Narratividad y restitucion de la politica

Narrar historias, de acuerdo con Arendt, permite dar sentido a las acciones
a través de un ejercicio memorial. “El sentido esta en el relato no en lo inefable”,
dira Birulés, puesto que sabe que los relatos no alivian el sufrimiento del mundo,
pero cada vez que el historiador o el poeta tragico cuentan una historia, afiaden
algo al repertorio de un mundo que nos sobrevivira.s!

La idea de una continuidad de la historia tiene su referente en una explicacion
del mundo donde no hay lugar para desvios y se respalda en un relato homogé-
neo. El monopolio del recuerdo lleva adicionalmente a que éste se materialice en
una practica historiografica que justifica un estado de cosas dado, donde la
tarea es someter al olvido todo aquello que sanciona al poder y consolidar en
el presente, y en lo posible, en las futuras generaciones, el culto a esta memo-
ria institucional. Otro de los temas, sera infundir confianza en un co6digo comun
compartido y “presentar como eterno y necesario lo histérico y contingente”.62

El vinculo entre la memoria y la politica transita, entonces, también por el
papel que ha jugado la historia como sostén que legitima a la autoridad y a un
determinado statu quo.

Tanto Benjamin como Arendt pudieron vislumbrar el transito de una época
y resituar los problemas, ello los acerca a nosotros. Podemos ir a ellos con
comodidad en un intento por explicar el reciente revival del pasado, que apare-
ce acompanado por un mayor protagonismo de lo subjetivo.

La interrogante sera como interpretar en la actualidad el auge de la memo-
ria desde las “otras voces”, en una tesitura de apertura democratica y ascenso
de la subjetividad, sin caer en una lectura mesianica o nostalgica.

Huyssen®3 afirma al respecto, que si bien en la Modernidad el pasado apa-
recia manipulado y controlado, habia posibilidad de pensar en un futuro, gracias
a la linealidad de los tiempos. Para él, en la actualidad no se asiste a una rei-
vindicacion de la vision del sujeto o a una ponderacion de los eventos trauma-
ticos, hay sélo pasado. Al respecto, dira: “Hoy no hay mas que pasado. Este fin
de siglo no generd una nueva vision de futuro”.64 En este panorama, Huyssen
encuentra: “La sensacion de que en la actualidad el pasado es evocado para
proveer aquello que no logré brindar el futuro en los imaginarios previos del
siglo XX”.65 Lo que se vive es, pues, “un exceso de pasado” que impide hacer

61 Fina Birulés, Hannah Arendt. Una herencia sin testamento (Barcelona: Gedisa, 2007), p. 196.

62 Manuel Cruz, Filosofia de la historia (Barcelona: Paidds, 1993), p. 22.

63 Andreas Huyssen, “Resistencia a la memoria: los usos y abusos del olvido publico”, en
INTERCOM, XXVII Congreso Brasileiro de Ciencias de la Comunicacion, Porto Alegre, agosto, 2004,
pp. 1-16.

64 Andreas Huysen, En busca del futuro perdido. Cultura y memoria en tiempos de
globalizacion (México: FCE-Instituto Goethe, 2002).

65 Jdem.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 133



Claudia Galindo Lara

una valoracion objetiva de lo ocurrido. A lo cual, agregariamos, el cuestiona-
miento sobre el hecho de que la memoria sea retomada como politica publica
desde el Estado y se “oficialice” el debate, ¢ Qué tanto resta efectividad en la
construccion de relaciones sociales equitativas y democraticas, con respecto al
manejo del pasado?

En este sentido, el diagndstico de ambos autores se inclina hacia la misma
ruta: romper la cadena de la continuidad narrativa y dejar de lado la cronologia
como la estructura natural narrativa para volcarse a las fallas y rupturas. No se
trata solamente de hacerle justicia a la “memoria de los muertos”é al contar la
historia en términos de sus deseos y esfuerzos fallidos, sino como bien nos
advierte Benhabib, es una forma de preservacion del pasado, alejandose de la
idea de necesidad historica por improcedente. La recuperacion de lo sucedido
a partir de las pequefias historias, implica una amplia apertura que va mas alla
de “la visién de los vencidos”, para ser ampliada hacia la recuperacion del sen-
tido comun, la reflexividad y la capacidad para juzgar. Hay, por tanto, un énfasis
en la capacidad para pensar, pero con un sentido ciudadano, no introspectivo,
es decir, “pensar con el mundo”, lo que hace posible cortar de manera profunda
para “recordar todo y no olvidar lo que importa”.67 La finalidad de tal operacion
seria restituir a la politica su sentido original y evitar que se vuelvan a cometer
atrocidades en su nombre.

Los elementos descritos anteriormente, pudieran constituir un puente con el
narrativismo actual. Hoy se vuelven a pensar y a contar las historias para poder
comprender lo que se hizo en el pasado reciente. Se incorporan todo tipo de
narrativas que aportan luz a la necesidad de entender lo acontecido a partir
de los excesos de la politica.

66 Benhabib, The Reluctant Modernism of Hannah Arendt, Thousand Oaks, p. 88.
67 Elisabeth Young-Bruehl, “Hannah Arendt’s Storytelling”, en Social Research, vol. 14 (1977),
p. 188.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio IX, nUm. 17, enero-junio, 2015, pp. 113-134: 134



