“SOLA FIDES, SOLA SCRIPTURA”
La disputa de Leipzig y el rompimiento de
Martin Lutero con la Iglesia romana (1517-1521)

ESTEBAN RAMIREZ GONZALEZ*

Las grandes y dramaticas peripecias de la
historia... vistas desde lejos parecen fina-
les inevitables, impuestos por la necesidad
de los tiempos... Vistas de cerca, parecen
el resultado de muchos episodios contin-
gentes, de ocasiones en parte aprovecha-
das y en parte perdidas...El gran drama se
diluye en las historias individuales.

MAURIZIO VIROLI,
La sonrisa de Maquiavelo

Resumen

| presente ensayo aborda los debates conocidos como la ‘Disputa de Leipzig’
(1519) y su impacto en el rompimiento de Martin Lutero con la Iglesia roma-
na (1517-1521). Se evalua la importancia de este evento en el desarrollo del
pensamiento luterano, de forma particular, en el desafio a la autoridad pontificia
implicito en su teologia, la radicalizacién de su postura frente a la respuesta de

* Maestro y candidato a doctor por el Instituto de Altos Estudios Internacionales y de Desarro-
llo (IHEID), Ginebra, Suiza, y estudiante doctoral visitante en la Universidad de Oxford, esteban.
ramirez@iheid.ch

Este ensayo esta basado en la investigacion realizada como parte de mis estudios de Bachi-
llerato Internacional en 2006. Algunas modificaciones han sido introducidas para destacar su rele-
vancia en torno a la historia global y las relaciones internacionales, campos en los que trabajo
actualmente. Agradezco a Ma. Cristina Camacho de la Torre por su supervision durante las prime-
ras etapas de esta investigacion.

@ EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-junio 2014, pp. 147-170.



@ Esteban Ramirez Gonzalez

la Iglesia romana a su doctrina, asi como el impulso para llegar hasta el rompi-
miento. Situando el contexto histérico de la Disputa, este ensayo traza también
el desarrollo y la importancia de la teologia luterana en cada uno de los momen-
tos que se consideran determinantes en el rompimiento, mostrando asi el im-
pacto de la agencia individual en el devenir histérico.

Palabras clave: Reforma protestante, Martin Lutero, Disputa de Leipzig, teolo-
gia, agencia, constructivismo.

Abstract

This essay addresses the ‘The Leipzig Dispute’ (1519) and its impact on the
confrontation between Martin Luther and the Roman Church (1517-1521). It
evaluates the importance of this event in the development of Lutheran thought—
in particular, the challenge to pontifical authority implicit in his theology, the ra-
dicalisation of his position before the Roman Church, and the motivation to reach
the final break. Setting the historical context of the Dispute, this essay also
traces the development and importance of Lutheran theology through each of the
defining moments leading to the break with the Roman Church, thus illustrating
the role of individual agency in historical development.

Key words: Reformation, Martin Luther, Leipzig Dispute, theology, agency,
constructivism.

Introduccion

“Por amor a la verdad y por el anhelo de alumbrarla”,! introduce Martin Lutero
(1483-1546) las 95 tesis que clavara en la puerta de la iglesia del castillo de
Wittenberg en 1517. Palabras ciertas, pues en ellas expresaba no tanto un desa-
fio a la Iglesia,2 o las bases para un cisma teolégico o una polémica doctrinal,3

1 Martin Lutero, Las 95 tesis, en Obras de Lutero (ed. de Teofanes Egido), Sigueme, Sala-
manca, 2001, p. 65.

2 “Lo ultimo que se proponia era escindir su Iglesia, la catélica (=“universal’), y dividir su
mundo... tampoco estaba realizando un acto desacostumbrado... era comun entre los clérigos
iniciar un debate de esta manera. El equivalente actual seria publicar un articulo provocador en una
revista académica”. Jacques Barzun, Del amanecer a la decadencia. Quinientos afios de vida cul-
tural en Occidente, Taurus, Madrid, 2001, p. 31.

3 En el presente trabajo se hace una distincion importante entre teologia y doctrina, términos
usualmente confundidos. Teologia refiere a la concepcién general sobre Dios y el cristianismo, tal y

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 147-170.



“Sola fides, sola Scriptura”. Disputa de Leipzig y rompimiento de Martin Lutero con la Iglesia @

como la culminacién de una profunda crisis personal y religiosa: una busqueda
para sanar a su alma enferma#* del peso del pecado que se atribuia y que habria
de atormentarlo desde sus afios en el convento de Erfurt hasta el descubrimien-
to de la doctrina de la justificacion por la gracia, tras el estudio de la Epistola a
los Romanos del apostol Pablo, ya como profesor de Teologia en la Universidad
de Wittenberg (ca. 1516).

Las Tesis ciertamente respondian a la proliferacién de indulgencias,5 como
la venta que el monje dominico Johannes Tetzel llevaba a cabo exitosamente en
las proximidades de Wittenberg,6 o las que se expedian tradicionalmente en esa
misma ciudad en la vispera de su publicacién.” La respuesta de Lutero ante el
asunto de las indulgencias es la de quien, habiendo encontrado una “solucién
evangélica a sus propias deudas, le es imperdonable que la gente fuera priva-
da de su dinero dificilmente ganado a cambio de promesas carentes de valor”.8

Sin embargo, tres afios mas tarde, en los tratados de 1520, Lutero ha aban-
donado la posicion abierta al dialogo y sujeta de la autoridad eclesiastica, que
habia claramente manifestado en las tesis.? En 1517 Lutero escribe: “yo aplau-
do y sigo a la Iglesia en todo”,10 mientras en 1521 declara abiertamente que el
Papa es el anticristo y sostiene su desafio a la Iglesia aun ante la Dieta imperial

como las ideas de Lutero sobre la justificacion por la gracia a través de la fe y la supremacia de la
Biblia. Por otro lado, doctrina refiere a una aplicacién mas concreta dentro de un sistema teoldgico,
por ejemplo, diferentes opiniones sobre las indulgencias.

4 Véase el estudio clasico de William James sobre psicologia de la religion, en The Variteties
of the Religious Experience, Secaucus, Touchstone, NJ, 2004, capitulos 6y 7.

5 Originalmente concesion hecha a cualquiera que participara en las cruzadas o que diera
dinero para permitir que alguien carente de recursos lo hiciera. Las indulgencias liberaban a los
pecadores de un determinado tiempo de castigo en el purgatorio antes de que fueran al cielo. En
teoria, éstas creaban una especie de crédito sobre el tesoro de méritos acumulado por Cristo y los
santos en el Cielo. Pero ni la teoria ni la conexién con el dinero estaba bien definida, y los clérigos
aprovechaban la situacion, como Tetzel, simplemente vendiendo indulgencias. Mortimer Chambers
(et al.), The Western Experience, McGraw-Hill, Nueva York, 1999, p. 438.

6 Como apunta Febvre, Lutero “no necesitaba del ‘escandalo de Tetzel’ para ver accién a los
predicadores de indulgencias”. Martin Lutero: Un destino, Fondo de Cultura Econémica, México,
2004, p.82. Véase también Patrick Collinson, La Reforma, Debate, Barcelona, 2004, traduccion de
José Antonio Bravo, pp. 68-70.

7 Sobre la venta de indulgencias, véase Jonathan W. Zophy, A Short History of Renaissance
and Reformation Europe: Dances Over Fire and Water, Prentice Hall, Lebanon, Indiana, 1996, pp.
158-159, y Dietrich Schwanitz, La cultura, Taurus, Madrid, 2004, pp. 101-102. Sobre la venta de
indulgencias en Wittenberg, Febvre, op. cit., p. 87.

8 Chambers et al., op. cit., p. 438.

9 Egido, op. cit., p. 19.

10 Lutero ante Cayetano en Augsburgo, citado en James Atkinson, Lutero y el nacimiento del
protestantismo, Alianza Editorial, Madrid, 1971, pp. 190 y 191.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-junio 2014, pp. pp. 147-170.



@ Esteban Ramirez Gonzalez

en Worms. En otras palabras, la querella doctrinal inflamada por el asunto de
las indulgencias en 1517, se consumaba en 1521 ya no como un debate aca-
démico o una timida propuesta de reforma, sino como el rompimiento definitivo
con la Iglesia Romana.' Es asi que surge la pregunta, ¢ cuales fueron las prin-
cipales causas de éste rompimiento, de la transformacion de las primeras ideas
reformadoras en un ataque directo a la Iglesia?

En el contexto de debates contemporaneos en torno a la historia global y
las relaciones internacionales —la naturaleza de la “agencia”,'2 la difusion y el
impacto de las ideas a nivel “global’,’3 y la relacion entre longue durées y co-
yunturas criticas—,4 el caso de Lutero ilustra la forma en la que la interaccion
entre individuos y su contexto histérico pueden marcar un hiato decisivo en el
devenir histérico. El cisma religioso que abriera Martin Lutero entre 1517 y 152
resonaria fuertemente en los Tratados de Munster y Osnabriick, mejor conoci-
dos como la Paz de Westfalia, y la definicion de “soberania” como principio
organizador caracteristico de la modernidad.'s La Reforma protestante de Lu-
tero determiné en muchos sentidos el surgimiento del mundo moderno: las
guerras de religiéon que cambiaron el rostro de Europa y sentaron las bases de
un nuevo orden internacional, la evangelizacion de América, e incluso los ori-
genes del Imperio aleman.

11 “En 1521, Lutero fue llevado frente al emperador Carlos V y los principes electores del
Imperio para ser juzgado... No sélo se nego6 a retractarse, “jHabia dicho de forma inequivoca que
el Papa y los concilios se habian equivocado y contradicho con frecuencia... [y que] podia demos-
trarse que [histéricamente]!” Lutero consumaba asi el rompimiento con la Iglesia. Heiko A. Oberman,
Lutero: un hombre entre Dios y el diablo, Alianza Universidad, Madrid, 1992, pp. 240-251.

12 Véanse las ponencias de Kathryn Sikkink, lver Neumann, y Martha Finnemore, “The
Future of Constructivist Research in International Relations”, Universidad de Oxford, 30 de abril de
2013.

13 Conferencia dictada por Sir Christopher Bayly durante el “Global Knowledge Workshop”,
Universidad de Oxford, 10 de mayo de 2013. Véase también, Christopher A. Bayly, The Birth of the
Modern World, 1780-1914, Oxford, Blackwell, 2004; y David Armitage, Foundations of Modern In-
ternational Thought, Cambridge University Press, Cambridge, 2013.

14 Jeremy Adelman, “Latin American Longues Durées’, en Latin American Research Review,
39(1), 2004; James Mahoney y Celso Villegas, “Historical Enquiry and Comparative Politics”, en
Carles Boix y Susan Stokes, Oxford Handbook of Comparative Politics, Oxford University Press,
Oxford, 2007.

15 Kalevi J. Holsti, Peace and War: Armed Conflicts and International Order, 1648-1989, Cam-
bridge, Cambridge University Press, pp. 25-42, y Robert B. J. Walker, Inside/Outside: International
Relations as Political Theory, Cambridge University Press, Cambridge, 1993. Cfr. Esteban Ramirez,
“Violence, Sovereignty and the Transformation of Order in the Modern World-System”, documento
de trabajo, Instituto de Altos Estudios Internacionales y de Desarrollo. Reconozco mi deuda con
Nick Onuf por las largas discusiones sobre la Paz de Westfalia, la genealogia de la soberania, y
los origenes del orden internacional.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 147-170.



“Sola fides, sola Scriptura”. Disputa de Leipzig y rompimiento de Martin Lutero con la Iglesia @

Mientras que los origenes y desarrollo de este proceso estuvieron fuertemen-
te marcados por el contexto politico, intelectual y religioso de la época, algunas
de las facetas mas individuales del pensamiento de Lutero sentaron los origenes
y dieron forma al rompimiento, determinando asi el curso de la Reforma protes-
tante. El presente ensayo busca ilustrar como la teologia, desarrollada con base
en su exégesis biblica y experiencia religiosa, condujo a Martin Lutero a desafiar
la autoridad papal y a cuestionar los fundamentos doctrinales de la Iglesia. Si-
guiendo la cadena acontecimientos que conducen a Lutero de Wittenberg (1517)
a Worms (1521), y con base en un analisis de fuentes primarias y secundarias,
se destacara la importancia de la Disputa de Leipzig (1519) en este proceso.

El legado del pasado: antecedentes

Martin Lutero nacié en 1483, hijo de Hans Luther, un ambicioso minero,'¢ y
Margarethe Lindermann, descendiente de una familia burguesa de Eisenach.1?
Gracias a ella y a la ambicién de su padre, Lutero recibié una excelente educa-
cion, primeramente en Magdeburg y posteriormente en Eisenach, donde cursé
sus estudios universitarios8 y seria introducido al nominalismo de Guillermo de
Occam y de Gabriel Biel.19 Lutero era un alumno brillante,20 sin embargo, subi-
tamente abandond sus estudios de derecho para entrar al convento de los
Agustinos-ermitafios de Erfurt. Dentro de la vida monastica, en la severidad de

16 De Lamar Jensen, Reformation Europe. Age of Reform and Revolution, D.C. Heath &
Company, Lexington, Mass.,1992, p. 55.

17 Collinson, op. cit., p. 65

18 Jensen, op. cit., p. 55

19 El nominalismo fue propuesto por el fraile inglés Guillermo de Occam, sostiene una acentua-
da separacion entre la razoén y la fe —al contrario de lo propuesto por Tomas Aquino y la escolastica
medieval— y concede la primacia a esta Ultima, junto con un fuerte énfasis en tanto la incognoscibi-
lidad de Dios asi como su omnipotencia. “Los universales —decia— no son cosas reales... sino pa-
labras (nomina)... Nuestro espiritu por su naturaleza, no puede aprehender sino realidades
individuales y contingentes; de donde se deduce que todas las ciencias que pretenden sobrepasarlas,
como la metafisica y la teologia, no ofrecen ninguna seguridad: fallan desde la base”. Charles Guig-
nebert, Cristianismo medieval y moderno, Fondo de Cultura Econémica, México, 1957, pp. 165.
Ademas de ello, Occam también adelantaba una critica a la doctrina del inefable papal: “ni la primacia
del Papa ni la jerarquia son en si necesarias a su existencia... El Papa puede equivocarse, el Con-
cilio también... la Unica regla debe buscarse en las Escrituras”, Guignebert, op. cit., pp. 161y 162.

20 Un contemporaneo suyo recuerda: “el empezé a estudiar seria y esforzadamente ldgica asi
como el resto de las artes libres y retéricas... empezaba sus estudios cada mafiana con oracion y
misa. Su regla era ‘Ansiosamente orado es casi estudiado.” Nunca se quedaba dormido o faltaba
a clase, cuestionaba a sus profesores de una manera honorable. Estudiaba con sus comparfieros
y el tiempo en que no habia clases lo pasaba en la biblioteca”, Jensen, op. cit., p. 56.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-junio 2014, pp. pp. 147-170.



@ Esteban Ramirez Gonzalez

la practica catodlica, Lutero experimentaria la insuficiencia de las buenas obras,
de ser un “monje impecable”,2! ante la realidad psicolégica y atemorizante del
pecado, preambulo de su descubrimiento de la doctrina de la justificacion por
la fe.

El ambiente social en el que se desarroll6 el joven Lutero transpiraba el
deseo de una reforma religiosa.22 El humanismo cristiano que habia inspirado en
las clases educadas una preocupacién por el retorno al estudio del Antiguo y
Nuevo Testamentos;2? la interiorizacion del cristianismo24 y el interés en un cris-
tianismo libre de supersticion y vulgaridad; la valoracion de la filosofia de Cristo2?
y la busqueda de una Iglesia depurada de la corrupcién. [deas semejantes habian
sido expuestas por pensadores como Erasmo de Roéterdam, John Wycliff y Jan
Huss;26 asi como por el Cardenal Francisco Jiménez de Cisneros, quien habia
logrado implementar una moderada reforma en la Iglesia de Espafia.??

A falta de una reforma temprana como en el caso de Espafia, la Iglesia
enfrentaba una situacion dificil en el Sacro Imperio.22¢ En medio de la agitacion
politica causada por la muerte del emperador Maximiliano | en 1519, Carlos V

21 Traduccién del latin de Teodoro K. Rabb del Prefacio de Lutero a la edicion de 1545 de sus
escritos, en Otto Scheel (ed.), Dokumente zu Luther Entwicklung, Mohr, Tubinga, 1929, pp. 191y 192.

22 ¢ hay que sefalar que el movimiento humanistico septentrional dio a la ‘reforma’ el arma-
z6n técnico y la independencia mental suficientes para construir estructurar la verdadera rebelion
religiosa”. Ruggiero Romano y Alberto Tenenti, Historia universal siglo XXI. Los fundamentos del
mundo moderno, Siglo XXI, México, 2002, p. 228.

23 “E| deseo de leer la escritura en su mas genuina forma era, sin duda, piadoso... Pero tras
ese deseo se ocultaba la exigencia de encontrar la confirmacion a una espiritualidad nueva, todavia
no estructurada, pero claramente opuesta a la tradicional, y, en especial, a la de los ultimos siglos
de la Edad Media... entre 1466 y 1478, habian salido las primeras ediciones en aleman, holandés,
italiano y francés de la Biblia; en 1470 habia visto la luz en Augsburgo la primera de las Biblias
ilustradas, mas accesibles por su complemente iconografico. Ya antes de que Lutero se rebelase
contra Roma, las distintas ediciones de la Escritura no se contaban en Europa por decenas sino
por centenares”. Romano y Tenenti, op. cit., p. 229.

24 “En esta especie de nueva entrega al contacto directo —es decir, a la basqueda del con-
tacto— entre el hombre y Dios, el prestigio perdido por las instituciones tradicionales y el profundo
descontento espiritual por ellas provocado, empujaban a los creyentes a poner, por lo menos, entre
paréntesis a la Iglesia visible, y a intentar la realizacion de una renovada experiencia religiosa con
s6lo las propias fuerzas”. Romano y Tenenti, op. cit., p. 231.

25 Jensen, op. cit., p. 53.

26 Armando Saitta, Guia critica de la historia moderna. La Reforma Protestante, FCE, México,
1998, pp. 57-59.

27 De tal modo que cuando, afos después, las atronadoras prédicas de los reformadores
protestantes resonaron por toda Europa, no encontraron ecos en Espafa, cfr. Juan A. Ortega y
Medina, Reforma y modernidad, UNAM, Instituto de Investigaciones Histéricas, México, 1999, ed.
de Alicia Mayer, p. 70.

28 QOrtega y Medina, op. cit., p. 72.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 147-170.



“Sola fides, sola Scriptura”. Disputa de Leipzig y rompimiento de Martin Lutero con la Iglesia @

logré ser coronado emperador romano a cambio de numerosas concesiones??
a los principes electores,30 quienes buscaban aumentar su poder territorial y
autonomia.3! Bajo este clima de incertidumbre politica e incipientes tensiones
“proto-nacionalistas”, la justificacion por la fe predicada por Lutero seria un deci-
sivo catalizador de la Reforma.32 La corrupcion de la Iglesia habria de sumarse
a esta combinacién de factores domésticos, tal y como lo ilustra el asunto de
las indulgencias.

El principe Alberto de Hohenzollern, arzobispo de Magdeburgo y adminis-
trador de Halberstadt, habia llegado a un arreglo con Roma para obtener el
arzobispado de Maguncia a través de un préstamo hecho por la familia de ban-
queros imperiales, los Fugger. Roma exigié a Alberto recaudar los 29,000 florines
de oro adeudados a través de la promulgacién de indulgencias para la cons-
truccion de la Basilica de San Pedro en Roma, ofreciéndole la mitad de la suma
recaudada.33 El monje dominico Johannes Tetzel llevé a cabo la venta con gran
éxito, contribuyendo a la proliferacion de indulgencias a las que respondian las
Tesis de Lutero, haciendo publica la reflexion teolégica desarrollada durante sus
afios como profesor de teologia en la Universidad de Wittenberg.34

La experiencia personal y la “nueva teologia” luterana

En esta coyuntura se entrelazan las inquietudes personales y el genio teoldgico
de Lutero con las tensiones histéricas de la Alemania imperial, conduciendo
conjuntamente a la transformacién histérica conocida como la Reforma. “Lo que
ensefio —escribié Lutero a Johann von Staupitz en 1518— es que los hombres

29 Entre ellas, “a) no convocar el Reichtag [Dieta] fuera del territorio imperio; b) no penetrar
el imperio con tropas extranjeras; ¢) no emplear otra lengua sino la Latina o germana”, ibid., p. 72.

30 “El derecho de eleccion era ejercido por los siete principes electores (Maguncia, Colonia,
Tréveris, Sajonia, Palatinado, Brandeburgo y Bohemia); ellos elegian al ‘Rey de Romanos’, el cual
requeria de la coronacion por parte del Papa para poder ostentar el titulo de emperador”, Heinrich
Lutz, Reforma y Contrarreforma, Alianza Universidad, Madrid, 1992, p. 43.

31 “Los nuevos campos de conflicto aparejados a la crisis de la Iglesia han de verse sobre el
trasfondo de este antagonismo de principio entre el Emperador y el Estado territorial de impronta
estatamental”, Lutz, op. cit., p. 45.

32 “En cierto sentido... significaba la culminacién de una afieja esperanza mantenida por siglos
por todos los pueblos noérdicos: la reivindicacién germano-nacional, frente a la latinidad represen-
tada por Roma, y el rescate Paulino del Evangelio, de la influencia tomista”, Romano y Tenenti, op.
cit., pp. 231y 73.

33 Lutz, op. cit., p. 53.

34 Ver supra, nota 5.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-junio 2014, pp. pp. 147-170.



@ Esteban Ramirez Gonzalez

depositen su confianza, no en oraciones ni en méritos ni en obras propias, sino
so6lo en Jesucristo, porque no nos salvaremos sino por la misericordia de Dios”.3%
En estas palabras Lutero esboza su formulacion de una teologia de inspiracion
paulina, compuesta de dos partes esenciales: la justificacion a través de la fe y
la consagracion de las Escrituras como unica fuente de autoridad en materia
religiosa.

En junio de 1505, cuando Lutero entré por primera vez al convento agusti-
no de Erfurt, llevaba ya consigo, en sus inquietudes personales, el germen de
la Reforma.36 Como sugiere De Lamar Jensen, si bien Lutero justificé su dedi-
cacion monastica a consecuencia del voto hecho durante una repentina tormen-
ta en la que se sintid cerca de la muerte; ésta respondia también a una
profunda crisis personal, fermento de la gran ansiedad que sentia respecto a
sus convicciones religiosas, especificamente, la dificultad de obtener la salvacion
a través de buenas obras.3” Asi que, mas alla del contexto intelectual, social y
religioso de la época, “nadie sefiald con el dedo al agustino de Erfurt y de Witten-
berg el camino que habia de seguir. Lutero fue el artesano, solitario y secreto,
no de su doctrina, sino de su tranquilidad interior’.38 El caracter psicologico e
intimo de las inquietudes que constituian el trasfondo de la teologia luterana
son subrayadas por Lucien Febvre, con la claridad que bien distintiva de la
historiografia de I'école des Annales.

Durante afios, la experiencia religiosa de Lutero consistié en una constante
Anfechtung, asaltos de duda y terror por su situacién delante Dios.3° Irdnica-
mente, la rigidez de la vida monastica, de sus penitencias y disciplina, no bas-
taron para brindarle la seguridad de la salvacion. La institucion monastica,
incapaz de proporcionarle la tranquilidad deseada, le permitié sin embargo ar-
ticular sus inquietudes en el sofisticado lenguaje teoldgico del incipiente huma-
nismo renacentista. Gracias al favor del doctor Johann von Staupitz, Lutero fue
enviado a la Universidad de Wittenberg, donde se doctor6 en 1512 y se convir-
tié en lector de teologia. Alli, finalmente, Lutero encontré en el Evangelio la
tranquilidad que buscaba a través de la apropiacion de la doctrina paulina de
la justificacién por la fe:40

35 Johann von Staupitz, vicario general del convento agustino de Erfurt, mentor y amigo de
Lutero. Martin Lutero a Johann von Staupitz, 31 de marzo de 1518, en Obras, op. cit., p. 376.

36 Febvre, op. cit., p. 17.

37 Ibid.

38 Febvre, op. cit., p. 56.

39 Jane E. Strohl, “Luther’s Spiritual Journey”, en Donald McKim (ed.), The Cambridge Com-
panion to Martin Luther, Cambridge University Press, Cambridge, 2003, p. 150.

40 Probablemente realizé su descubrimiento ca. 1513, afio en el que ya era lector de Teologia
en Wittenberg y del que se conserva su escrito mas antiguo: Lecciones sobre el salterio. En él, ya

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 147-170.



“Sola fides, sola Scriptura”. Disputa de Leipzig y rompimiento de Martin Lutero con la Iglesia @

Cuando el hombre no encuentra nada dentro de si que le pueda salvar. Este es el
momento en el que advierte la promesa y la oferta divina que dice: ‘; Quieres
cumplir todos los mandamientos [...] verte libre de los pecados a tenor de lo exi-
gido por la ley? Pues mira: cree en Cristo; en él te ofrezco toda gracia, justifica-
cion, paz y libertad; si crees lo poseeras [...] a base de la fe' [...] Esto significa que
la fe, compendio de la ley entera, justificara a quienes la posean, de forma que no
necesitaran nada mas para ser justos y salvos [...] ‘La fe de corazon es la que
justifica y salva’.41

Inspirado por su busqueda personal, articulada a través de sus conocimien-
tos teoldgico y las herramientas humanistas, satisfacia Lutero no sélo su propia
necesidad sino la de la incipiente sociedad renacentista de una fe fundamenta-
da en las Escrituras,42 de caracter personal e interior,43 y centrada en la figura
de Cristo.44 En el fondo, la nueva teologia luterana despojaba a la Iglesia roma-
na de la exclusividad de la salvacién. Lutero habia encontrado en las Escrituras,
en la respuesta a su inquietud individual, un argumento concluyente contra uno
de los principios fundamentales de la hegemonia de la Iglesia romana: la sal-
vacion era posible fuera de la iglesia, a través de un acto estrictamente personal
y no regulable: sola fides.

Resulta evidente entonces la importancia del segundo pilar de la teologia
de Lutero: la autoridad suprema de las Escrituras, sola scriptura. Pues en ellas
se encontraba el fundamento de la doctrina de la justificacion por la fe, a la
posibilidad de la salvacion fuera de la Iglesia Romana.4% Mas tarde, en su res-
puesta al Cardenal Cayetano, Lutero glosaria dicha conviccion:

Nadie esta justificado excepto el que cree en Dios, como esta dicho en la Episto-
la a los Romanos 1:17 y en Juan I:18 [...] Por tanto, la justificacién de un justo y
de su vida como hombre justo constituye su fe [...] La fe no es mas que creer lo
que Dios promete o dice [...] Cualquier cosa destacable que leemos que suce-
di6 en el Antiguo o en el Nuevo Testamento, leemos que fueron hechas por la fe,
no por las obras, no por una fe general, sino por una fe dirigida [...] Yo aplaudo y
sigo a la Iglesia en todo. S6lo me opongo aquellos que, en nombre de la Iglesia

se encuentra un avance de su doctrina de la justificacion por la gracia, cfr. Egido and Febvre, op.
cit., p. 56.

41 “La libertad del cristiano en Lutero”, M. Obras, op. cit., p. 159.

42 Romano y Tenenti, op. cit., p. 229.

43 Ipid., p. 231.

44 Jensen, op. cit., p. 53.

45 “Lo unico que en el cielo y en la tierra da vida al alma es la palabra de Dios. Nada mas
necesita si posee la palabra de Dios [...] para actuar y fortalecer esta fe de manera permanente”.
La libertad del cristiano, en Lutero, Obras, op. cit., p. 159, la cita proviene de la “Epistola a los
Romanos”, cap. 1.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-junio 2014, pp. pp. 147-170.



@ Esteban Ramirez Gonzalez

Romana, quieren construir una Babilonia para nosotros, como si la Sagrada Escri-
tura ya no existiese.46

De este modo, mientras Tetzel recorria los territorios aledafios a Sajonia
con su venta de indulgencias, Lutero ya habia resuelto sus inquietudes perso-
nales y estructurado sus ideas en los cursos impartidos en la Universidad de
Wittenberg sobre las epistolas paulinas. Entonces, con el asunto de las indul-
gencias, las ideas de Lutero, cuyas implicaciones revolucionarios probablemen-
te él mismo probablemente desconocia,*” resonaron a lo largo de todo el
imperio en las aspiraciones del pueblo germano. Posteriormente, los sucesivos
debates y confrontaciones, marcados por la arrogancia e intransigencia de la
Iglesia, conducirian a Lutero y a su doctrina al rompimiento con Roma.

La doctrina luterana y el desafio a la Iglesia Romana

Para ilustrar la interaccion entre la agencia individual y la coyuntura histérica,
sera util mostrar la importancia de los momentos que conducen a Lutero de la
controversia sobre las indulgencias al rompimiento. Como sera posible apreciar,
mas alla del contexto histérico, de los hechos por si mismos y de los intereses
de los diferentes actores sociales e individuales presentes, el apego de Lutero
a su teologia, fuente de su paz interior, habria de ser la guia que lo conduciria
al rompimiento definitivo. El asunto de las indulgencias es ciertamente “el primer
eslabdén de una cadena que une a Wittenberg con Worms”,48 una cadena que
une el descubrimiento de la teologia personalista de Lutero con su papel de
agente de cambio, de maestro y predicador de la Reforma, en la que, evocando
la conocida introduccion del 18 Brumario, “Lutero se disfrazé de apéstol Pablo”.4°
La imaginacion popular idealiza la venta de indulgencias llevada a cabo por
Tetzel vinculada a la “compra” del obispado de Maguncia por Alberto de Hohen-
zollern; pero si bien este episodio presenta un dramatica ilustraciéon de la co-

46 Lutero frente a Cayetano en Augsburgo, citado en Atkinson, op. cit., pp. 190 y 191

47 Véanse las obras de Febvre, Egido, Collinson, y Wriedt, op. cit.

48 Febvre, op. cit., p. 77.

49 “La tradicion de las generaciones muertas oprime como una pesadilla el cerebro de lo vivos.
Y cuando éstos aparentan dedicarse precisamente a transformarse y a transformar las cosas [...]
es precisamente cuando conjuran temerosos en su auxilio los espiritus del pasado, toman prestados
sus nombres, sus consignas de guerra [...] para, con este disfraz de vejez venerable y este len-
guaje prestado, representar la nueva escena de la historia universal”, Karl Marx, El Dieciocho
Brumario de Luis Bonaparte.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 147-170.



“Sola fides, sola Scriptura”. Disputa de Leipzig y rompimiento de Martin Lutero con la Iglesia @

rrupcion atribuida a la Iglesia, el papel de Tetzel como supuesto catalizador de
las Tesis ha sido cuestionado por varios autores.s0

Atendamos entonces las palabras de Lutero. En las Tesis contra las indul-
gencias, el tratamiento del tema de las indulgencias se centra en su entendi-
miento del Evangelio: “todo cristiano verdaderamente arrepentido tiene la
debida remision plenaria de la pena y de la culpa, aun sin la adquisicién de las
cartas de indulgencia [...] El tesoro verdadero de la iglesia consiste en el sacro-
santo evangelio”.5! Asi los argumentos de Lutero unen “con el mas estrecho de
los lazos, su doctrina sobre las indulgencias a su doctrina general, a su concep-
cion en conjunto de la vida cristiana”,52 basada en la fe como Unico medio de
salvacion y en la Escritura como unica fuente de autoridad teoldgica.

Cronolégicamente, la publicacion de las Tesis generalmente recibe una
atencion injustificada. ¢Si verdaderamente éstas constituyen el desafio de
Lutero, por qué la respuesta de Roma, la amenaza de excomunion, llega hasta
15207 Por el contrario, los eventos se suceden con parsimonia. Después de las
Tesis de 1517 Lutero no sdlo continua ensefando en la Universidad de Witten-
berg, sino que incluso logra hacer triunfar sus argumentos doctrinales duran-
te la reunién del capitulo agustino en Heidelberg, a principios de 1518. ;Qué
sucedié en esos dos afos en los que las represalias de Roma tardaron en
llegar?

Como se ha sugerido anteriormente, la teologia luterana implicaria tarde
o temprano el “cuestionamiento de la autoridad dltima dentro de la iglesia”.53
Un asunto que, a diferencia de la relativa insignificancia de las indulgencias,
eventualmente desafiaba radicalmente a la autoridad papal y la misma estruc-
tura eclesiastica, fundamentos del statu quo y del Sacro Imperio. Probable-
mente, en un principio, Lutero “no comprendié cabalmente las consecuencias
de su interpretacion”;?4 lo que explicaria su tono conciliador, caracteristico de

50 «; Asi, pues, Tetzel? Sin duda. Pero, en primer lugar, fiémonos en la fecha. El 31 de oc-
tubre es la vispera de Todos los Santos. Y el dia de Todos los Santos era cuando cada afio los
peregrinos acudian [...] a Wittenberg, para ganar los perdones visitando las reliquias [...] La in-
dulgencia predicada por Tetzel: bien. La indulgencia adquirida en Wittenberg igualmente.” Febvre,
op. cit., p. 87. Véase a Armando Saitta, Patrick Collinson, De Lamar Jensen y Jonathan Zophy,
op. cit.

51 Lutero, M., Las 95 tesis, op. cit., pp. 68 y 69, parrafos (tesis) 36, 62 y 93 respectivamente.

52 |pjd., p. 87.

53 Markus Wriedt, “Luther’s Theology”, en The Cambridge Companion to Martin Luther, op.
cit, p. 94 (las cursivas son nuestras).

54 “Yo aplaudo y sigo a la Iglesia en todo”, Lutero ante Cayetano en Augsburgo, citado en
Atkinson, op. cit., pp. 190y 191.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-junio 2014, pp. pp. 147-170.



@ Esteban Ramirez Gonzalez

1517.%6 Entonces, ¢cuando se dio cuenta de las implicaciones de su teologia,
que hasta entonces se habia desarrollado inofensivamente dentro de los muros
universitarios?

En 1518, Lutero es llamado a compadecer en Augsburgosé ante el cardenal
Cayetano,57 quien esperaba de él la retraccion.58 Lutero se mantuvo firme en
su doctrina sobre las indulgencias, afirmando la primacia de la Biblia sobre
cualquier decreto y negando que la autoridad papal estuviese por encima de la
Escritura.59 La reaccion irascible de Cayetano prefiguraba la actitud que habria
de caracterizar la posicién de la Iglesia frente al emergente desafio luterano.e0
Ante el fracaso del encuentro la situacion comienza a tornarse amenazante,
Staupitz intenta reunir dinero para mandar a Lutero a Paris y lo releva de su
voto de obediencia para facilitar el escape. Finalmente, Lutero regresa a Wit-
tenberg bajo la proteccion del principe elector de Sajonia, y vemos nuevamente
la politica imperial estructurando decisivamente el tempo de los acontecimien-
tos: Lutero goza entonces de un breve periodo de paz que, irénicamente, habria
de facilitar la polarizacion.s1

En 1519, Johannes Eck,#2 profesor de la Universidad de Ingolstadt, desafio
a Andreas von Karlstadt de la Universidad de Wittenberg,3 e indirectamente a
Lutero,84 a participar en una serie de debates celebrados en el castillo de Pleis-
senburg en julio del mismo afio, mejor conocidos como la “Disputa de Leipzig”.6?

55 Atkinson, op. cit., pp. 190 y 191.

56 Gracias a la intervencion del principe Federico, padrino de la Universidad de Wittenberg, y
principe elector de Sajonia, quien intercedié por Lutero ante el emperador Maximiliano pidiéndole
que las autoridades romanas escucharan a Lutero en un lugar neutral.

57 “Tommaso De Vito, vicario general de los dominicos que participaba en la Dieta de Augs-
burgo como legado papal...el tedlogo mas distinguido de su generacién”. Collinson, op. cit., p. 75.

58 Atkinson, op. cit., p.189.

59 Idem.

60 “Explotd y le gritd a Lutero que no volviese a menos que fuese para retractarse”. Idem

61 Mientras tanto, tensiones politicas dentro del Imperio habrian de jugar también en su con-
tra: justo cuando Roma intenta continuamente sobornar a Federico para que ceda a Lutero, el
emperador Maximiliano muere (1519) y resulta evidente que Carlos de Espafia —su sobrino— lo
sucedera en el trono. Federico era uno de sus principales opositores, de modo que a Roma —quien
también se oponia a su eleccion— una buena relacion con Federico era vital. Cuando fue evidente
que Carlos sucederia al emperador, para Roma una buena relacién con Federico dejo de ser im-
portante. De momento Lutero pasé a un segundo plano.

62 “E| polemista mas temido de Alemania...un erudito por derecho propio, fuere, sin miedo e
independiente”. Atkinson, op. cit., p. 197.

63 Jensen, op. cit., p. 61.

64 Lutero a Staupitz, 20 de febrero 1519, en Lutero, Obras, op. cit.

65 Disputa de Leipzig (1519) o Leipziger Disputation. De aqui en adelante referida como “Lei-
pzig” o “Disputa”. Debate teoldgico entre representantes de las Universidades de Ingolstadt y Wit-

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 147-170.



“Sola fides, sola Scriptura”. Disputa de Leipzig y rompimiento de Martin Lutero con la Iglesia @

Durante la primera semana, Eck facilmente derroto al viejo Karlstadt instando
a Lutero a intervenir y, a pesar de que éste debia centrarse en el tema de las
indulgencias, Eck logré desviar a Lutero hacia la exposicion de su teologia
—Illevandolo a desafiar publicamente la autoridad Papal y de los concilios ecle-
siasticos®¢ y a identificarse con las ideas heréticas de Jan Huss.6”

La Disputa de Leipzig seria suficiente para convencerse de que ciertamen-
te la autoridad eclesiastica era discutible y para reconocer el papel antagénico
de su doctrina. Ciertamente la polémica en Leipzig fue suficiente para conven-
cer a Roma de la amenaza planteada por Lutero y esta vez la condena seria
definitiva. “Eck redacté el escrito de acusacion formal y lo envié a Roma [...] [y,
en junio] de 1520 el papa Ledn X promulgd la bula Exsurge Domine amenazan-
do a Lutero de excomunion”.e8

Fue durante estas confrontaciones formales, en Augsburgo y en Leipzig,
asi como a través de su interaccion con los tedlogos y representantes del
papado, que su teologia (aquella fuente de tranquilidad interior y su fundamen-
to evangélico) se hacia incompatible con la postura intransigente y autoritaria
de Roma. Irénicamente, la reaccién excesiva de Cayetano en Augsburgo y de
Eck en Leipzig, como partidarios del papado, parece haber llevado a Lutero a
apreciar la verdadera naturaleza excluyente de su nueva teologia con la au-
toridad romana. La resistencia de Roma a aceptar la critica del humilde teo-
logo desatada por las indulgencias,® despertaria al Reformador nacido del
fuego del debate, dispuesto a desafiar la autoridad de Roma aun a riesgo de
muerte.70

tenberg. Aunque el debate debia centrarse en el tema de las indulgencias, Eck desvié la discusion
hacia la cuestion de la autoridad Papal. Lutero desafi6 directamente la autoridad papal cuando Eck
identificd a Lutero con las creencias de Jan Huss (declaradas oficialmente heréticas). Véase Atkin-
son, op. cit., pp. 197-203. Ver infra, nota 118.

66 Idem.

67 “Lutero respondid que muchas de las opiniones de Huss eran evangélicas y cristianas y no
podian se condenadas abiertamente”, Atkinson, op. cit., p. 200.

68 Collinson, op. cit., p. 77.

69 En el cuestionamiento de las indulgencias, Lutero “no estaba atacando el Dogma en lo
absoluto (con lo que queria decir la doctrina que habia sido definida clara y formalmente por el Papa
y el Concilio), solamente doctrinas que [...] como doctor de la divinidad, estaba autorizado a traer
a discusion y a discutir. Incluso, esta cuestion de las indulgencias aun estaba sub judice técnica-
mente; estaba esperando que se concretase la doctrina”. Atkinson, op. cit., p. 181.

70 Como puede observarse claramente en una carta que escribe camino a Augsburgo en 1518
para entrevistarse con Cayetano, “las palabras de un hombre consciente por completo de su situa-
cién peligrosa y de las ideas que estaba dispuesto a defender con su vida [...] Sélo queda una cosa:
mi cuerpo débil y quebrantado. Si me quitan esto, me convertiré en el mas pobre durante una hora
de mi vida ]...] Pero no podran quitarme mi alma”, Atkinson, op. cit., p. 185.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-junio 2014, pp. pp. 147-170.



@ Esteban Ramirez Gonzalez

Una vez que Lutero comprendié las implicaciones de su teologia, su papel
de profeta, y al movimiento que encabezaria como “la causa de Dios”7! no tar-
dé en confirmarse en el papel que ya se atribuia de tiempo atras.”2 Asi, invoca-
ba visiblemente las vestiduras del martir apostélico que tanto lo inspiraba y bajo
este paulino, Lutero emprendié una nueva etapa de escritura’ y publica los
panfletos de 1530, “que eran [...] declaraciones de guerra”.’4 En diciembre del
mismo afo Lutero quemao publicamente la bula de excomunién. La ruptura habia
sido consumada. “Tres semanas después, Ledn X emitia otra bula en la que
[lo] excomulgaba definitivamente”.7s

La disputa de Leipzig y el rompimiento con Roma

En el prélogo a la edicidon de sus obras completas de 1545, Lutero incluye una
concisa narracion de la Disputa de Leipzig en la que le atribuye el haberle mos-
trado: “que el papa no es por derecho divino cabeza de la Iglesia”,’¢ y que, en
su rechazo a la autoridad de la doctrina biblica, constituia la “obra del diablo”.77
Lo tardio de la fecha sugiere una interpretacion critica. Sin embargo, conside-
rando que “el Lutero de 1547 sigue siendo en su fe, el Lutero de 1520”,78 ésta
brinda una visién importante del papel de Leipzig en su teologia y, consecuen-
temente, en el rompimiento. Por otro lado, en las Charlas de sobremesa, pro-
ducto de las reuniones informales en la casa de Lutero y fechadas
posteriormente a 1539, Lutero no sélo relata el evento sino que reconoce su
importancia en el desarrollo de su pensamiento: “cuando... se enfrenté conmi-
go el doctor Eck, que fue el que me desperté y me desperezd... inspir6 mis
primeros pensamientos contra el Papa... me empujé hasta donde yo nunca
hubiera llegado de otra forma”.7

Como puede apreciarse con claridad, el Lutero de 1545 afirma Unicamente
que fue en la Disputa cuando se convencid por primera vez de dos de las ideas

71 Atkinson, op. cit., p. 188.

72 “Dios no sélo me conduce, me arrebata, me empuja”. Lutero a Staupitz, 20 de febrero 1519,
en Obras, op. cit., p. 377.

73 Jensen, op. cit., p. 63.

74 Collinson, op. cit., p. 77.

75 Idem.

76 |_utero “Prologo a la edicién de sus obras completas (1545)”, en Obras, op. cit., p. 368.

7 Idem.

78 Febvre, op. cit., p. 12.

79 “Charlas de sobremesa”, en Lutero, Obras, op. cit., p. 431, mis cursivas; no se encuentran
fechadas, pero es probable que éstas hayan precedido la redaccion del prélogo. Cfr. “Introduccion”
de Teodfanes Egido al “Prélogo” de 1545, en Lutero, Obras, op. cit., p. 364.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 147-170.



“Sola fides, sola Scriptura”. Disputa de Leipzig y rompimiento de Martin Lutero con la Iglesia @

fundamentales de su ideologia reformadora; mientras que un Lutero mas joven,
ca. 1539, atribuye un mayor peso a Eck y la Disputa.8® En conjunto, ambos
documentos complementan una imagen coherente: Lutero atribuia a la Disputa
de Leipzig una gran importancia, afirmando que esta habia determinado el de-
safio directo a la autoridad papal, la radicalizacion de se postura frente a la
Iglesia romana, y el impulso para llegar a donde “nunca hubiera llegado de otra
forma”. Con base en las palabras de Lutero, examinadas a la luz de diferentes
fuentes secundarias, es posible afirmar que la Disputa fue el determinante del
rompimiento de Martin Lutero con la Iglesia romana, hasta el punto de que:

(a) La Disputa de Leipzig hizo patente a Lutero las implicaciones de su
propia teologia y el desafio implicito a la autoridad eclesiastica

En Leipzig a Lutero “debe de habérsele hecho claro [...] que su enfoque
exegeético y su razonamiento teolégico permitian como unica autoridad a las
Escrituras y cuestionaban radicalmente la estructura misma de la Iglesia”.s
Como se ha mencionado, la teologia luterana de la justificacion por la fe impli-
caba el “cuestionamiento de la autoridad ultima dentro de la iglesia”8 por sus
dos postulados fundamentales, bajo las que la Iglesia pierde dos prerrogativas
teolégicas esenciales: la administracion de la salvacién y su caracter de inter-
mediario entre Dios y los hombres.83

Sin embargo, hasta 1519 la cuestion no habia adquirido un papel decisivo
en la forma en la que Lutero veia su relacion con Roma, y no seria hasta la
Disputa de Leipzig cuando Lutero manifestaria abiertamente las implicaciones
de su teologia. Sin embargo, de forma casi mecanica se asocian cominmente
los momentos mas dramaticos de este periodo con las “Reforma”, hasta tal
grado que la simplificacién del mecanismo causal alcanza dimensiones irriso-
rias.84 Atkinson, por ejemplo, reconociendo la importancia del debate teoldgico

80 La diferencia entre el propdsito de ambos documentos y sus respectivas audiencias es
evidente: en el primero Lutero, al publicar sus obras, se presta a ser apologético con el origen de
su Reforma. Ademas, jcomo conceder demasiada importancia a uno de sus principales adversarios
en tiempos de las guerras de religion! Pero, en la intimidad de su mesa y teniendo a sus amigos
de audiencia, la interpretacion de Lutero resulta diferente: Leipzig cobra mayor importancia.

81 Wriedt, “Luther’s Theology”, op. cit., p. 93.

82 Ipjd., p. 94.

83 Dios salva a través de la fe. Consecuentemente y contrario a lo establecido por el derecho
candnico, si es posible la salvacion fuera de la iglesia. Segundo: la Biblia, como fuente Unica de la
fe, es la Unica autoridad en materia religiosa.

84 Véase la acertada hipérbole y critica de Raymond Plant: “1 Lutero movié su mano; 2 cla-
vé una pieza de papel a la puerta de su iglesia en Wittenberg; 3 Lutero causé la Reforma”, en
Politics, Theology and History, Cambridge University Press, Cambridge, 2001, p. 92. Para una
discusion contemporanea de la relacién entre la historia y la elucidacion de mecanismos causales

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-junio 2014, pp. pp. 147-170.



@ Esteban Ramirez Gonzalez

suscitado posteriormente, nos advierte: “la historia siempre recordara la drama-
tica fijacion de las tesis [...] y la aun mas dramatica situacion en Worms [...]
pero el juicio de Augsburgo fue igualmente dramatico y posiblemente mas tras-
cendente que los otros dos”.8

¢, Por qué? Simplemente porque en el momento en el que Lutero clavaba
las tesis no sabia que su planteamiento teolégico, como también sugiere Ober-
man, planteaba de fondo una pregunta trascendental: ;de quién era la autoridad
ultima, de la Biblia o del Papa?86 La controversia se manifesté primeramente en
el juicio que el tedlogo oficial del Papa, Prierias, hizo de las tesis en 1518; v,
posteriormente, iria desenvolviéndose en la audiencia a la que Lutero fue so-
metido en Augsburgo en 1518, el debate en Leipzig en 1519, y finalmente el
juicio en Worms en 1521. Sin embargo, Atkinson concede demasiada importan-
cia al juicio de Augsburgo y, junto con Guignebert, al asunto de las indulgencias.

De acuerdo con ambos autores, “criticar a fondo las indulgencias y su jus-
tificacion era plantear, quisiéralo o no, todo el problema del pontificialismo”.87
Atkinson hace patente el peso de Leipzig en dicha cuestion: “Leipzig hizo a Lu-
tero verse a si mismo mas claramente. Ahora comprendia que su ataque al
trafico de indulgencias no estaba simplemente fustigando un abuso, sino clavan-
do una daga en el corazén de la mediacién sacerdotal, que negaba el derecho
de cada creyente individual a acercarse a Dios”.88 Ciertamente, Leipzig hizo ver
a Lutero que desafiaba la mediacion sacerdotal pero no a causa de la cuestion
de las indulgencias, como afirma Atkinson, sino con base en su nueva teologia,
que era en si el origen de la cuestiéon de las indulgencias y el quid del debate.

Con ello concuerda Oberman: “no fueron las tesis sobre las indulgencias lo
que provoco los revolucionarios efectos [...] [sino] el debate sobre la cuestion
de la inhabilidad de los concilios, del poder universal del Papa y del derecho a
invitar a la Iglesia a la conversién apelando a las Escrituras”;8® debate que no
tendria lugar directamente hasta la Disputa de Leipzig, cuando Eck condujo a
Lutero a una discusion sobre la autoridad pontificia.

Empero, mientras que Guignebert tnicamente ve en el asunto teoldgico la
causa de la ruptura, Atkinson aporta un enfoque sumamente importante: en
Leipzig, Lutero “dominaba una gran cantidad de material histérico, que le em-
pujo a poner en duda por completo los decretos y a ver el pontificado medieval

en las ciencias sociales, consultese Boix and Stokes, Oxford Handbook of Comparative Politics,
op. cit.

85 Atkinson, op. cit., p. 187.

86 QOberman, op. cit., p. 234.

87 Guignebert, op. cit., p. 204.

88 Atkinson, op. cit., p. 202.

89 Oberman, op. cit., pp. 232 y 233.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 147-170.



“Sola fides, sola Scriptura”. Disputa de Leipzig y rompimiento de Martin Lutero con la Iglesia @

como una imposicion reciente y falsa en el cristianismo”.90 Si bien Lutero ya
habia previamente sentado los precedentes para desafiar las prerrogativas es-
pirituales de la Iglesia Romana en su teologia, Leipzig lo conducia por otro
camino: la argumentacion histérica.

(b) La Disputa impulsé a Lutero a encontrar un argumento histérico contra
la autoridad Papal

A pesar de que Charles Guignebert no logra identificar la importancia de
la critica historica del papado, realizada por Lutero como preparacion para la
controversia de Leipzig; su trabajo identifica acertadamente la centralidad del
desafio histérico. Segun él, para resolver el problema teoldgico de Lutero: “era
necesario remontarse en la tradicion de la Iglesia mas alla de los limites de la
Edad Media y representarse la cristiandad sin Papa”.9! Y eso fue justamente lo
que el desafio de Eck lo llevé a hacer. Para responder al argumento de Eck,
parafrasis del inefable papal,®? Lutero esgrimi6 una critica histérica:3

[En Leipzig, Lutero] demostro que la supremacia del Papa no tenia mas que 400
afios de antigliedad, que no existia en lo absoluto en la mitad oriental de la Igle-
sia, ni nunca habia existido. La Iglesia Griega no tenia nada que ver con el Papa,
y los grandes Concilios que habian formulado la fe catélica, no sabian nada de la
primacia Papal.%4

Asi, en su preparacion para la Disputa, Lutero ademas logré probar la in-
validez del argumento temporal de la Iglesia. Después de Leipzig, Lutero no
veia en la Iglesia nada mas que otra institucion humana, una ni siquiera dema-
siado antigua. De este modo, la critica historica junto al cuestionamiento teolo6-
gico hacian al ataque de Lutero contra la autoridad papal algo devastador: los
papas y concilios podian, de facto, ser desafiados dentro de un contexto cris-
tiano. El andamiaje histérico reforzaba el argumento teoldgico: el cristianismo
era posible fuera de la Iglesia.

90 Atkinson, op. cit., p. 198, mis cursivas.

91 Guigneber, op. cit., p. 204.

92 Principio candnico que aseguraba la supremacia del Papa en asuntos teoldgicos. En pala-
bras del tedlogo de la corte Papal, Prierias: “El Papa es la suprema autoridad y el fundamento de
la Iglesia universal. Es infalible ‘cuando toma una decisién en su calidad de Papa’. Su doctrina es
la ‘regla infalible de fe donde recibe su poder y autoridad la Sagrada Escritura’ [...] Esta doctrina
sobre el Papa decidiria el no de Lutero a Roma”. Citado por Oberman, op. cit., p. 235.

93 “Que la Iglesia [Romana] sea superior a todas las demas se demuestra con insipidos de-
cretos que han lanzado los Papas [...] durante 400 afios. Contra esto, estan la evidencia histérica
de 1500 afios, el texto de la Divina Escritura y el decreto del Concilio de Nicea”. Lutero citado por
Atkinson, op. cit., p. 198.

9 Ipid., p. 202.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-junio 2014, pp. pp. 147-170.



@ Esteban Ramirez Gonzalez

La discusion de la autoridad pontificia, en este contexto, prefigura de forma
analoga aquella sobre la naturaleza de la soberania en el orden internacional
—que ha oscilado entre argumentos positivos (que enfatizan las constitucion
legal del orden politico) y aquellos personalistas (que enfatizan el papel del
ejecutivo).?5 Aunque no es posible abordar esta cuestion dentro de los limites
del presente ensayo, es importante subrayar que el modelo histérico-teoldgi-
co de Lutero,% concernido con la naturaleza de la autoridad pontificia, adelan-
taba tanto interrogantes, asi como un modelo argumentativo analogos a los que
caracterizarian subsecuentes debates sobre la “soberania” estatal, uno de los
principales ejes de la organizacion politica del mundo moderno.®”

Antes de Leipzig, el desafio implicito a la autoridad pontificia habia perma-
necido dentro de la esfera teolégica-doctrinal, y limitado a los clérigos y eruditos.
Después de Leipzig, el papado fue puesto bajo discusién histérica y por ende
social. Asi, cuando Lutero regres6 a Wittenberg y “escribié para el pueblo aleman
un informe del debate”? estaba trasgrediendo el terreno teoldgico y académico,
reducido y seguro, y llevando el conflicto al ambito social: invitaba a la gente a
participar en el juicio y tomar parte en la contienda. Al plantear esta polémica
en el explosivo contexto histdrico, entre aspiraciones contradictorias de una
sociedad en transformacion y en el delicado equilibrio politico del Sacro Imperio.

(c) La Disputa de Leipzig hizo evidente a la Iglesia romana el peligro politi-
co que representaba Lutero dentro del contexto social, econémico y politico del
Sacro Imperio

Como apunta Guignebert, enfatizando el contexto social en el que tiene lugar
la Disputa: “el monje aleman se convirtio inmediatamente, en el nacleo de la
cristalizacion de todas las ideas de oposicion al clero romano, de todos los
anhelos de reforma dispersos en Alemania”.® Lucien Febvre, en su analisis de

95 | as referencias clasicas son las obras de Carl Schmitt, The Concept of the Political, Chica-
go, University of Chicago Press, 1996, y Political Theology: Four Chapters on the Concept of So-
vereignty, University of Chicago Press, Chicago, 2006. Véase también la interpretacién de Agamben
en State of Exception, Chicago, University of Chicago Press, y la critica a Agamben en Nicolas
Rengger, Just War and International Order: The Uncivil Condition in World Politics, Cambridge
University Press, Cambridge, 2013.

9 Conslltese Leo Strauss y Joseph Cropsey (eds.), Historia de la filosofia politica, FCE,
México, 1963.

97 Thomas J. Bierksteker y Cynthia Weber, State Sovereignty as Social Construct, Cambridge
University Press, Cambridge, 1996; and John Ruggie, “Territoriality and beyond: problematizing
modernity in international relations”, International Organization, 47 (1993).

98 Idem.

99 Guignebert, op. cit., p. 204, mis cursivas.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 147-170.



“Sola fides, sola Scriptura”. Disputa de Leipzig y rompimiento de Martin Lutero con la Iglesia @

la sociedad alemana de 1517, sefala tres elementos principales de este contex-
to social: el descontento de los burgueses y campesinos por el abuso econémico
de la Iglesia Romana, y su incomprension de la mediacion eclesiastica; la ambi-
cién de los nobles y los principes por los dominios de la Iglesia; y el descontento
nacional por “la mala disposicién de la Curia” a llevar a cabo reformas impor-
tantes en su relacion con el Imperio y su desdén hacia el pueblo germano.100

De tal modo, tras el desafio histérico/teolégico a la autoridad Papal esgri-
mido por Lutero en Leipzig: “los burgueses vieron que la oposicion a la tirania
sacerdotal no era necesariamente irreligiosa, y que una Alemania independien-
te de Roma era una posibilidad religiosa”.10! Febvre resalta algo que Atkinson
pasa desapercibido: tras la Disputa de Leipzig, Lutero no solo “negaba el dere-
cho y el origen divino del pontificado”,102 tal y como sus argumentos sugerian,
sino que pasa a ser visto como un lider capaz de unir a la desarticulada “Ale-
mania” en un movimiento “proto-nacional”’. A tal grado que Ulrich von Hutten,
quien dirigiria la “revuelta de los caballeros” contra la Iglesia y el Emperador en
1520, lo invita a unirsele bajo la sugerente consigna de “padre de la Patria”.103

El enfoque de Oberman, enfocado en los aspectos teoldgicos, no acierta a
ver que tan importantes como la teologia luterana fueron también sus efectos
sociales. Tal y como argumenta Febvre, tras la Disputa habia mucho mas que
un simple debate académico o teoldgico: “detras de los bancos de Leipzig,
atiborrados de auditores, estaba toda una Alemania todavia estremecida por la
eleccion imperial y que escuchaba con avidez. Una Alemania que, cada vez
mas nitidamente, percibia en Lutero una fuerza de combate y de destruccién”.104
La Iglesia definitivamente sintié también al reformador que se gestaba tras el
debate de Leipzig, y fue justamente entonces cuando se asestd oficialmente
el golpe definitivo contra Lutero, pues:

(d) En Leipzig, Eck logré condenar publicamente las ideas de Lutero como
herejias, culminando la posicion intransigente de la Iglesia, y empujandolo al
rompimiento definitivo

Desde que Lutero cuestiond la doctrina de las indulgencias en 1517, la
posicion de la Iglesia se habia mantenido tajante: “obedece, o la muerte”.105 En

100 Febvre, op. cit., p. 103 y cfr. con Ortega y Medina, op. cit., p. 72.

101 Atkinson, op. cit., p. 202.

102 ybjd., p. 202. En relacién con el “anhelo de reforma”, contrastese el contexto cultural en
que se desenvuelve la controversia de los manifiestos rosacruces, Umberto Eco, “The Power of
Falsehood”, en On Literature, Harcourt, 2005.

103 Febvre, op. cit., p. 131.

104 Jpjd., p. 129.

105 Jpid., p. 137.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-junio 2014, pp. pp. 147-170.



@ Esteban Ramirez Gonzalez

principio, ésta fue la respuesta sucintamente articulada por el tedlogo oficial de
la corte Papal a las Tesis contra las indulgencias de Lutero: “quien al contem-
plar las indulgencias diga que la Iglesia Romana no debe hacer lo que efecti-
vamente hace, es un hereje.’ Asi, declaraba infalibles no sélo las ensefianzas,
sino también los actos de la Iglesia”.1% Este planteamiento se repite mas ade-
lante cuando Lutero fue auditado en Augsburgo.107

La posicion de Cayetano habia sido igualmente arrogante y contundente:
“decir a este ‘andrajoso’ frailecito el curso de la accion que esperaba de él: la
retracciéon”.108 Sobre la importancia de Augsburgo, Oberman se muestra deci-
dido: “Cayetano contribuyé de manera importante a aclarar la posiciéon de Lu-
tero [...] [quien] se mantuvo firme en tomar como maestra a la Escritura”.109
Cayetano confronté a Lutero, como ultimo recurso, con la dicotomia “credis, vel
non credis? [...] crees o no?”, a la que se reducia todo el asunto a los ojos de
la Iglesia —ante semejante disyuntiva, surge naturalmente la pregunta: ¢ por
qué Lutero no se retractd?

La reticencia del papado a escuchar su postura, surgida de esa antigua sed
existencial, que sélo habia superado a través de la certeza que tenia en su
nueva teologia, le daba a Lutero la razén.110 Pues, justamente el apdstol adver-
tia: “aunque un angel del cielo os anunciase otro evangelio distinto del que os
hemos anunciado, sea anatema”.'"! La Iglesia, segura en sus muchos afios de
supremacia, no acertaba ver lo que ya era evidente a los ojos de muchos indi-
viduos —humanistas, burgueses y eruditos, pero quizas también mineros, arte-
sanos y algunos campesinos germanos— de la época: que la autocracia
eclesiastica corroia los principios de su autoridad moral y espiritual, al contra-
decir de facto lo explicitamente establecido en la Biblia, junto con los numerosos
abusos y corrupciones suscitados por ella. Febvre entonces, enmarca clara-
mente al Lutero inmerso en este contexto:

Cuando Lutero comparece en Augsburgo ante Cayetano, cerca de un afio antes
de su torneo con Eck, ya ha sido declarado herético, sin mas tramites, por sus
jueces romanos [...] Al clasificarlo asi [de hereje] [...] [la Iglesia] lo expulsaba

106 Oberman, op. cit., pp. 245 y 246.

107 “Tommaso De Vito, vicario general de los dominicos que participaba en la Dieta de Augs-
burg como legado Papal...el tedlogo mas distinguido de su generacién” Collinson, op. cit., p. 75.

108 Atkinson, op. cit., p. 189.

109 Oberman, op. cit., pp. 239 y 240.

110 Asaltos de duda y terror por su situacion delante Dios, por no tener la certeza de que sus
esfuerzos para agradar a Dios eran suficientes. Sobre la travesia espiritual de Martin Lutero véase
el ensayo Jane E. Strohl, “Luther’s Spiritual Journey”, en The Cambridge Companion to Martin
Luther, op. cit., p. 150.

111 “Epistola a los Galatas”, capitulo 1, verso 8.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 147-170.



“Sola fides, sola Scriptura”. Disputa de Leipzig y rompimiento de Martin Lutero con la Iglesia @

poco a poco fuera de esa unidad, de esa catolicidad en cuyo seno proclamaba
querer vivir y morir [...] Cerraba el camino de Martin Lutero, la puerta pacifica, la
puerta discreta de una reforma interior.112

Ciertamente, la estrategia de la Iglesia de zanjar de antemano el debate v,
posteriormente, condenar a Lutero como hereje lo impulsé a desafiarla con mas
fuerza. Sin embargo, dicha condenaciéon no se hace publica y contundente
hasta después de la Disputa de Leipzig, cuando en el candor del debate Eck
logré hacerle reconocer publicamente que para él la teologia de Jan Huss,13
esas ideas condenadas como desafiantes y heréticas, y por las que Huss habia
sido quemado en 1415, eran “evangélicas y cristianas y no podian ser conde-
nadas abiertamente”.114

Leipzig permitié a la Iglesia condenar a Lutero definitivamente, sin ver que
lo arrastraba a si a la confrontacion directa de Worms. Asi, en la sintesis de
Collinson: “fue como arrojar el guante. Eck redact6 el escrito de acusacion for-
mal y lo envi6 a Roma”.15 Finalmente, en junio de 1520, Ledn X promulgo la
bula Exsurge Domine amenazando a Lutero de excomunién. La respuesta de
Lutero a Leodn X, en septiembre del mismo afio, es sugerente: “pero si en esto
se hizo algo mal es culpa de Eck, quien emprendiendo una tarea que sobrepa-
saba sus fuerzas, mientras buscaba furiosamente su propia gloria, reveld la
ignominia romana a todo del orbe”.116

La amenaza de excomunion, a estas alturas, ya no podia surtir efecto, pues
la identificacion con Huss que Eck habia logrado habilmente, proporcioné a
Lutero un ultimo argumento decisivo. Entre la teologia de Huss y la de Lutero,
existia tal “afinidad”1” que Lutero veia en su condena la condena de su propia
teologia y, puesto que ésta no podia estar equivocada por estar fundamentada
en la Biblia, la condena y muerte de Huss mostraba claramente a la Iglesia
romana como directamente contraria a la Escritura. La ignominia romana que
Leipzig habia revelado: he aqui la semilla de los escritos reformadores de 1520,

112 Febvre, op. cit., pp. 139 y 141.

113 Jan Huss (ca.1372-1415). Clérigo, profesor y rector de la Universidad de Praga, en el
reino de Bohemia. Sostuvo ideas reformadoras. Se manifestd contra la venta de indulgencias;
cuestiond el poder de los sacerdotes como intercesores entre los hombres y Dios y la necesidad
de una jerarquia eclesiastica. Fue juzgado, hallado culpable de herejia y quemado en Constanza
en 1415. Zophy, op. cit., pp. 35y 36.

114 Atkinson, op. cit., p. 200.

115 Collinson, op. cit., p. 77.

116 Martin Lutero al Papa Ledn X, 28 de septiembre de 1520, en The Harvard Classics 1909-
14, cfr. con la traduccion al espafiol en Alejandro Herrera, Antologia del Renacimiento a la
llustracion. Textos de Historia Universal, UNAM, México, 1972.

117 Atkinson, op. cit., p. 200.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-junio 2014, pp. pp. 147-170.



@ Esteban Ramirez Gonzalez

A la Nobleza Cristiana, La cautividad Babil6nica de la Iglesia y La libertad del
Cristiano, en los que Lutero desarrollé sus doctrinas, y que no dejaban lugar
a ningun tipo de reconciliacion. Eventualmente, Lutero rompe finalmente con la
Iglesia cuando se niega formalmente a retractarse de ellos en el juicio frente
a la Dieta Imperial en Worms (1521).118

Oberman, sostiene una conclusioén aun mas atrevida: al identificar a la Iglesia
como contraria a la Biblia, Lutero inmediatamente comienza a concebirla como
un “instrumento del diablo”.11® De este modo, Lutero diagnostica a la Iglesia ya
no como una autoridad cuestionable o un problema social, sino como la antite-
sis del cristianismo evangélico, contra la cual no podia sino enfrentarse abier-
tamente.20 Es decir, Leipzig sentaria las bases para una transformacion radical
de importantes clivajes y conflictos a lo largo del Sacro Imperio.12

Finalmente, al estar convencido Lutero de la correccion de la doctrina de
Huss y de su caracter cristiano, la condena por parte de la Iglesia se convertia
en el ultimo argumento en contra de su hegemonia: se hacia evidente que las
sentencias pontificias podian ser erréneas e incluso, al ser contrarias a las Escri-
turas, anticristianas. Asi, la Iglesia, en su aparente triunfo y en la condena de
Lutero en Leipzig, contribuia sin saberlo a fortalecer los argumentos que lo
impulsaban a sostener el desafio, manteniéndose firme en su postura al ser
juzgado en Worms en 1521, momento en el que se consumé el rompimiento.

Conclusion

“A menos que se me convenza por testimonio de la Escritura o por razones
evidentes —puesto que no creo en el papa ni en los concilios... estoy encade-
nado por los textos escrituristicos que he citado y mi conciencia es una cautiva
de la palabra de Dios. No puedo ni quiero retractarme de nada”,'22 fue la res-
puesta de Lutero frente al emperador, los principes electores, y las autoridades
eclesiasticas en la dieta de Worms. Constituye este momento la apoteosis de
su enfrentamiento con Roma. Finalmente, después de audiencias y disputas,

118 Cfr. Jensen, op. cit., pp. 63 y 64. Una interesante reflexion sobre la forma en la que la
instituciones enmarcan los conflictos internos de los individuos, consultense los ensayos de Michael
Oakeshott publicados en Rationalism in Politics and Other Essays, Liberty Fund, 1991, y On History,
Liberty Fund, 1999.

119 Oberman, op. cit., p. 187.

120 Atkinson, op. cit., p. 185.

121 Cfr. Holsti, op. cit., cap. 2.

122 Martin Lutero, “Discurso pronunciado en la dieta de Worms (1521)”, en Obras, op. cit.,
p. 175.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 147-170.



“Sola fides, sola Scriptura”. Disputa de Leipzig y rompimiento de Martin Lutero con la Iglesia @

de escritos y discusiones, de debates académicos, cartas y enfrentamientos
indirectos, de verse amenazado y entre el juego politico, Lutero finalmente toma
una decisién y lo hace plenamente ante el riesgo de muerte, delante del mismo
emperador, ante una Alemania que observa atenta la confrontacion entre David
y Goliat.123

Cabe entonces concluir en primer lugar, como se ha mostrado a lo largo de
este ensayo, como la nueva teologia de Lutero —sola fides, sola scriptura— lo
condujo al rompimiento con Roma, desde el asunto de las indulgencias en 1517
hasta su comparecencia ante el emperador en 1521. Primeramente, cuando en
el plano del debate académico protestd contra el abuso de las indulgencias,
teniendo como base la paz interior que su descubrimiento doctrinal la habia
dado; progresivamente, cada una de las disputas —en Augsburgo, luego en
Heidelberg, y finalmente en Leipzig— fueron descubriendo las implicaciones de
su nueva teologia y el papel de reformador antagonico a la curia romana.

Finalmente, al ser presentado ante el emperador, Martin Lutero respondio
a la famosa pregunta con la que Cayetano habia cerrado toda posibilidad de
dialogo afios antes en Augsburgo: “credis, vel non credis?... jcrees o no?” La
respuesta de Lutero nuevamente volvia a ser igualmente contundente: jsil, creia
en la Escritura pero no en el papa, ni en los concilios, ni en la jerarquia ecle-
siastica, que tan poco digna de confianza habia demostrado ser. Lutero creia,
si, en su teologia, en la suficiencia de la fe y en la autoridad insuperable de la
Escritura, creia en la férmula teoldgica que eventualmente habia traido a su vida
la certeza de la salvacion. Asi, a fin de cuentas fue esa teologia, surgida de su
descubrimiento escritural como de su busqueda espiritual la que lo condujo al
rompimiento definitivo con Roma.

En segundo lugar, volviendo nuestra atencién a la Disputa de Leipzig, cabe
retomar las palabras de Lutero: “fue él [Eck en Leipzig] quien inspiré mis prime-
ros pensamientos contra el Papa, el que me empujé hasta donde yo nunca
hubiera llegado de otra forma”.124 Asi, se observa que Lutero acertaba a apreciar
con claridad dos de los elementos fundamentales que hacen de Leipzig el de-
tonante del rompimiento: primeramente, el que Lutero viera en la oposicion
pontificia a su exégesis biblica la antitesis misma de su teologia y un desafio a
la unica autoridad que él reconocia: la escritura.

Eck literalmente llevé a Lutero mas lejos, pues su Disputa fragué los argu-
mentos y el convencimiento que Lutero necesitaba para seguir el camino de la
ruptura, incluso frente al emperador en Worms. Retomando las interrogantes
planteadas al comienzo del presente ensayo, es posible afirmar que la Disputa

123 Cfr. Collinson, op. cit., p. 63.
124 “Charlas de sobremesa”, en Lutero, Obras, op. cit., p. 431.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-junio 2014, pp. pp. 147-170.



@ Esteban Ramirez Gonzalez

tuvo un efecto catalizador. Lutero emergié de ella habiendo reafirmado su teo-
logia y reconocido sus mas profundas implicaciones; convencido de haber de-
mostrado histéricamente la invalidez de la hegemonia de Roma y, quiza,
comenzando a apreciar el papel de lider que su trabajo y sus ideas le conferian
al frente de Alemania.

Y, nuevamente y sobre todas ellas, habiendo adquirido la conviccion —pro-
ducto del debate— de que su teologia y la ortodoxia romana eran irreconcilia-
bles. En suma, que fue la Disputa de Leipzig, precisamente en cada una de
estas razones, determinante en el rompimiento de Lutero con la Iglesia. Nuevas
preguntas y lineas de investigacion pueden discernirse con base en este tra-
bajo: considerando la importancia de Leipzig en el rompimiento: ;hasta qué
punto, en consonancia con las fuerzas politicas, econdmicas y sociales desa-
tadas por ella, influencioé la Disputa el curso mismo de la Reforma?, y en todo
caso, ¢hasta qué punto podria considerarse a Leipzig (1519), en contraposicion
con la fijacion de las tesis en Wittenberg (1517), su verdadero punto de partida?

Fecha de recepcion: 01/11/2013
Fecha de aceptacién: 12/12/2013

El Comité Editorial de la revista EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO ofrece en este numero
la publicacién de un texto original del Mtro. Esteban Ramirez basado en una investi-
gacion propia, el cual fue apropiado y reproducido por el Dr. Francisco lllescas Najera
en el articulo publicado en EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, vol. IV, nim. 7, junio, 2010,
pp. 11-31.

La Monografia del Mtro. Esteban Ramirez Gonzalez “;Hasta qué punto fue la Dis-
puta de Leipzig (1519) determinante en el rompimiento de Martin Lutero (1483-1546)
con la Iglesia Romana?” fue sometida a la evaluacion de la Organizacion del Bachillera-
to Internacional (OBI) en el 2006, como parte de sus estudios de Preparatoria Interna-
cional en el Campus Ciudad de México, donde fue Becario de Excelencia “Don Eugenio
Garza Sada” del 2003 al 2006.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 147-170.



