EL SIMBOLO, LA PARTE FILOSOFICA DEL MYTHOS

MARIA RosA PALAZON MAYORAL*
JosE Luis BALCARCEL ORDONEZ**

Resumen

| impulso vital es comunitario y creativo. La literatura expresa tal impulso y

reconstruye los movimientos que lo frenan y lo destruyen, agudizados hoy.
Gaston Bachelard, Winenburger y el hermeneuta Paul Ricoeur se adhieren a
la actual tendencia filosofica de volver a los mythos para desmitologizarlos: para
reflexionar sobre sus posibles mensajes. Bachelard trabaja el “agua” como fuen-
te de la vida y la muerte. Hemos ejemplificado juntando textos distanciados: Los
rios profundos de José Maria Arguedas y “La sonrisa de Marko” de Marguerite
Yourcenar en el paso de lo casuistico, individual, a lo general y abstracto. Lue-
go, el simbolo hace pensar (Ricoeur): fue y es la zona liminar de la filosofia y
la literatura.

Palabras clave: Filosofia actual, mitos, simbolos, desmitologizar vy literatura.

Abstract

The vital impulse is creative and community. The literature expresses this im-
pulse, and reconstructs the movements that stop and destroy it, sharpened to-
day. Gaston Bachelard, Winenburger and the hermeneutist Paul Ricoeur
adhere to the current philosophical tendency to return to the Mythos for demytho-
logize them: to reflect on their possible messages. Bachelard works “water” as

" Investigadora del Instituto de Investigaciones Filolégicas y Facultad de Filosofia y Letras,
UNAM, México, mpalazoa@yahoo.com
" Docente de la Facultad de Filosofia y Letras, UNAM, México.

@ EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-unio 2014, pp. 111-121.



@ Marfa Rosa Palazon Mayoral / José Luis Balcdrcel Ordofiez

a source of life and death. We exemplified joining texts apart: Los rios profundos
by Jose Maria Arguedas and Marguerite Yourcenar’s “La sonrisa de Marko” in
the passage from the casuistic and individual to the general and abstract. The-
se pages are fueled by Ricoeur’s statement: the symbol makes thinking and has
been in the liminar zone in the origins of Philosophy.

Keywords: Current philosophy, myths, symbols, demythologize, literature.

Introduccion

La filosofia contemporanea ha dado un giro enorme: regreso a los caminos de
sus origenes después de rebasar el periplo positivista-analitico. Ahora, vuelve
a los mitos para encontrar lo que Ricoeur llamé su “mundo”, es decir, posibles
sugerencias tedricas y practicas que ofrecen (tabues incluidos). La pregunta es,
pues, qué nos dicen a nosotros los mitos y la literatura. Este nuevo giro nace
desde que la filosofia reivindico la vida, entendida como auto-produccion.

En esta época critica, ponderar la creatividad humana (la vida), dialogar,
encontrando las huellas de los mythos, es, quiza, un camino para ayudar a que
se evite la muerte de la especie y del planeta.

Este intento filosofico requiere desmitologizar (hacer a un lado a los dioses;
no necesariamente desecharlos de la fe; pero si de la filosofia) para encontrar
ese centro informativo vital de los mitos. Desmitizar ha conllevado terminar con
las generalizadas “certidumbres” de un mundo reiterativo o predecible, esto es,
carente de vida.

El tema de estas paginas son los relatos o mitos que estan formados por
simbolos, especies de signos que hablan de quiénes somos en cada tiempo y
espacio, y de como conservamos huellas del pasado.

La segunda parte del articulo ejemplifica por medio del simbolo de la vida
y de la muerte: Arguedas se identificd con el agua porque carecié de identidad
(se suicidd). Luego, el ser humano cree en su identidad y se identifica median-
te simbolos. El segundo mito-leyenda, escrito por Marguerite Yourcenar, habla
del héroe legendario y brutal; pero capaz de unir poblaciones en lucha cuando
se identifica con Eros. Al final del cuento, Eros une poblaciones rivales. Desgra-
ciadamente, el Amor fue vencido por Tanatos en la antigua Yugoslavia.

La vida, la epistemologia nueva y la esperanza

Haremos un canto filoséfico a dos voces sobre la vida (bios, Leben, vie, vita),
es decir a su impulso (Lebenswelt). Con el tiempo, reaccionamos a la manera

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 111-121.



El simbolo, la parte filosdfica del mythos @

de A. N. Whitehead: estamos hartos de un mundo estupido que se repite con
un porcentaje que lo hace previsible. Los humanistas siempre hemos estado
mas interesados en su “autofruicién individual”,’ es decir, en aquella viejisima
observacion de que la vida se auto-produce, se regula a si misma, se auto-
mueve,? lleva en si misma su organizacion creativa que, en el caso de nuestra
especie, la mueve el deseo. Las vitales practicas inesperadas llevan el misterio
de la indeterminacion, del azar, de la incertidumbre, de la diferencia, problemas
que han devenido acuciantes en las ciencias contemporaneas, inspiradas pre-
cisamente en la vida, tan distante de los minerales y las maquinas:

Los seres vivos son objetos extrafios —escribe Jacques Monod—. Los hombres
de todos los tiempos han debido mas o menos confusamente saberlo. El desa-
rrollo de las ciencias de la naturaleza a partir del siglo XVIII, su expansion a partir
del siglo XIX, lejos de borrar esta impresion de extrafieza, la volvian aun mas
aguda.3

Desde la ontologia juzgamos que morir es el Ultimo acto vital: segun noso-
tros nacimos para vivir. Nacimos para vivir. Tanatos, nuestra muerte, pertenece
a nuestros sucesores, testigos de que el agua corporal se nos escapa. Ahora
bien, la plastica o adaptada vida humana también es competencia, relaciones
tréficas (de comida), de “apetencia”... En la era actual de crisis nihilista y apatia,
la diferencia cultural o genérica, el dialogo, la paz, el intercambio con el medio
ambiente han sido aplastados por los repetitivos tiranos dominadores, los prag-
maticos y los pusilanimes. La vida, entonces, con su armadura entra en lucha
para que se reconozca lo comunitario, hoy interrumpido por la envidia, el odio
y las discriminaciones clasistas, sexistas, “raciales” y de los centros hacia las
periferias: el dominio, cuya base es la pleonexia, querer todo el poder econé-
mico, el politico y la pleitesia cultural para uno con exclusiéon de los demas.
Siguiendo la hermenéutica, vemos que en los horrores de la actualidad, las
fronteras entre Eros y Tanatos se diluyen. Estamos en el caos, las guerras, los
exilios y las hambrunas, hundiéndonos en el abismo. Sin embargo, entre ambos
titanes se levanta la divinidad alegérica Ananke (aludida por Freud y otros psi-
co-filésofos): el destino mortal que va tejiendo el hilo de la existencia individual
hasta cortarlo; la complice de Eros porque impele a sentirse allegados y a luchar
creativamente por las generaciones por-venir: no solo forja la proximidad, sino

1 Alfred N., Whitehead, Nature and life, Greenwood Publishing, Londres 1968, p. II.

2 Platon, Oeuvres completes, trad. Leon Robin, Belles Lettres, Paris, 1917, p. 245c.

3 Monod, Jacques, El azar y la necesidad. Ensayo sobre la filosofia natural de la biologia
moderna, trad. Francisco Ferre Levin, rev. Antonio Cortés Tejedor, 22 ed., Tusquets, Barcelona,
1984 (Cuadernos infimos, 100), p. 202.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-unio 2014, pp. 111-121.



@ Marfa Rosa Palazon Mayoral / José Luis Balcdrcel Ordofiez

que se vuelca a un mafana, que no conoceremos, solo con la esperanza en
principio de alcanzar instituciones mas justas donde convivir con los otros y para
éstos (ideal aristotélico para definir la ética). Si fuéramos eternos, seriamos un
motor inmovil. La estética lo ha sabido desde sus inicios: cuando, por ejemplo,
un escritor relata sus penas desgarrantes de soledad, su pesimismo queda
atravesado por el optimismo de escribir sus palabras, que buscan comunicarse
con potenciales lectores contemporaneos o del futuro.

Los mitos en origen y la literatura

El futuro no lo vemos. El pasado lo llevamos adentro como una herencia, den-
tro de la cual ocupan un sitio especial los mitos, las narraciones repletas de
significados; desde su horizonte los rescataron algunos los presocraticos y lo
sigue haciendo la literatura, con sus ficciones que, gracias a sus sentidos, di-
chos con diversas figuras retéricas, como los simbolos, operan igual que la
varita magica de un hada madrina: conciernen a las vidas diferidas, y de las otras,
del porvenir. Captamos nuestra “humanidad” mediante el discurso y las acciones
del otro. Bajo estas ideas, Freud reactivdé simbolos mitolégicos para hacerlos
utiles a la comprension de si. Ricoeur sigue los pasos con mucho detenimiento
a los planteamientos filoséficos de este psicoanalista que siempre deseo ser
fildsofo.

Cada simbolo reclama que se rescaten los significados arcaicos o huellas
que llevan sus formulaciones novedosas. Los simbdlicos mitos primitivos fueron
narraciones anonimas sobre una historia de illo tempore o etapa inmemorial,4
no ubicada en ningun calendario ni tampoco en un mapa, que protagonizaron
seres divinizados. En aquel origen esta imaginacion fue propia del homo religio-
sus, observa Winenburger: se creia que la apariencia sensible de algo ocultaba
fuerzas directrices invisibles, que, finalmente, la mayoria se antromorfizaron.

La diégesis o historia contada era la puesta en escena de un drama. mythos
es un “mensaje y un medio, un corpus de historias a describir y una practica
social narrativa”.s Platén y Aristoteles dijeron que una trama mitica consta de
un principio, medio y fin (estén plasmados en el orden que fueren son enten-
didos asi, linealmente), una inalterable unidad relacionada de manera incam-

4 Jean-Jacques, Wiinenburger, “Mytho-phorie: formes et transformation du mythe”, en Jean-
Jacques Winenburger, dir., Art, mythe et création, Editions Universitaires de Dijon, Dijon, 1998,
p. 112.

5 Ibid., p. 111: “es un message et un medium, un corpus d’ histories & descripter et une pra-
tique social narrative” (traduccion nuestra).

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 111-121.



El simbolo, la parte filosdfica del mythos @

biable u holon.s En sus inicios, el mito pasé de boca a oido. Su comprensién
supuso una escucha comprensiva. Aun en algunos pueblos indigenas de Amé-
rica perduran tales practicas orales que religan. Cuando el mythos paso6 a la
escritura, sus destinatarios no solamente fueron los contemporaneos del mito-
creador o del mito-narrador, sino los que aun quieren y pueden escuchar sus
mensajes.

Desmitologizacion y desmitizacion

La letra fijada o escritura facilité poner a tales mythos en epojé, por ejemplo,
dudar de los dioses del Olimpo o desplazarlos del espacio sagrado hacia las
ciencias o hacia el universo de las fantasias, siempre informativas. Al alejarse
de la actitud exclusivamente reverente, no cuestionadora, los receptores aban-
donaron los vericuetos de la trama como un recurso anecdoético. Los presocra-
ticos poco a poco fueron argumentando los mensajes, los visos de veracidad
de la “fabula”.

La filosofia sabe que el texto mitico-literario habla de lo que era y no era,
segun formula ritual de los cuentos maravillosos. En términos de Bultmann, los
fildsofos retomados por Ricoeur y Wiinenburger, los sabios, los lectores y has-
ta los escuchas desmitologizaron la cultura religiosa en boga: su actitud distan-
ciada de la fe llevaba al descubrimiento de otro tipo de ensefianzas implicitas
en esos relatos.

Desde hace mucho, la humanidad supo que las simbolizaciones fantasiosas
no dicen a la letra lo que desean significar, sino que usan el sensus communis:
el poder heuristico de su ficcion depende de que la trama particularice, invente
y conforme situaciones y personajes. Con este artilugio, numerosos predicados
del relato incursionan en realidades universalizadas, en perspectivas generales
y abstractas allende de la diégesis. En las letras, sucedaneas de la mitologia,
la accion arraiga en sujetos cuya existencia es inventada (ha sido neutralizada la
verdad como correspondencia directa, que no indirecta), y gracias a este pro-
ceder deja entrever un mundo habitable o habitado. El sensus communis, ade-
mas, fija los mensajes en la memoria y pasa de lo incoactivo a lo generalizable
(hace abstraccion).

En la filosofia actual, tanto Ricoeur como los filésofos de lo imaginario cam-
biaron el desprecio que padecieron el mito y la literatura bajo la presion racio-
nalista, que va de Platon hasta el racionalismo positivista.” Sin embargo,

6 Platon, Oeuvres completes, p. 505c.
7 Winenburger, “Mytho-phorie: formes...”, p. 121.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-unio 2014, pp. 111-121.



@ Marfa Rosa Palazon Mayoral / José Luis Balcdrcel Ordofiez

de-construir la imaginacion que se ha apropiado de la realidad nunca equivale
a desterrar los ordenadores mitico-legendarios con que se impusieron las cate-
gorias de justicia e injusticia, hermandad y sociabilidad, entre otras. Las miticas
narraciones imaginarias insintian valores y contravalores como si fueran el sue-
Ao de una argumentacion filoséfica. El pensamiento moderno es consciente de
que tal desprecio a la imaginacion productora afecté el conocimiento de la gé-
nesis y posteriores orientaciones tanto de la filosofia como de las ciencias:

[...] el fildsofo no sabria contentarse con yuxtaponer en un eclecticismo plano las
dos modalidades de desmitizacién, debe construir una relaciéon. Es necesario, en-
tonces, determinar la problematica con base en la cual deviene posible articular
sistematicamente la desmitificacion y desmitologizacion que renuncia al mito y
reconquista de su fondo simbdlico.8

Al margen de su fe religiosa, el esteta, por ejemplo, tiene que dejarse comu-
nicar la “sustancia simbdlica” y su valor pragmatico.® El pensamiento de cualquier
indole gana si comprenderlo es apropiarse de las figuras del pensamiento an-
cestral que han guiado, generalmente de forma no consciente, sus teorias.
Wiinenburger observa que el nacimiento de la filosofia y la creacion literaria
confirman un proceso de desmitologizacion de la cultura que ha sido en prove-
cho de una racionalizacion mérbida que escinde vida y pensamiento.1© También
el lector de literatura desmitiza, abriéndose a la filosofia. Luego, es convenien-
te que circulen las tramas literario-miticas porque afectan no soélo el gusto, sino
la existencia de todos. Por lo tanto, la estructura intencional de los mitos y la
Literatura —su sentido—, segun Ricoeur, hacen pensar mucho al filésofo:

El simbolo da que pensar: este enunciado que me encanta dice dos cosas; el
simbolo da; yo no pongo el sentido, él me da el sentido; pero lo que me da es
hacerme pensar [...], el enunciado sugiere, pues, a la vez que todo ha sido dicho
en enigma y sin embargo que es necesario comenzar y recomenzar siempre en la
dimensién del saber.!!

8 Paul, Ricoeur, Le conflict des intérpretations. Essays d’ hermeneutique, Seuil, Paris, 1969,
p. 331: “[...] le philosophe ne saurait se contener de yuxtaponer dans un éclecticisme plat les deux
modalités de desmythisation: il doit en construire une relation. Il faut donc determiner la problema-
tique sur la base de laquelle il devient possible d’articuler systematiquement désmystification et dés-
mythilogisation, renoncement au mythe et reconquéte du fons symbolique...” (traduccién nuestra).

9 Winenburger, “Mytho-phorie: formes...”, p. 111.

10 jbid., p. 121.

11 Paul, Ricoeur, Le conflict des intérpretations..., p. 284: “Le symbole donne a penser: cette
sentence qui m’ enchante dit deux choses; le symbole donne; je ne pose pas le sense, ¢’ est lui qui
me donne le sense; mas ce qu’ il donne est a penser [...] la sentence suggére donc a la fois que

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 111-121.



El simbolo, la parte filosdfica del mythos @

Los simbolos mitico-literarios son enigmaticos porque nacen en una parte
de la imaginacion no-consciente, y a veces estrictamente inconsciente. Ejercen
una fascinacién mas o menos irreflexiva porque los intereses quiméricos que
se suefan y simbolizan en la vigilia son mas fuertes que los calculados, piensa
Bachelard. El filésofo catalan-hindu Panikkar visualiza el mito como aquello que
damos por supuesto porque “creemos tanto que ni siquiera creemos que cree-
mos” en palabras de su estudioso.?

Los simbolos son los presupuestos borrosos que como imagenes nutren los
suefios y cuyo fondo significativo se convierte en simbolos de la vigilia. La filoso-
fia positivista ha malentendido el razonamiento literario, que atribuye sélo a la
conciencia, explicandolo como un mundo cerrado, con sentido pero sin relacion
(mediada, indirecta o abierta) con sus referencias (pertinentemente propuestas).

Simbolo

El relato mitico se compone esencialmente de simbolos o signos que, excepto
los mas obvios, muestran y ocultan. Su plan expresivo designa hechos y cosas
sin hechos ni cosas. Esta formado por una mitad fisica y otra oculta, insepara-
ble de la primera “el significado de symbolon reposa en cualquier caso en su
presencia, y solo gana su funcién representadora por la actualidad de ser mos-
trado o dicho”.13 Su estructura de presencia/ausencia comunica un pensamien-
to implicito o latente mediante su analogizacion. Abarca, ademas, una cadena
sincronica y diacrénica de potenciales intenciones significativas. El intelectua-
lismo filosofico francés reduce todavia la imaginacién a un aspecto de la con-
ciencia y lo imaginario a lo irreal, objeta Winenburger en “Le mythe de I' oeuvre
ou le discours voilé des origines”,4 porque tales corrientes hacen a un lado la
citada expresion que Bachelard escribio en La poética del espacio’® de que nos
proporciona un “estado de alumbramiento”.

tout est déja dit en énigme et pourtant qu’ il faut toujours tout commencer et recommencer dans la
dimension du penser” (traduccién nuestra).

12 Jordi, Pigem, El pensament de Raimon Panikkar. Interdependencia, pluralisme, interculta-
litat, Institut d’ Estudis Catalans, Barcelona, 2007, p. 193.

13 Hans-Georg, Gadamer, Verdad y método |, trads. Ana Agud Aparicio y Rafael Agapito,
Sigueme, Salamanca, 1988 (Hermeneia, 7), p. 110.

14 Jean-Jacques, Wiinenburger, “Le mythe de I' oeuvre ou le discours voilé des origines”, en
Jean-Jacques Winenburger, dir. Art, mythe et creation, Editions Universitaires de Dijon, Dijon, 1998,
p. 9.

15 Paul, Ricoeur, Finitud y culpabilidad, intro. José Luis Aranguren, trads. Alberto Garcia Sua-
rez y Luis Valdés Villanueva, Taurus, Madrid, 1960 (Humanidades/Filosofia), p. 177.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-unio 2014, pp. 111-121.



@ Marfa Rosa Palazon Mayoral / José Luis Balcdrcel Ordofiez

Dentro de la acepcién de lo imaginario como novedad, en estas paginas
nos interesa lo que se plasma en la literatura, que actualiza lo sucedido, lo
posible o lo que pudo suceder. Para Bachelard la racionalizacién de los sentidos
miticos nunca se agotan al racionalizarlos, porque absorben lo real en un irreal
figurado, repleto de acepciones y afectos. Nuestra hermenéutica se funda en
tantas sugerencias que cualquier comprension queda corta al convertirse en una
explicacion, que se pretende Unica porque el simbolo esta repleto de intencio-
nalidades latentes. Sin embargo, Ricoeur y Wiinenburger coinciden con Gilbert
Duran en que los imaginarios son instancias de nuestra ontologia que se pres-
tan a muchas interpretaciones. Se formulan en un lenguaje disponible que habla
del ser.

Diversificacion

Los mitos se adaptan a diversos espacios y tiempos: “son un flujo de sentido
que se instala por medio de un gran niumero de canales que les confieren sus
singularidades que aseguran su diseminacion”. De esta manera, los dramas
universales y humanos se equiparan, redondea Bachelard.® Al expresarse, el
autor también expresa el mundo; pero no puede dejar de configurar el suyo
propio: la estética sabe que la literatura no sélo se vincula con la ontologia, sino,
previamente, con la antropologia filosofica.

La literatura no repite los mitos, sino que sus discursos nuevos reenvian a
la oscuridad originaria.'” y a la creatividad que cruza tiempos y culturas: prefiez
de lo imaginario que fecunda —mitos spermatikos—,8 originando juegos des-
acralizados a los cuales no se puede imponer un fin.

Ejemplificaremos con una y sélo una perspectiva comprensiva del agua.

El agua

Los simbolos del bien no estan sometidos a un positivo criterio valorativo, sino
que Eros, vida y cultura, tiene que luchar con Tanatos, muerte y anticultura. Esta
situacion jala a tales simbolos en direcciones opuestas. Tal es el caso del agua.
Segun la tesis bachelariana el escritor que se consagra a ésta es un sensitivo

16 Winenburger, “Mytho-phorie: formes...”, pp.116 y passim.

17 Jean-Jacques, Wiinenburger, “Le mythe de I' oeuvre ou...”, p. 10.

18 Jean, Libis, “Cléture mythique et ouverture romanesque”, en Jean-Jacques Wiinenburger,
dir., Art, mythe et creation, Editions Universitaires de Dijon, Dijon, 1998, p. 73.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 111-121.



El simbolo, la parte filosdfica del mythos @

inmerso en el vértigo: debido a su pena ilimitada desaparece a cada minuto,
cotidianamente; no tiene la constancia ni la solidez de la tierra ni de las gemas.

La indicacion sobre la antropologia de Los rios profundos, del peruano José
Maria Arguedas, acaba perfilando la no identidad como algo contrario al ser
social que somos. Ernesto, el protagonista, cuenta, en analogia con las viven-
cias de los “transculturados” (asunto de filosofia politica) que, siendo hijo de
no-indios y con parientes de latifundistas (Ernesto no es hijo de Tupac Amaru,
ni nieto de Amaru, el primordial dios serpiente), aprendié primero el quechua
que el espanol. Siendo huérfano, se identificd con las experiencias desgarrantes
de los indios socialmente estigmatizados. El bando agresor ha sido el de los
miembros de la cultura “misti” o costera. Necesitado de filiacion, este persona-
je expresa el dolor abismal de un eterno pasajero en transito por las casas india
e hispana: su desarrollo fue la continua caida de un rebelde que sélo la conju-
ré cuando decidié dormirse para siempre.

Para Arguedas, el agua es la madre de donde nacemos y quiza donde
podamos renacer: es vida. Paraddjicamente, también es ahogo y pestilencia.
Esta figura retérica la asocia con la no-identidad, el rechazo y la falta de identifi-
cacion, esto es, con la orfandad. En la abundante narrativa arguediana, el agua
dulce del rio y de la cascada es el inagotable principio cambiante: fuente de
juventud que circula evaporada por las alturas y cae como lluvia para engrosar
cauces y abonar la vida. Sus personajes solitarios buscan el fluir acuoso que
canta, rie, exalta.’® Entonces es centro de regeneraciones que purifican: circu-
lacion irreversible, promesa de mejora. En lo liquido encuentra la felicidad que,
en su vision melancdlica, reune a las personas. Caricia visual y auditiva, las
ondas acuosas son crines de caballos que atrapan el arcoiris, y por donde na-
vegan barcos de papel. Son sabiduria, un pozo de conocimientos, y tienen la
magnificencia2® de las palabras con fuerza de torrente.2! Para el creyente el
agua bendita limpia y borra los pecados mediante las abluciones y su aspersion.
Arguedas suefa con la eterna ruptura mediante la inmersion, a partir de la cual
sobreviene un giro nuevo en la historia personal y colectiva. Venciendo el mie-
do, dice, un héroe precoz se lanzo6 a las aguas hondas, nadando a contraco-
rriente, cruzandolas al corte; ahora tal vez llegara hasta las piedras para
erigirse y contemplar la luz que se interna por regiones desconocidas.

En la narrativa arguediana, los rios profundos son la tragedia del solitario
en busca de un factor vivificante, del agua primaveral que abunda en los reman-

19 José Maria, Arguedas, Los rios profundos, Prél. Mario Vargas Llosa, La Habana, Casa de
las Américas, La Habana, 1965 (Literatura Latinoamericana), pp. 255 y 28.

20 Bjblia de Jerusalén, Desclee De Brouwer, Bilbao, 1998, Prov. 20: 5.

21 Ipid., Prov. 18: 4.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-unio 2014, pp. 111-121.



@ Marfa Rosa Palazon Mayoral / José Luis Balcdrcel Ordofiez

sos. En concordancia con la observacion de Tristan Tzara, recogida por Bache-
lard, el rio es un espejo de voces donde la psique herida encuentra ayuda si
habla con la corriente desde el chorro del manantial,2? porque, inversamente,
el habla acuosa responde con un lenguaje que entiende el ser humano.

Cuando el agua se bifurca, uno de sus afluentes es vida o sangre, todas
las sangres, “jacaso tu sangre no es agua?”’23 El “Yawar maru” es rio de agua
sangrienta, llanto de sangre, tristeza salada. Los cauces divergentes murmuran
la injusticia, la nausea, rompen los huesos de quien los reta, ahogan al margi-
nado. El simbolo del agua en Arguedas se escapa o bien protege la vida, la
acoge y la alimenta.24

El etnélogo Arguedas sabe que en los santuarios escondidos bajo la nieve
andina se ofrenda un puber al dios desfallecido porque éste se abrid las venas
para que fluyera el agua vital. Entonces el agua es reabsorcion, diluvio, torren-
te, vuelta a lo embrionario, disolucién, anegamiento, sacrificio y, quiza, huida
feliz.

Quien lleva en el alma todas las sangres se enfrenta con los canales de
desaglie y las corrientes que golpean al indio con las aguas inferiores. Entonces
este huérfano observa los rios mérbidamente: cansado de los mecanismos ci-
vilizatorios del dominio decide irse a las aguas hondas y no regresar nunca mas.

Terminamos con otro ejemplo de un mito-leyenda (tipica estructura de con-
flicto de opuestos y su resolucién). Estamos hablando de la declarada compa-
racion intertextual que plantea Marguerite Yourcenar en “La sonrisa de Marko”,
héroe de los Balcanes, con el Aquiles de la lliada. Ambos textos cuelgan de
hechos histéricos, las ficciones miticas, porque su fin es narrar ciertas formas
de vivir; su fuerza simbdlica es mas mostrativa que demostrativa.

Aquiles y Marko son brutales. Uno atraviesa las gargantas, apresa los pies
con espinas, revienta con piedras los ojos; la colera vengadora de Aquiles, el
otro, cuando es motivada por la muerte de Patroclo, deja tintos los rios de Troya
y arrastra muchos tramos el cadaver de Héctor, rodeando la tumba de su
amigo. Ambos también son nadadores tan portentosos como Ulises, vidas que
triunfan de las olas vertiginosas. Los dos se miran narcisistamente en el espejo
acuoso del que salen triunfantes y calmos. Como si hubiera ascendido triunfal-
mente al cielo, Marko Karjlevic no se desplazaba a Kotor en barca, sino a nado.

Marguerite Yourcenar describe la noche en que éste irascible y obstinado
se enfrentd a la horrenda pelirroja que, tras una noche de pasiones sadomaso-
quistas, avisé a los turcos de las conspiraciones fraguadas por los habitantes

22 Arguedas, José Maria, Los rios..., p. 285
23 Ibid., José Maria, Los rios..., p. 57.
24 Ibid., pp. 61, 140, 143, 151, 159, 207, 233 y 239.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, ndm. 15, enero-junio 2014, pp. 111-121.



El simbolo, la parte filosdfica del mythos @

de los Balcanes. Si para Bachelard el mar simboliza defuncién, porque no cumple
con el deber de servir al hombre, Marko, rodeado por enemigos, se lanzé al mar
tempestuoso. Un pescador lo atrapd; él se fingié muerto. Después de que fue
crucificado y le quemaron los pies, las mozuelas islamicas bailaron una danza
erética en torno de su cuerpo. Haisché, la mas hermosa, dirigia la coreografia
con un panuelo rojo; sus pies descalzos rozaron el cuerpo del hipotético muer-
to. El corazén de Marko empez0 a latir con violencia; en sus labios se dibujaba
una sonrisa, y se alzaban para dar un beso. Haisché tapo con su pafuelo este
indicio de vida para volverlo un arrollo de silencio. Liberado de enemigos, Marko
reconquisté el pais y rapté a Haisché. Los dos formaron una nueva patria. Se
hizo efectivo El beso (de Klimt): de la torre de Babel escapa una cabeza y un
cuerpo, que se reclinan para besar a una mujer de otro compartimiento. Eros
logré que fraternizaran serbios islamicos y cristianos. La trama se clausura con
una comparacion entre Aquiles y Marko, en boca de un ingeniero: “No quisiera
hablar mal de los héroes griegos [Aquiles]: se encerraban en su tienda en un
ataque de despecho; aullaban de dolor cuando se morian sus amigos; arrastraban
por los pies el cadaver de sus enemigos alrededor de las ciudades conquista-
das, pero, créame usted, le faltd a la /liada una sonrisa de Aquiles”:25 la defen-
sa violenta sélo se desecha con el amor, con la dulzura de una sonrisa.

El don de amor ofrendado por Arguedas antes de suicidarse y por Yource-
nar habla de justicia, perddn, identidad, fratrias. Pese a sus diferencias de tono
son cantos de Eros para que, en simbolos como el agua, encontremos unas
bases explicativas de la polifénica vida.

El simbolo ha sido base de nuestras afectivas reflexiones que rozan la
ontologia, la falta de identidad, la guerra, el amor y el internacionalismo. Nadie
podra escribir un discurso filoséfico sin usar los simbolos que, hoy actualizados,
nacieron alla en tiempos del mythos.

Fecha de recepcion: 14/08/2012
Fecha de aceptacién: 11/03/2013

25 Marguerite, Yourcenar, “La sonrisa de Marko”, en Cuentos orientales, trad. Emma Calataytud,
32 ed., Aguilar, Altea, Taurus, Alfaguara, México, 1999 (Alfaguara Bolsillo), p. 37.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio VIII, nim. 15, enero-unio 2014, pp. 111-121.



