AMOR, CUERPO Y FILOSOFIA DE LA
EXPERIENCIA: HACIA LA LECTURA
DELEUZIANA DE BERGSON

JOSE EZCURDIA

Resumen

| presente texto tiene como objeto llevar a cabo un acercamiento a la lectu-

ra que realiza Gilles Deleuze de la filosofia de Bergson, en relacion con la
determinacion de un discurso filoséfico que toda vez que se constituye como un
empirismo radical, encuentra en la experiencia del amor la forma de un afecto
puro en la que se resuelve el despliegue del conocimiento intuitivo. En este
sentido, las nociones de amor, cuerpo y la articulacion justo de una filosofia
de la experiencia son los puentes tendidos que permiten rastrear la filiacion
bergsoniana de la doctrina de Deleuze.

Palabras clave: inmanencia, intuicion, cuerpo, amor, experiencia.

Abstract

The present text is an approach to Deleuze’s reading of Bergson'’s philosophy.
This, in relation to the determination of a philosophical discourse that anytime
it sets up as a radical empiricism, it finds in the experience of love the way to a

" Doctor en Filosofia por la Universidad de Barcelona, docente del Departamento de Filosofia,
Universidad de Guanajuato, México, <jezcurdia@hotmail.com>.

145 EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 145 04/11/13 14:54



146 José Ezcurdia

pure affect, in which the display of intuitive knowledge is solved. In this sense,
the notions of love, body and the articulation of a philosophy of experience seem
to be the bridge that allows us to connect Bergson to Deleuze’s doctrine.

Key words: immanence, intuition, body, love, experience.

El que tiene un cuerpo apto para muchas cosas
tiene un alma cuya mayor parte es eterna.

Demostracion: El que tiene un cuerpo apto para
obrar muchas cosas, es muy poco dominado por
los afectos que son malos, esto es, por los afectos
que son contrarios a nuestra naturaleza; y, por
tanto, tiene la potestad de ordenar y encadenar las
afecciones del cuerpo segun el orden propio del
entendimiento, y, por consiguiente, de hacer que
todas las afecciones del cuerpo se refieran a la
idea de Dios; por lo que ocurrira que sea afectado
de amor a Dios, amor que debe ocupar o constituir
la mayor parte del alma; y por ende, tiene un alma
cuya mayor parte es eterna.

(Spinoza, Etica, v, prop. XXXiX, Dem)

Filosofia e intuicion

Deleuze, al renovar el horizonte filosofico contemporaneo a partir de textos
como ¢ Qué es la filosofia?, Mil mesetas o El Anti-Edipo, cosecha los frutos de
una dilatada reflexion sobre la doctrina de Henri Bergson, quien junto a Spinoza
y Nietzsche, viene a completar una triada de autores que resulta insoslayable
en la determinacion de los planteamientos metafisicos de Deleuze. ¢En qué
radica la influencia de Bergson en la doctrina del autor de Mil mesetas? ¢ Cual
es el motivo o los motivos por los que el filésofo francés viene a realizar una
rehabilitacion del bergsonismo?

En un primer analisis, a mi juicio, Deleuze retoma de Bergson una operacion
metodoldgica peculiar que resulta fundamental en la articulacién de su pensamien-
to: llevar adelante la formacion del discurso filoséfico, a partir de la toma de con-
tacto con un horizonte que no es filoséfico, con un dominio que no es conceptual.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 146 04/11/13 14:54



Amor, cuerpo Y filosofia de la experiencia 147

La filosofia, para conquistar su forma propiamente filoséfica, ha de abrirse a
la experiencia inmediata de lo real, dejando de lado toda mediacion esquematica
o conceptual, asimismo ha de realizar una toma de contacto con lo real que
se aparece de manera directa a la conciencia no como concepto o esquema,
sino como duracion, intensidad y potencia, a la vez una y multiple, que nutre al
pensamiento con su propia forma dinamica.

Deleuze sefiala al respecto:

De todos modos, la filosofia sienta como prefiloséfico o incluso como no filo-
sofico, la potencia de Uno-Todo como un desierto de arenas movedizas que
los conceptos vienen a poblar. Prefiloséfico no significa que nada preexista,
sino algo que no existe allende la filosofia, aunque ésta lo suponga. Son sus
condiciones internas. Tal vez lo no filoséfico esté mas en el meollo de la filo-
sofia que la propia filosofia, y significa que la filosofia no puede contentarse
con ser comprendida unicamente de un modo filosofico o conceptual, sino
que se dirige también a los no filésofos en su esencia."

Asimismo apunta:

Que cualquier filosofia dependa de una intuicion que sus conceptos no cesan
de desarrollar con la salvedad de las diferencias de intensidad, esta grandiosa
perspectiva leiniziana o bergsoniana esta fundamentada si se considera la
intuicién como el envolvimiento de los movimientos infinitos del pensamiento
que recorren sin cesar un plano de inmanencia.?

El plano de inmanencia es para Deleuze la fuente del pensamiento filoso-
fico en la medida que sin ser éste conceptual, aparece cual manantial del que
abrevan los propios conceptos filosoficos para expresar la forma misma de lo
real: el plano de inmanencia, que es objeto de la intuicion, es motor interior de
una serie de conceptos que se sobreponen a su propio caracter esquematico
para dar cuenta de la propia realidad. Intuicién y una realidad que es duracion
o intensidad, se constituyen como condicion efectiva de una filosofia que va
mas alla del esquematismo de la representacion, y tiene su nucleo en una ex-
periencia efectiva precisamente de un plano de inmanencia, que se resuelve
como resorte interior de su articulacion.

En este sentido es posible rastrear en Bergson planteamientos concernientes
a las relaciones entre la intuicién y la propia filosofia que son fundamentales
en la doctrina deleuziana: la dialéctica sélo deviene filosofia, en la medida que

' Gilles Deleuze y Félix Guattari, ; Qué es la filosofia? Barcelona, Anagrama, 2009, p. 45.
2 Ibid., p. 44.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 14, julio-diciembre 2014, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 147 04/11/13 14:54



148 José Ezcurdia

orienta su despliegue gracias a una intuicion que le brinda un horizonte de senti-

do, y evita su degradacion en la sucesion de una serie de proposiciones con un

caracter meramente formal. La intuicion es el corazon de la filosofia, en tanto es

el origen de los datos que la razén ordena en un mapa conceptual determinado.
Bergson sefala al respecto en La evolucion creadora:

No hay sistema durable que no sea, al menos en alguna de sus partes,
vivificado por la intuicién. La dialéctica es necesaria para poner a prueba la
intuicién, necesaria también para que la intuicion se refracte en conceptos y se
propague a otros hombres pero no hace, con frecuencia, mas que desarrollar
el resultado de esta intuicion que la sobrepasa [...] El fildsofo se ve obligado a
abandonar la intuicién una vez que ha recibido su impulso, fiandose entonces
en si mismo para continuar el movimiento y empujando ahora los conceptos
unos detras de otros. Pero bien pronto se da cuenta de que no hace pie y que
le es necesario un nuevo contacto; debera pues, deshacer la mayor parte de
lo que habia hecho.?

En Bergson la intuicion filosofica constituye una toma de contacto con lo
real; también es el método de la filosofia, en tanto que brinda a la conciencia la
estructura de una realidad que muestra su forma como una duracién que informa
los propios conceptos que son la materia del quehacer filosoéfico. Asimismo es
contundente al respecto y Deleuze toma nota de ello: la filosofia sin la intuicion,
deviene mera dialéctica, y la dialéctica, sin la intuicion, se reduce a un recorrido
a través de las diversas figuras que establece la I6gica, sin pasar a ser filosofia.
Para Bergson la filosofia es una experiencia de lo real, en tanto la conciencia
aprehende inmediatamente su forma gracias a un esfuerzo intuitivo.*

En este punto la filosofia, para el autor de La evolucién creadora, encara un
problema: ;dénde empieza la realidad y donde la conciencia? ¢Una realidad
que es objeto de la intuicion, es diferente de una conciencia que se intuye a

3 Henri Bergson, “La evolucion creadora”, en Obras. Paris, PUF, 1991, p. 697, 239. (El primer
numero corresponde a la pagina y el segundo al renglén, asi en adelante.)

4 Cf. Manuel Garcia Morente, La filosofia de Bergson. Madrid, Residencia de Estudiantes, 1917,
p. 59. Esta intuicion filoséfica no es cosa nueva en absoluto. Ella esta latente en todo sistema de
filosofia que merezca este nombre. Lo que en todos los sistemas hay de permanente, de duradero
y —yo diria— de bello, es lo que mas cerca esta de la fuente intuitiva original. Pero los brotes vivos
de la fuente, el filésofo los ha vaciado en moldes duros y rigidos, en lo que llamamos el sistema; y
la porcién de realidad que ha podido ver y tocar directamente, ha sido bien pronto cubierta por la
ropa hecha del intelecto [...] Los sistemas constructivos son el aplastamiento de la intuicién filosofica
bajo la balumba de conceptos pétreos. Hace falta derrumbar el edificio y lanzar las piedras a los
cuatro vientos, para hallar ente las ruinas el hilillo fresco de la intuicion. Por este fresco hilillo que
se esconde en los cimientos de cada sistema, es por lo que valen muchos de entre ellos.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 148 04/11/13 14:54



Amor, cuerpo y filosofia de la experiencia 149

si misma? ;Acaso la distincidon sujeto-objeto se desvanece en una metafisica
que se funda no a partir del propio esquematismo de la representacion, sino a
partir del conocimiento intuitivo?

Bergson, en un primer momento, piensa que la conciencia es objeto de la
intuicion. La conciencia, por tanto, se constituye en una absoluta proximidad en
relacion consigo misma, y en ese sentido se establece como obijeto inicial de
una aprehension directa. Asi, la conciencia aprehende su forma no como algo
que es en tanto esta hecho, sino que es en tanto que se hace: la conciencia
es, para el autor de La energia espiritual, cambio, transformacion creativa, en
suma, duracion.

En La evolucién creadora su autor hace algunas afirmaciones que bien pudie-
ron haber aparecido en el Ensayo sobre los datos inmediatos de la conciencia:

La existencia de que estamos seguros y que mejor conocemos es in-
discutiblemente la nuestra, porque de todos los demas objetos tenemos
nociones que pueden considerarse como exteriores y superficiales, en
tanto que nosotros nos percibimos a nosotros interiormente, profunda-
mente. ;Qué constatamos entonces? ;Cual es, en este caso privilegiado,
el sentido de la palabra “existir’? Recordemos aqui, en dos palabras, las
conclusiones de un trabajo anterior.

Me doy cuenta primero de que paso de un estado a otro. Tenga calor o
frio, esté alegre o esté triste, trabaje o no haga nada, miro a lo que me rodea
0 pienso en otra cosa. Sensaciones, sentimientos, voliciones, representacio-
nes, he aqui las modificaciones entre las que se reparte mi existencia y que
la colorean alternativamente. Cambio, pues, sin cesar. Pero con esto no digo
bastante. El cambio es mas radical de lo que en primer lugar se creia [...]

Asi, nuestra personalidad se desarrolla, crece, madura incesantemente.
Cada uno de sus momentos es algo nuevo que se afiade a lo anterior. Vayamos

mas lejos: no se trata solamente de algo nuevo, sino de algo imprevisible”.

La forma de la conciencia, continta el filésofo francés, se muestra inmedia-
tamente a la conciencia misma de tal forma que un progreso sostenido en el
que el pasado recae sobre el presente, enriqueciendo su forma, nutriendo su
despliegue intensivo con una coloracion peculiar, que es el fundamento de su
caracter singular: para Bergson la intuicion muestra la realidad de la concien-
cia en tanto un progreso dindmico que se resuelve en la produccién de formas
novedosas. La conciencia es duracion, y esta determinacién es resultado de su
aprehension directa a partir del ejercicio del conocimiento intuitivo.

5 H. Bergson, “La evolucion creadora”, en op. cit., pp. 495, 1y 499, 6.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 14, julio-diciembre 2014, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 149 04/11/13 14:54



150 José Ezcurdia

Ahora bien, ¢ basta esta intuicion de la conciencia como duracion, para esta-
blecer una metafisica? ;De qué forma se da el salto de la conciencia a lo real?

Bergson, a la vez que se plantea esta pregunta, es puntual en su respuesta:
no hay tal salto, pues los diversos progresos que experimenta la conciencia, las
diversas duraciones que la recorren, expresan inmediatamente la forma de la
realidad que se afirma y se prolonga en ella. La conciencia, dice, es una caja
de resonancia o un acorde, que toda vez que acoge el abanico intensivo de lo
real, se identifica con éste, estableciendo con él una relacion de interioridad.
La conciencia se mueve hacia lo alto y lo bajo en la paleta intensiva de lo real,
pues se constituye en una tension que le permite contraerse y relajarse de modo
que sintoniza con la realidad misma en los diferentes grados de intensidad en
los que se teje su duracién constitutiva.®

Apunta en su Introduccioén a la metafisica:

“Pero si la metafisica debe proceder por intuicién, si la intuicién tiene por
objeto la movilidad de la duracion, y si la duracién es por esencia psicol6-
gica, ¢ no encerramos con ello al fildsofo en la contemplacién exclusiva de
si mismo? ; No consiste entonces la filosofia en contemplar simplemente la
vida, “como un pastor ensimismado observa el agua que corre”? Hablar asi
seria volver al error que no hemos de dejar de sefalar desde el comienzo
de este estudio. Seria desconocer la naturaleza singular de la duracion,
al mismo tiempo que el caracter esencialmente activo de la intuicion me-
tafisica. Seria no ver que unicamente el método de que hablamos permite
sobrepasar el idealismo y el realismo, afirmar la existencia de objetos
inferiores y superiores a nosotros, aunque, en cierto modo, interiores,
hacerlos coexistir conjuntamente sin dificultad, disipar progresivamente
las oscuridades que el analisis acumula alrededor de los grandes proble-
mas. Sin abordar aqui el estudio de estos diferentes puntos, limitémonos

6 Cf. G. Deleuze, El bergsonismo. Madrid, Catedra, 1987, pp. 76 y 78, respecto el concepto de
tensioén y el caracter monista de la filosofia de Bergson: de este modo la nocién de contraccion (o
de tension) nos proporciona el medio para superar la dualidad cantidad homogénea-cualidad hete-
rogénea y de hacernos pasar de una a otra en un movimiento continuo. Y a la inversa, si es verdad
que nuestro presente, mediante el cual nos insertamos en la materia, es el grado mas contraido
de nuestro pasado, la materia sera a su vez como un pasado infinitamente dilatado, distendido
(tan distendido que el momento precedente ha desaparecido cuando el siguiente aparece). De este
modo la idea de distensién —o de extensiéon (como accién de extender)— sobrepasa la dualidad de
lo inextenso y de lo extenso y nos proporciona un medio para pasar de uno a otro [...] Bergson no
renuncia para nada a la idea de una diferencia de naturaleza entre los flujos actuales; ni tampoco a
la idea de diferencias de distensién o de contraccion en la virtualidad que los engloba y se actualiza
en ellos. Pero estima que estas dos certezas no excluyen sino que, por el contrario, implican un
tiempo unico. En resumen: no sélo las multiplicidades virtuales implican un solo tiempo, sino que
ademas la duraciéon como multiplicidad virtual es ese Tiempo Unico y el mismo.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 150 04/11/13 14:54



Amor, cuerpo y filosofia de la experiencia 151

a mostrar cdmo la intuicién de que hablamos no es un acto Unico, sino
una serie indefinida de actos, todos del mismo género sin duda alguna,
pero cada uno de especie muy particular, y como esta diversidad de actos
corresponde a todos los grados del ser.”

Por consiguiente:

Pero si, en lugar de pretender analizar la duracion (es decir, en el fondo, hacer
su sintesis con conceptos), nos instalamos primeramente en ella por un esfuerzo
de intuicidon, tenemos el sentimiento de una cierta tension bien determinada,
cuya determinacion misma se nos aparece como una eleccion entre una infi-
nidad de duraciones posibles. Desde ese momento percibimos duraciones tan
numerosas como queramos, completamente diferentes las unas de las otras.®

La intuicion revela para Bergson la forma de la conciencia como portal de la
aprehension inmediata de una realidad que toda vez que presenta un ilimitado
caudal de formas intensivas, resulta interior a la conciencia misma. El analisis in-
mediato de los datos de la conciencia le ofrece a Bergson una experiencia peculiar:
la penetracion y la identidad entre una conciencia que es duracién, y una realidad
que también es duracion, una realidad que se constituye en un arcoiris dinamico, que
se expresa en la conciencia misma. De esta manera, la nocidn bergsoniana de
duracion se situa en una metafisica que destraba las oposiciones entre sujeto y
objeto, entre idealismo y realismo, pues la conciencia es duracion, y la duracién
se afirma como conciencia: la intuicion muestra que lo real y la conciencia son
polos de un mismo campo vibratorio, de una realidad a la vez una y multiple, que
se articula en una gradacion intensiva determinada por su tension efectiva.

Bergson subraya que la propia tension en la que se constituye la conciencia
determina la composicién peculiar de los propios registros intensivos que son
su foco. A una conciencia que encuentra altos grados de tension, corresponde
una duracion que engloba y funde en su propio devenir duraciones o formas
que a una conciencia relajada aparecen como exteriores entre si: la movilidad
de la conciencia a través del abanico intensivo en el que se constituye lo
real no sélo tiene un sentido digamos analitico, sino también sintético, pues
aprehende de manera inmediata las contracciones y las distensiones que
presenta la duracion misma en tanto fuerza creativa. La nocién de tension
de la conciencia permite rastrear la fusidon de las diversas duraciones que
recorren a lo real, a la vez que hacer contacto también con la concentracion

7 H. Bergson, “Introduccion a la metafisica”, en op. cit.,, p. 1416, 216.
8 Ibid., p. 1417, 208.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 14, julio-diciembre 2014, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 151 04/11/13 14:54



152 José Ezcurdia

de la propia conciencia en la que dicha fusion de duraciones tiene lugar.

Al respecto Bergson comenta “Cuando estamos sentados al borde del rio, el
correr del agua, el deslizamiento de un barco o el vuelo de un pajaro, el murmulio
ininterrumpido de nuestra vida profunda son para nosotros tres cosas diferentes
o una sola, seguin queramos”.®

También senala:

Ocurre de otro modo si nos instalamos de una vez, por un esfuerzo de intui-
cion, en el transcurso concreto de la duracion. Ciertamente, no encontraremos
entonces razon ldgica para plantear duraciones multiples y diversas. En rigor
podria no existir otra duracién que la nuestra, como podria no haber en el
mundo otro color que el anaranjado, por ejemplo. Pero o mismo que una
conciencia a base de color, que simpatizase interiormente con el anaranjado
en lugar de percibirlo exteriormente, se sentiria presa entre el rojo y el amarillo
y presentiria incluso quiza, por debajo de este ultimo color, todo un espectro
en el que se prolonga naturalmente la continuidad que va del rojo al amarillo,
asi la intuicién de nuestra duracion, muy lejos de dejarnos suspendidos en el
vacio como haria el puro analisis, nos pone en contacto con toda una conti-
nuidad de duraciones que debemos tratar de seguir hacia abajo o hacia arriba:
en los dos casos podemos dilatarnos indefinidamente por un esfuerzo cada
vez mas violento, en los dos casos nos trascendemos a nosotros mismos”. '

Intuicién y tensién se constituyen para Bergson en rasgos de una conciencia
que simpatiza directamente con una realidad que es una intensidad creativa
que a la vez que se despliega en una serie de pistas que presentan cada una:
una forma intensiva peculiar, un registro de vibracion, las engloba a todas pues
aparece al igual que un plexo que las contrae y las condensa. La intuicion per-
mite a la conciencia abrir un vinculo inmediato con una realidad intensiva una
y multiple, una realidad plural y heterogénea que se constituye en un infinito
abierto, en un devenir no totalizable, en un devenir que se desenvuelve o se
contrae precisamente segun la tensién de una duracién que se identifica con la
tension de la conciencia misma.'!

¢ H. Bergson, “Duracion y simultaneidad”, ibid., p. 67.

0 H. Bergson, “Introduccion a la metafisica”, ibid., p. 1418, 210.

" Cf. G. Deleuze, El bergsonismo, p. 122. Se dira que en el hombre y so6lo en el hombre lo
actual se adecua a lo virtual; se dira que el hombre es capaz de recobrar todos lo niveles, todos
los grados de distension y contraccion que coexisten en el todo virtual. Como si fuera capaz de
todos los frenesies y lograra que sucediera en él todo lo que, en otra parte, sélo se puede encarnar
en especies diversas. Hasta en sus suefios recobra y prepara la materia. Y las duraciones que le
son inferiores o superiores también le son interiores. EI hombre crea, por tanto, una diferenciacién
que es valida para el Todo, y s6lo él traza una direccion abierta capaz de expresar un todo abierto.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 152 04/11/13 14:54



Amor, cuerpo Y filosofia de la experiencia 153

¢, Cual es la relacidn de la doctrina de Deleuze con estos planteamientos?
Cuando éste sefiala que la filosofia tiene que devenir no filosofia para crear
conceptos, ¢ se refiere precisamente a satisfacer el vinculo inmediato de la con-
ciencia con una duracién una y mutiple, heterogénea y dinamica, que ademas
de presentar diversos grados de tensidén y concentracion, se constituye en un
plano que recorre interiormente a la conciencia, segun la propia tensién de la
intuicién en la que ésta se ordena?

Deleuze acuiia una nocién de inmanencia, que si bien tiene fuertes reso-
nancias spinozianas, no deja de tener también una profunda inspiracién berg-
soniana. El plano de inmanencia deleuziano, es un plano intensivo atravesado
por ilimitados devenires, devenires que se subsumen y se funden entre si,
precipitando haecceidades o multiplicidades prefiadas de un caracter peculiar,
irreductibles a una forma sustancial, que se constituyen precisamente de igual
forma que vibraciones que giran en espiral, y de las que emana una cualidad
determinada.?

Al hablar del devenir-animal o devenir-molécula en el que se resuelve una
conciencia que involuciona para paradojicamente afirmarse como un impulso
creativo, hace justo referencia a la duracién bergsoniana. Devenir animal o
devenir molécula, para Deleuze, no es otra cosa que la apertura intuitiva de la
conciencia a un devenir o una unidad-multiplicidad que la alimenta y la vertebra,
constituyendo con ésta una intensidad que se articula en la promocion de una
forma singular. La nocién de tension de Bergson, es asimilada por Deleuze
para hacer inteligible la forma de una conciencia que deviene lo que no es ella,
que subsume y concentra en su forma lo que no es ella —un registro intensivo
determinado— para tomar y asimilar los contenidos que le permiten promover
un despliegue creativo.

En Mil mesetas apunta:

El devenir-animal del hombre es real, sin que sea real el animal que él de-
viene; y simultdaneamente, el devenir-otro del animal es real sin que ese otro
sea real. Ese es el punto que habra que explicar: cémo un devenir no tiene

Mientras que las demas direcciones se cierran y giran en redondo y a cada una le corresponde un
‘plan(o) de la naturaleza distinto, el hombre por el contrario es capaz de entremezclar los planos
y sobrepasar su propio plano como su propia condicion, para expresar finalmente la Naturaleza
naturante.

2. Cf. Michael Hardt, Deleuze: un aprendizaje filoséfico. Buenos Aires, Paidos, 2004 ,p. 36.
Aqui encontramos un empleo particular y riguroso del término. En la lectura de Deleuze, la diferencia
de Bergson no se refiere principalmente a una caracteristica esencial, ni a una distincion sutil ni a
un contraste estatico de cualidad en el ser real; antes bien, la diferencia (diferenciacién) marca la
dinamica real del ser; es el movimiento que sustenta el ser.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 14, julio-diciembre 2014, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 153 04/11/13 14:54



154 José Ezcurdia

otro sujeto que si mismo. Pero también cémo [el devenir] no tiene término,
puesto que su término sélo existe a su vez incluido en otro devenir del que él
es el sujeto, y que coexiste, y forma un bloque con el primero. Es el principio
de una realidad propia, caracteristica del devenir. (La idea bergsoniana de
una coexistencia de “duraciones” muy diferentes, superiores o inferiores a “la
nuestra”, y todas comunicantes.)

De igual modo suscribe:

En ese caso nosotros prefeririamos llamar “involuciéon” a esa forma de
evolucion que se hace entre heterogéneos, a condicion de que no se con-
funda sobre todo la involucion con una regresion. El devenir es involutivo,
la involucion es creadora. Regresar es ir hacia al menos diferenciado. Pero
involucionar es formar un bloque que circula segun su propia linea “entre”
los términos empleados, y bajo las relaciones asignables. '

Para Deleuze y Bergson, la intuicion es no sélo un conocimiento inmediato,
sino también una ‘conversion’, una ‘torcion’ que es una ‘involucion creadora’:
la intuicion en nuestros autores se concibe a manera de vinculo directo de la
conciencia con una duracion que toda vez que le es tanto interior, como anterior,
se afirma al igual que el motor de su articulacién en un progreso y la produccion
de una forma peculiar. Dicho de otro modo: el retorno a una ‘interioridad anterior’
es el fundamento de una conciencia capaz de crear, pues incorpora a su devenir
motivos a la vez ajenos y propios que dotan a su despliegue de una tonalidad y
una musicalidad que le brinda un caracter inédito e irrepetible. Deleuze, siguiendo
de cerca a Bergson, sefiala que la intuicion constituye un devenir, en la medida
que, por su tension constitutiva, vincula directamente a la conciencia con una
duracién que no obstante le precede, es su fundamento inmanente, cosechando
eny con ella una intensidad con una forma novedosa, una fuerza que pasa ‘entre’
ambos devenires, afirmandose en una multiplicidad organica que no se tiene mas
que a si misma como causa y forma de su despliegue.

La identidad entre el retorno y la ida, entre una aprehension de aquello que
es anterior / interior a la conciencia y la afirmacioén de la capacidad creativa
de la conciencia misma, es el corazén de una intuicién por la que la propia
conciencia a la vez que hace una toma de contacto con lo real, se determina
igual a su registro expresivo.

Bergson, al hablar de la intuicién en la doctrina de Spinoza, hace patente su
concepcion de la intuicidon, misma que muestra la orientacion del devenir-animal

8 G. Deleuze y F. Guattari, Mil mesetas. Valencia, Pre-Textos, 2010, p. 244.
4 Ibid., p. 245.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 154 04/11/13 14:54



Amor, cuerpo y filosofia de la experiencia 155

deleuziano, a manera de un impulso creativo, en el que la involucion es una
toma de contacto, y la toma de contacto es una afirmacién de una haeccedidad
0 una progresion creativa. Spinoza, Bergson y Deleuze se encabalgan en una
concepcion metafisica inmanentista, que precisamente en el conocimiento
intuitivo tiene el momento fundamental de su inteligibilidad, pues la intuicion
misma hace efectiva la interioridad entre lo real y la conciencia, en términos
precisamente no de esquema o representacion, sino de vinculo inmediato de la
conciencia con lo real y afirmacién de lo real como fuerza, devenir e intensidad
prefiada de una multiplicidad cualitativa, justo en la propia conciencia.'®

La forma de la intuicidon bergsoniana podemos verla de la misma manera que
la identidad de los motivos de la procesion y la conversion, es para Deleuze un
movimiento doble, un vaivén que afirma la propia identidad entre el pensamiento
y el ser, y la determinacion de la filosofia en creacion de conceptos. 16

En La Intuicion filoséfica su autor apunta:

Y es que, detras de la pesada masa de conceptos tomados al cartesianismo
y al aristotelismo, la teoria de Spinoza se nos aparece como una intuicion,
intuicion que ninguna formula, por simple que sea, resultara lo bastante simple
para expresarla. Digamos, para contentarnos con una aproximacion, que es el
sentimiento de una coincidencia entre el acto por el que nuestro espiritu conoce
perfectamente la verdad y la operacion por la que Dios la engendra, la idea de
que la ‘conversion’ de los alejandrinos, cuando se hace completa, no forma sino
una unidad con su ‘procesion’, y que cuando el hombre, salido de la divinidad,
llega a entrar a ella, no percibe mas que un movimiento unico alli donde habia
visto primero los dos movimientos inversos de ida y de retorno, encargandose
aqui la experiencia moral de resolver una contradiccion ldgica, y de hacer, por
una brusca supresion [concentracién] del tiempo, que el retorno sea una ida.'”

Por su parte, en ;Qué es la filosofia?, su autor sefiala

Lo que define el movimiento infinito es un vaivén, porque no va hacia un destino

5 Al respecto cf. M. Hardt, op. cit., p, 66: El ataque contra el orden (el orden del finalismo, de
lo posible, de la dialéctica) crea el espacio para una dinamica de la organizacién, pero también
crea la necesidad de tal dinamica: la organizacion de lo actual, la organizacion de la multiplicidad.
Responder a esto es la tarea final que propone Deleuze en su lectura de Bergson.

6 “La “verdad” para el pensamiento es su valor, aquello que él vale, aquello que le importa, lo
que le concierne. O si se quiere, la verdad como valor es “aquello hacia lo que el pensamiento se
vuelve” como bien dice Deleuze. Y aquello hacia lo cual el pensamiento se vuelve, aquello que él
debe hacer o hace cuando él es él mismo, es inventar, crear conceptos”. (Philippe Mengue, Deleuze
o el sistema de lo mdltiple. Buenos Aires, La Cuarenta, 2008, p. 53.)

7 H. Bergson, “La intuicion filosofica”, en op. cit., pp. 1351, 124.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 14, julio-diciembre 2014, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 155 04/11/13 14:54



156 José Ezcurdia

sin volver ya sobre si, puesto que la aguja es también el polo. Si “volverse
hacia” es el movimiento del pensamiento hacia lo verdadero ;cémo no iba
lo verdadero a volverse también hacia el pensamiento? ;Y como no iba él
mismo a alejarse del pensamiento cuando éste se aleja de él? No se trata no
obstante de una fusion, sino de una reversibilidad, de un intercambio inmediato,
perpetuo, instantaneo, de un relampago. El movimiento infinito es doble, y
tan solo hay una leve inclinacién de uno a otro. En este sentido se dice, que
pensar y ser son una Unica y misma cosa, o, mejor dicho, el movimiento no
es imagen del pensamiento, sin ser también materia del ser. '8

Ser y pensar se identifican para Deleuze en la medida que la intuiciéon se
constituye en un doble movimiento involutivo y creativo: la intuicion vincula a la
conciencia con lo real, y se constituye también como la afirmacién y el desplie-
gue de lo real en el propio pensamiento. Para Deleuze la intuicién no es una
regresion, sino una recreacion que supone la incorporacion de devenires en la
conciencia que toda vez que la sobrepasan, les son inmanentes, constituyén-
dose a manera de motor interior y fuente nutricia de su propio movimiento.'®
Bergson y Deleuze hacen de la conciencia paso de flujos y reflujos en los que
lo real se toma a si mismo para afirmarse, ampliando la forma y los contenidos
en los que la conciencia misma se constituye como tal.

Ahora bien, llegados a este punto, podemos volver a preguntar: ;de qué
manera la filosofia, en tanto creacion de conceptos, se apoya en la intuicion
para acuiar sus conceptos? ; COmo se caracteriza la aprehension no filoséfica
que es fundamental para la cabal formacién del discurso filoséfico?

En otros términos: ¢ de qué forma opera la intuicion filoséfica, en tanto epi-
centro del movimiento en el que se resuelve la filosofia a manera de creacion
de conceptos?

Deleuze senala al respecto: “Se trata de medios del orden del suefio, de
procesos patoldgicos, de experiencias esotéricas, de embriaguez o de excesos.
Uno se precipita al horizonte en el plano de inmanencia; y regresa con los 0jos
enrojecidos, aun cuando se trate de los ojos del espiritu. Incluso Descartes tiene
su suefio. Pensar es siempre seguir una linea de brujeria”.?°

Y ve en la toma de contacto en la que se despliega la intuicidn, una experien-
cia irracional o suprarracional, en la que una imagen irrumpe en la conciencia

8 G. Deleuze y F. Guattari, ;Qué es la filosofia?, p. 42.

9 Cf. P. Mengue, op. cit., p. 51. Hemos visto que la filosofia deleuziana puede ser llamada
“filosofia de lo multiple”. Aun asi, lo que importa es comprender cémo puede pensarse concretamente
lo multiple, como lo multiple se hace en el pensamiento. Es preciso partir de lo que esta en el centro
del pensamiento deleuziano: la idea de inmanencia y de medio.

20 G. Deleuze y F. Guattari, ¢ Qué es filosofia?, p. 46.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 156 04/11/13 14:54



Amor, cuerpo Y filosofia de la experiencia 157

reordenando sus equilibrios interiores a partir de su sujecion en un régimen de
fuerza encofrado una emocion determinada. Imaginacioén poética, inconsciente,
entusiasmo, delirio, se determinan cual punto de convergencia o al menos de
proximidad de Deleuze con otros autores (Jung, Bachelard, por ejemplo)?', que
ven en la sinrazoén y la inspiracion la fuente de una ampliaciéon de la base exis-
tencial de la conciencia a partir de la subsuncion de imagenes provenientes de
registros intensivos que le resultan a la vez anteriores e inmanentes. El sueno,
la embriaguez, la locura, son puentes de la conciencia que la vinculan con lo
que no es ella, con un plano de inmanencia o una duracién que reconfigura sus
contenidos y el espectro vibratorio en el que se resuelve.

¢ Qué hay de Bergson? ;Bergson es un autor que ve en la intuicion una ex-
periencia suprarracional, que paradéjicamente viene a fundar el propio discurso
filoséfico? s,Bergson ve en la locura y la inspiracion, el elemento primordial en
la articulaciéon de una conciencia capaz de crear? ;Larazoén tiene para Bergson
su fundamento en la locura?

El autor de Las dos fuentes de la moral y la religién sefiala el papel central
que juegan la embriaguez dionisiaca y el orfismo en la formacion de la platonica
Teoria de la Ideas:

En efecto, no es extrafio que el entusiasmo dionisiaco se haya prolongado en
orfismo, y que el orfismo se haya continuado en el pitagorismo: ahora bien,
al pitagorismo, o quiza al propio orfismo, es a donde se remonta la primera
inspiracion del platonismo. Se sabe en qué atmdsfera de misterio, en el sen-
tido orfico de la palabra, flotan los mitos platonicos y como la misma Teoria
de las |deas se inclind hacia la teoria pitagérica de los numeros en virtud de
una secreta simpatia [...] De este modo, en definitiva, hubo originariamente
una penetracion del orfismo y al final una expansién de dialéctica en mistica.
De ello podria deducirse que fue una fuerza extrarracional la que suscito este
desarrollo racional y que fue esta misma fuerza la que lo llevé a su término,
mas alla de la razén [...] De hecho, vemos una primera ola, puramente dioni-
siaca, venir a perderse en el orfismo, que poseia una intelectualidad superior;

21 Al respecto cf. G. Deleuze y F. Guatlarl, Mil mesetas, p. 242. Bacherlard escribe un hermoso
libro junguiano cuando establece la serie ramificada de Lautréamont, teniendo en cuenta el
coeficiente de velocidad de las metamorfosis y el grado de perfeccion de cada término en funcién
de una agresividad pura como razon de la serie: el colmillo de la serpiente, el cuerno del rinoceronte,
el diente del perro y el pico de la lechuza, y, ascendiendo en la serie, la garra del &guila o del buitre,
la pinza del cangrejo, las patas del piojo, la ventosa del pulpo. En el conjunto de la obra de Jung,
toda una mimesis retne en sus redes a la naturaleza y la cultura, segun analogias de proporcion
en las que las series y sus términos, y sobre todo, los animales que ocupan en ellas una situacion
media, aseguran los ciclos de conversién naturaleza-cultura-naturaleza: los arquetipos como
“representaciones analdgicas”.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 14, julio-diciembre 2014, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 157 04/11/13 14:54



158 José Ezcurdia

una segunda, que podria llamarse o6rfica, desemboca en el pitagorismo, es
decir, en una filosofia; a su vez, el pitagorismo comunicé algo de su espiritu
al platonismo; y éste, tras haberlo recogido, se abrié mas tarde, de manera
natural, al misticismo alejandrino.??

La filosofia tiene un fundamento suprarracional para Bergson, que se funda
en una intuicion que permite inundar a la conciencia con el flujo de imagenes-
fuerza en el que se constituye lo real. Asimismo es hija de la locura, pues la
locura es la toma de contacto con una duracién prefiada de imagenes y afectos
que el numero y el concepto tienen como cometido expresar, a partir del esta-
blecimiento de limites y proporciones determinados. La locura que anima a la
filosofia en la doctrina bergsoniana, nutre la deleuziana concepcion sobre una
intuicion que en el éxtasis y la embriaguez tiene su principio.?®

Cuerpo y experiencia: hacia el afecto puro del amor

Una vez realizada una primera aproximacion a la recuperacion que realiza
Deleuze de la teoria bergsoniana de la intuicion y el conocimiento filoséfico, es
posible situar otro de los grandes puentes entre ambos autores: la locura, el
entusiasmo, la intuicién, se manifiestan en la medida que el cuerpo del hombre
experimenta una transformacion radical. De igual manera el cuerpo, en lugar
de ser el punto de insercién del sujeto en un orden social que le impone una
moral heterébnoma, bien puede constituirse como el ambito de la emergencia
justo de aquellas duraciones o devenires que amplian el registro intensivo de la
conciencia. Para Bergson una corporalidad que asegura el ciego cumplimiento
de la obligacion moral —articulada en una serie de afecciones pasivas y una
memoria de orden sensomotor y reflejo—, es tanto el freno de una conciencia
que se vincula a la vida o duracién, como el limite de una materia viva que en-
cuentra en la conciencia el dominio para esclarecer las imagenes en las que se
constituye. La reconfiguracion del cuerpo es para Bergson un momento esencial
en la emergencia de una intuicion que no se ve opacada por la reduccién de la
conciencia al registro afectivo y perceptivo que implica “el todo de la obligacién”

22 H. Bergson, “Las dos fuentes de la moral y la religion”, en Obras, p. 1161, 231-233.

23 Cf. P. Mengue, op. cit., p. 58. La aprehension de los diferentes rasgos que hacen la imagen
del pensamiento es de naturaleza no conceptual, intuitiva, de modo que, tal como queria Bergson,
toda filosofia depende de una intuicion, pero al mismo tiempo, se dice que el plano es trazado,
instaurado, “el implica” una experimentacion titubeante, y su trazo recurre a medios poco confesables,
poco racionales y razonables” (suefios, embriaguez, exceso, etcétera).

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 158 04/11/13 14:54



Amor, cuerpo Y filosofia de la experiencia 159

0 una ‘moral cerrada’ que es el resorte de la determinacién del “yo cerrado”. El

cuerpo, una vez liberado de las exigencias socioafectivas de la adaptacion, de

la mera ‘atencion a la vida’ en tanto articulaciéon de una conciencia gregaria y

utilitaria, se vuelve a la vida misma en su dimensiéon mas profunda, igual que

una duracion que recorre el cuerpo en estados de suefio o éxtasis, y le brinda

imagenes y emociones diversas que contienen horizontes expresivos de lo real. 24
En su obra Las dos fuentes de la moral y la religién el autor apunta:

El cuerpo es un filtro o una pantalla, como se quiera. Mantiene en estado virtual todo
aquello que, al actualizarse, podria entorpecer la accion. Nos ayuda a ver delante
de nosotros, en interés de lo que tenemos que hacer; en cambio, nos impide mirar
a derecha a izquierda por mero placer. Cosecha para nosotros una vida psicoldgica
real en el campo inmenso del suefio. Dicho brevemente, nuestro cerebro no es un
creador ni un conservador de nuestra representacion; simplemente la limita para
hacerla activa. Es el érgano de la atencién a la vida. Pero de ello se sigue que
debe haber, ya sea en el cuerpo o en la conciencia limitada por él, dispositivos
especiales cuya funcion es desterrar de la percepcion humana los objetos que
estan sustraidos por naturaleza a la accién del hombre. Si estos mecanismos se
estropean, la puerta que mantenian cerrada se entreabre y entonces entra algo
de un ‘de afuera’ que es acaso un “mas alld”. De estas percepciones anormales
es de lo que se ocupa la “ciencia psiquica”.?®

Del mismo modo afirma:

Se sabe como fue tratado William James por haber calificado de mistico, o
haber estudiado como tal, el estado consecutivo a una inhalacién de protoxido
de nitrégeno. Se vio en ello una irreverencia, y la acusacién habria tenido
fundamento si el fildsofo hubiera hecho de la “revelacioén interior” un equiva-
lente psicoldgico del protoxido, que en ese caso habria sido, como dicen los
metafisicos, causa adecuada del efecto producido. Pero lo cierto es que la
intoxicacion no debid ser a sus 0jos mas que una simple ocasion. El estado
de alma preexistia ya, sin duda, prefigurado con otros, y s6lo esperaba una
sefal para manifestarse. Pudo haber sido evocado espiritualmente, en un

24 “E| filésofo sugiere con imagenes aquello que ve, porque la conciencia de si del yo que
se aprehende es mi cuerpo vivido como imagen de la vida. La interioridad del yo que alcanza la
intuicion es la imagen de la interioridad absoluta de la vida misma. En una palabra, la intuicion
de mi interioridad es la intuicién de la interioridad absoluta de la vida bajo la forma de la intuicién
de la interioridad de un objeto determinado —aquel que el filésofo hace objeto de su reflexion: la
imaginacion filoséfica es la exposicion de esta intuicién determinada, propia a tal filésofo, como
encadenamiento de la interioridad del yo, a la interioridad de la vida”. (Pierre Trotignon, La idea de
vida en Bergson y la critica a la metafisica. Paris, PUF, 1968, p. 612.)

25 Ibid., p. 1160, 230

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 14, julio-diciembre 2014, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 159 04/11/13 14:54



160 José Ezcurdia

esfuerzo en el plano espiritual, que era el suyo. Pero también podria serlo de
un modo material, en virtud de una inhibicion de lo que lo reprimia, mediante
la supresion de un obstaculo, y en ello consistié el efecto completamente
negativo del tdxico. El psicélogo atendia preferentemente a éste, porque iba
a permitirle obtener el resultado a su voluntad. Quiza no era mucho honrar al
vino al comparar sus efectos con la embriaguez dionisiaca, pero no es eso
lo realmente importante. De lo que se trata es de saber si esta embriaguez
puede ser considerada retrospectivamente, a la luz del misticismo aparecido
después, como anunciadora de ciertos estados misticos.?

Bergson, en sintonia con el pragmatismo de Wiliam James, sefiala que la em-
briaguez y la locura se asocian a la intuicion, en la medida que liberan al cuerpo de
la tutela de un yo moldeado por la ley moral. El yo puro bergsoniano, aquel que se
abre a la dimensién del espiritu, se constituye de tal manera al fundirse con un cuerpo
que deja pasar las imagenes en las que se constituye una materia viva prefiada de
conciencia. La relacion cuerpo-intuicion resulta fundamental en la doctrina de Bergson,
en la medida que la conciencia encuentra en el cuerpo el marco de la conversién
y la procesion que se endereza en la apropiacion de aquellas imagenes que son el
fundamento de la articulaciéon de la conciencia misma en duracién o intensidad: la
materia viva bergsoniana, la duracién misma, revela en la intuicion las imagenes que le
permiten realizar el paso de su forma a manera de conciencia virtual, a una conciencia
actual que trae al mundo formas novedosas.?” Practicas corporales diversas, el uso
de ciertos toxicos, la reconfiguracion de las facultades y el orden afectivo que suscita
el arte por ejemplo, liberan al cuerpo de su sujecién a los imperativos morales propios
de la sociedad cerrada o disciplinaria, y o abren ala escucha de aquellas intensidades
que lo recorren y a la vez enriquecen la base existencial de la conciencia.?®

26 H. Bergson, “Las dos fuentes de la moral y la religion”, en op. cit., p. 1243, 335.

27 Respecto a la naturaleza de la materia como imagen y conciencia virtual. “Por ahora
tenemos tan soélo movimientos, llamados imagenes para distinguirlos de todo lo que todavia no
son. Sin embargo, esta razén negativa todavia no es suficiente. La razén positiva es que el plano
de inmanencia es enteramente luz. El conjunto de los movimientos, de las acciones y reacciones,
es luz que se difunde, que se propaga ‘sin resistencia y sin pérdida’. La identidad de la imagen y
el movimiento tiene por razén la identidad de la materia y la luz. La imagen es movimiento como la
materia es luz [...] En la imagen movimiento no hay todavia cuerpos o lineas rigidas, sin tan sélo
lineas o figuras de luz. Los bloques de espacio-tiempo son figuras de este tipo. Son imagenes en si.
Sino se le aparecen a alguien, es decir, a un 0jo, es porque la luz todavia no es reflejada ni detenida,
y, “propagandose siempre, nunca [es] revelada” [...] Las cosas son luminosas por si mismas, sin
nada que las alumbre: toda conciencia es algo, se confunde con la cosa, es decir, con la imagen de
luz. Pero se trata de una conciencia de derecho, difundida por todas partes y que no se revela; se
trata cabalmente de una foto ya tomada y sacada en todas la cosas y para todos los puntos, pero
“translucida”. (G. Deleuze, La imagen-movimiento. Estudios sobre el cine 1. Barcelona, 1983, p. 92.)

28 “Queda por saber qué es esta fuerza [la conciencial. Ella es sin duda esta energia de

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 160 04/11/13 14:54



Amor, cuerpo y filosofia de la experiencia 161

La reflexion deleuziana en este aspecto no es ajena a las concepciones de
Bergson y en su célebre texto ;Cémo hacerse un cuerpo sin 6érganos? esta-
blece una teoria del cuerpo, que resulta fundamental en sus planteamientos
relativos a la intuicién. En un primer momento, Deleuze ordena su reflexiéon en
torno a los complejos tedricos de Artaud por un lado, y de Castaneda por otro,
en relacion con la experiencia del peyote. Y no obstante, el texto mismo hace
patente una consideracion de la filosofia de Spinoza y de la linea doctrinal
Spinoza-Bergson, en lo relativo a una materia que no se concibe como mera
extension geométrica, sino de igual forma que un registro intensivo que atraviesa
e informa a la conciencia con los propios devenires que nacen en su senoy que
son objeto tanto de la involucion, como de la creacién en las que se constituye
el movimiento peculiar del conocimiento intuitivo: la sustancia spinoziana se
expresa en los atributos y éstos en los modos, de manera que los propios modos
del atributo extenso son la sustancia misma que se afirma, precisamente en
tanto un cuerpo que ofrece al alma su forma a manera de intensidad. Deleuze
encabalga las reflexiones spinoziana y bergsoniana, para acufiar una nocién
de Cuerpo sin Organos, ‘CsO’, la cual da cuenta de la forma de un modo que
se abre al atributo que es su fundamento (Spinoza), o de un cuerpo vivo que
ilumina y hace actuales las imagenes que supone su forma en tanto materia
como conciencia virtual (Bergson).

En ;Cémo hacerse un cuerpo sin 6rganos?, su autor apunta “Finalmente, ¢ no
seria la Etica el gran libro sobre el CsO? Los atributos son los tipos o géneros
del CsO, sustancias, potencias, intensidades Cero como matrices productivas.
Los modos son todo lo que pasa: las ondas y vibraciones, las migraciones,
umbrales y gradientes, las intensidades producidas bajo tal o tal tipo sustancial
a través de la matriz”.?°

naturaleza psiquica que anima a todos los seres de todos los mundos. Es por lo que los trabajos de
William James abren una via que desemboca tanto en las ‘ciencias psiquicas’ como en la lectura
de Teresa de Avila y de san Juan de la Cruz. El estudio de los grandes misticos se desprende
de un fondo de investigaciones que tratan sobre todo lo que, en la vida individual, desborda la
conciencia clara y las actividades del cuerpo que trabaja en el universo de los objetos. No es de
ninglin modo por azar que los temas de la conferencia ‘Fantasmas de vivos’ e ‘Investigaciones
psiquicas’ reaparezcan al fin de las Dos fuentes. Experiencias misticas y experiencias metafisicas
pertenecen a un mismo orden de hechos situados en niveles diferentes”. (Henri Gouhier, E/ Cristo
de los Evangelios. Paris, Vrin, 1999, p. 102.) Asimismo véase también, Jean-Louis Vieillard-Baron,
Bergson, Paris, PUF, 1991, p. 84: “Se trata de estudiar experimentalmente el espiritu en la situacion
anormal donde parece funcionar sin ligas con el cuerpo. Se debe mencionar aqui la importancia del
libro de William James (que Bergson admiraba y estimaba como ‘un psicélogo nato’), The varieties
of religious experience, libro ‘apasionante’ que redne una multitud de datos psicolégicos y que hizo
sobre Bergson ‘una profunda impresién’ (Mél., 579).”

29 G. Deleuze y F. Guattari, Mil mesetas, p. 159.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 14, julio-diciembre 2014, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 161 04/11/13 14:54



162 José Ezcurdia

Y en otro libro, ¢ Qué es la filosofia?, subraya:

Este plano tiende hacia nosotros sus dos facetas, la amplitud y el pensa-
miento, o mas exactamente sus dos potencias, potencia de ser y potencia de
pensar. Spinoza es el vértigo de la inmanencia, del que tantos fildsofos tratan
de escapar en vano. jEstaremos alguna vez maduros para una inspiracién
spinozista? Le sucedié una vez a Bergson, en una ocasion: el inicio de Materia
y memoria traza un plano que corta el caos, a la vez movimiento infinito de
una materia que no cesa de propagarse e imagen de un pensamiento que
no deja de propagar por doquier una conciencia pura en derecho (no es la
inmanencia la que pertenece a la conciencia, sino a la inversa).3°

Para Deleuze, el cuerpo, al liberarse de la tutela social que implica su
determinaciéon de organismo, expresa la forma de una intensidad-imagen o
una intensidad-materia que abraza a la conciencia y la hace ir mas alla de si,
al vincularla con el fondo mismo de los devenires que la recorren. Este autor
encuentra en el binomio Spinoza-Bergson las raices de una teoria del cuerpo
que viene a oxigenar una filosofia de la intuicién que se habia visto proscrita
y negada por un racionalismo filoséfico que habia suscrito la determinacién
de la materia a mera res extensa o fendmeno, de igual forma la conciencia si
no exclusiva, si eminentemente como razoén o representacion. El CsO es para
Deleuze un cuerpo que libera sus componentes del ‘juicio de Dios’, de la ley
heteronoma que implica su estratificacion por su inclusién en el orden social,
para encarrilarlo en la afirmacion activa de un plano de inmanencia que se ex-
presa en él como una serie de imagenes auténomas, que actuan parecidas a
las semillas que encuentran en la conciencia el terreno fértil para germinar. El
CsO para este autor es una materia viva de la que brotan ideas seminales por
las que la conciencia da el fruto no de una actividad refleja y sensomotora, sin
una actividad creadora, que es fuente de libertad.

Por ello apunta, al respecto:

El organismo ya es eso: el juicio de Dios del que se aprovechan los médicos
y del que obtienen su poder. El organismo no es en modo alguno el cuerpo,
el CsO, sino un estrato en el CsO, es decir, un fenédmeno de acumulacion,
de coagulacién, de sedimentacion que le impone formas, funciones, uniones,
organizaciones dominantes y jerarquizadas, trascendencias organizadas para
extraer de él un trabajo til. 3!

30 G. Deleuze y F. Guattari, ¢ Qué es la filosofia?, p. 52.
31 G. Deleuze y F. Guattari, Mil mesetas, p.164.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 162 04/11/13 14:54



Amor, cuerpo Y filosofia de la experiencia 163

Y sefiala:

El CsO es el huevo. Pero el huevo no es regresivo: al contrario, es contempo-
raneo por excelencia, uno siempre lo arrastra consigo como su propio medio
de experimentacion, su medio asociado. El huevo es el medio de intensidad
pura, el espatium, y no la extensio, la intensidad Cero, como principio de
produccién. Hay una convergencia fundamental entre la ciencia y el mito, la
embriologia y la mitologia, el huevo bioldgico y el huevo psiquico o cosmico:
el huevo siempre designa esa realidad intensiva, no indiferenciada, pero en
la que las cosas, los 6rganos se diferencian unicamente por gradientes, mi-
graciones, zonas de entorno. El huevo es el CsO. Es el CsO no es “anterior”
al organismo, es adyacente a él y no cesa de deshacerse.*.

El CsO de Deleuze es una materia que aparece junto con el pensamiento
de la misma forma que la intensidad, la cual ha logrado una creciente elimina-
cion de toda afeccion y percepcidn subjetiva, para acceder a las imagenes y
los afectos puros en los que se constituye el plano de inmanencia. El CsO es
una vuelta a la matriz productiva en la que se endereza una duracion que toda
vez que en la intuicién se afirma igual que un despliegue creativo, desarbola
un yo y una corporalidad estratificada, que giran en torno a las heterénomas
exigencias morales que plantea un orden social determinado. EI CsO deleuziano
implica una involucion de la conciencia a un plano de inmanencia sobre el que
cosecha una carga intensiva que le otorga una consistencia y una expresivi-
dad atravesada por las propia imagenes y los afectos en los que dicho plano
se constituye. La estratificacion deleuziana, en este sentido, hace eco de la
nocién bergsoniana de un yo como mixto entre un espacio que es el prisma de
la refraccién y condensacion del yo en el orden de lo social, una corporalidad
sensomotora atada al ciego cumplimiento del deber moral, y un yo puro que se
despliega como duracién, materia viva o conciencia actual en la que tiene lugar
la emergencia del acto libre.

Aqui podemos inquirir: ;qué es lo que revela una intuicién que tiene al CsO
como objeto? Dicho en otros términos, ¢ de qué manera se caracteriza el propio
plano de inmanencia al encontrar en el CsO el horizonte de su emergencia?

Deleuze es cuidadoso en retrasar la respuesta a esta pregunta, pues bus-
ca preservar la forma misma de la intuicién, frente a su sujecién a un esquema
predeterminado que la limitara y la acotara, en aras de su sometimiento al
‘Juicio de Dios’. Asi, nuestro autor apunta que la intuicion, al desplegarse en
el horizonte de un CsO, se constituye fundamentalmente como una expe-

%2 Ipid., p. 168.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 14, julio-diciembre 2014, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 163 04/11/13 14:54



164 José Ezcurdia

riencia. La creacion misma del CsO es el despliegue de la intuicién misma. La

creacion del CsO es el itinerario de una experiencia que da contenido efectivo

al conocimiento intuitivo. La experiencia en la que se vertebra la intuicion es el

fundamento de la formacion de afectos y conceptos filoséficos, que no remiten

a una subjetividad significante, a un yo constituido por una moral heterénoma.
El autor de Mil mesetas sefala al respecto:

Cuando la inmanencia ya s6lo es inmanente a algo distinto de si es cuando se
puede hablar de un plano de inmanencia. Tal vez un plano semejante constituye
un empirismo radical: no presentaria un flujo de la vivencia inmanente a un
sujeto, y que se individualizaria en lo que pertenece a un yo. Sélo presenta
acontecimientos, es decir, mundos posibles en tanto que conceptos. 3

No es el yo el vehiculo de una intuicion que vincula al yo mismo con el
plano de inmanencia. Es su desmantelamiento, en tanto creacién de un CsO,
el principio que brinda a la conciencia afectos y preceptos puros, igual que la
posibilidad de construir conceptos. La filosofia como creacién de conceptos, se
articula desde la perspectiva de Deleuze en un empirismo radical, fundado en
una experiencia de lo real, dada por la propia construccién del CsO.

En este contexto, apunta el fildsofo francés, la creacion del CsO se endereza
igual que una elevacion (y una involucion) a la contemplacion del Arquetipo Infi-
nito, en tanto la aprehension inmediata de una forma una y mdltiple, una forma
dinamica y dicho renglones arriba, productiva y no totalizable.

Deleuze recurre ala pluma de Lovecraft para explicar la experiencia espiritual
a la que da lugar la construccion del CsO:

En términos grandiosos y simplificados trata Lovecraft de enunciar esta Ultima
palabra de la brujeria: “Las Olas aumentaron su potencia y descubrieron a
Carter la entidad multiforme cuyo fragmento actual sélo era un infima parte.
Le ensefiaron que cada figura en el espacio so6lo es el resultado de la inter-
seccion, por un plano de una figura correspondiente y de mayor dimension,
de la misma manera que un cuadrado es la seccién de un cubo y un circulo
la seccion de la esfera. De igual modo, el cubo y la esfera figuras de tres
dimensiones son la seccion de formas correspondientes de 4 dimensiones
que los hombres sé6lo conocen a través de sus conjeturas o sus suefos. A
su vez, estas figuras de cuatro dimensiones son la seccion de formas de 5
dimensiones y asi sucesivamente, hasta llegar a las alturas inaccesibles y

vertiginosas de la infinitad arquetipo”.34

33 G. Deleuze y F. Guattari, ¢ Qué es la filosofia?, p. 51.
34 G. Deleuze y F. Guattari, Mil mesetas, p. 256.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 164 04/11/13 14:54



Amor, cuerpo Y filosofia de la experiencia 165

La creacion del CsO es para Deleuze la creciente inmersion de la conciencia
en la materia, de modo que se ve penetrada por las corrientes intensivas que
ésta presenta, al punto de que dichas corrientes se constituyen en el motor de
una elevacion o un ascenso, en el que la conciencia deviene el plano de inma-
nencia y dicho plano deviene la propia conciencia del sujeto: la aprehension del
Arquetipo es una cuerda cuya vibracion identifica la conciencia y el plano de
inmanencia, el pensamiento y el ser, la materia y el espiritu, en una experien-
cia que en tanto tal no tiene una forma hecha, sino que se constituye como un
proceso, una forma dinamica, que encuentra su satisfaccion sélo en la medida
que afirma su forma sobreabundante y generatriz.3®

En este sentido, para nuestro autor la creacion del CsO es una experiencia de
la progresion del plano de inmanencia en la génesis de un modo de existencia
0 un agenciamiento peculiar, que implica la desestratificacion de la corporalidad
misma del sujeto, atada al “Juicio de Dios”, en aras de una reterritorializacion que
expresa un proceso creativo. Ve en la produccién de agenciamientos diversos
la afirmacién del propio plano de inmanencia que hace efectiva su forma dina-
mica y plural. La aprehension del arquetipo no es en ese sentido para Deleuze
el resorte de la construccién de una multiplicidad inmovil y siempre la misma,
sino por el contrario, el fundamento inmanente de agenciamientos irreductibles
entre si, que atraviesan las mas variopintas configuraciones socio-historicas.

En su ¢ Qué es la filosofia? sefala:

Carecemos del mas minimo motivo para pensar que los modos de existencia
necesitan valores trascendentes que los comparen, los seleccionen y decidan
que uno es “mejor” que otro. Al contrario no hay mas criterios que los inma-
nentes, y una posibilidad de vida se valora en si misma por los movimientos
que traza y por las intensidades que crea sobre un plano de inmanencia. Lo
que ni traza ni crea es desechado. Un modo de existencia es buen, malo,
noble o vulgar, lleno o vacio, independientemente del Bien y del Mal, y de
todo valor trascendente, nunca hay mas criterio que el tenor de la existencia,
la intensificacion de la vida.®®

Y en Mil mesetas apunta:

35 Cf. P. Mengue, op. cit., p. 119: uno se encuentra como arrastrado a la razén de la expresion,
hacia su centro invisible y productor, alld donde la realidad de la distincién entre el contenido y la
expresion (cuerpo y signos) ya no es pertinente, alla donde se elabora la potencia de la conjugacion
y la desterritorializacion. Nos encontramos en el corazén mismo de la sustancia de Spinoza, pero
concebida como la matriz intensiva donde surgen y se producen las intensidades, es decir, aquello
que Deleuze en El anti-Edipo llamé el cuerpo sin érganos, “el continuo ininterrumpido del CsO”.

% G. Deleuze y F. Guattari, ¢ Qué es la filosofia?, p. 76.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 14, julio-diciembre 2014, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 165 04/11/13 14:54



166 José Ezcurdia

¢ El Tao es masoquista? ¢ El amor cortés es Tao? Estas preguntas no tienen
sentido. El campo de inmanencia o plan de consistencia debe ser construido;
ahora bien, puede serlo en formaciones sociales muy distintas, y por agencia-
mientos muy diferentes, perversos, artisticos, cientificos, misticos, politicos,
que no tienen el mismo tipo de cuerpo sin érganos. Se construira fragmento
a fragmento, sin que lugares, condiciones y técnicas puedan reducirse unos
a otros.%’

De esta manera la creacion del CsO implica el despliegue de una serie de
leyes inmanentes al proceso de la experiementacion en el que se constituye.
Ningun criterio exterior o trascendente a la experiencia misma de la afirmacion
del plano de inmanencia en la conciencia puede garantizar la creacién del CsO.
Todo criterio o figura trascendente, se determina en expresion de una estrati-
ficacion que mina la fuerza del plano de inmanencia en tanto principio de un
agenciamiento genuinamente creativo. La construccion del CsO en contextos
sociales e histéricos diversos hace patente la dimensién productiva y el proce-
so de diferenciacion en el que el plano mismo de inmanencia o consistencia se
determina de esta manera.

¢,Como concibe Bergson el despliegue del motivo de la conversion? ;Qué
forma revela la materia a la consciencia en su desnudez intensiva? ;Para Berg-
son la procesion en la que se resuelve la toma de contacto de la conciencia con
su principio vital, tiene una forma definida, siempre la misma?

Bergson a diferencia de Deleuze, acota la forma del vinculo de la conciencia
con su principio a los derroteros espirituales de la mistica cristiana. La mistica
cristiana es para Bergson la senda que conduce a la efectiva aprension de una
materia viva o una duracidon que se expresa en la conciencia y que en la con-
ciencia misma encuentra su cabal afirmacion.3® La concepcion bergsoniana
del cristianismo es completamente asimétrica a la de Deleuze. Para Deleuze,
el cristianismo es el vehiculo histérico que asegura el “Juicio de Dios”, la cons-
titucidn de un cuerpo estratificado, sujeto a un rostro significante, mientras que
para Bergson el cristianismo es la senda de la recta promocion de la conciencia

37 G. Deleuze y F. Guattari, Mil mesetas, p. 162.

38 Para Bergson el cristianismo se constituye como la cima de la conciencia, en tanto se
vertebra en una universal exigencia de justicia, que sobrepasa a toda forma de mistica, incluida la
judia. Bergson apunta “Las dos fuentes de la moral y la religién”, en op. cit., p. 1178, 254: “Digamos
simplemente que, si los grandes misticos son como los hemos descrito, entonces resultan ser
imitadores y continuadores originales, aunque incompletos, de los que fue de una manera completa
el Cristo de los Evangelios. El mismo puede ser considerado como el continuador de los profetas
de Israel. Indudablemente, el cristianismo ha sido una transformacién profunda del judaismo. Se
ha dicho en muchas ocasiones: una religion que poseia aun un caracter esencialmente nacional
fue sustituida por una religiéon susceptible de convertirse en universal.”

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 166 04/11/13 14:54



Amor, cuerpo y filosofia de la experiencia 167

que expresa su principio inmanente. Para Deleuze, Cristo sucumbe al propio
cristianismo, en tanto un proceso de subjetivacion y significacién que cancela
la creacién del CsO.%° Para Bergson, el cristianismo empuja la planificacion de la
conciencia a partir del nexo inmediato con la vida o duracién. A reserva de que
en otro trabajo sea desarrollada y matizada la significacion de las posturas
irreconciliables de Delueze y Bergson en torno al cristianismo y con ella de sus
respectivas concepciones y criticas de la modernidad, cabe sefalar, en el marco
de este texto, una coincidencia fundamental entre nuestros autores: la intuicion
en sus diversas expresiones, —filosdfica, artistica, mistica— es concebida
como forma de un “empirismo radical”, que abre la conciencia a una toma de
contacto con su fundamento vivo. Para ambos filésofos la desarticulacion de
la corporalidad sensomotora, la negacion del yo y toda moral heterébnoma, son
resultado de una experiencia efectiva, de una toma de contacto, que hace de
la intuiciéon no un postulado teérico, sino una vivencia precisamente del cuerpo
mismo como un plano cruzado por ilimitadas imagenes e intensidades. En este
plano la conciencia logra percepciones que de ningun modo tienen lugar en el
espectro de conciencia propio del yo cerrado y la moral disciplinar en los que se
constituye un organismo estratificado. La intuicion es para Bergson y Deleuze,
una percepcion de una duracién que se caracteriza no igual que una forma una,
sino como una forma productiva a la vez una y multiple, que se presenta a la
conciencia de manera inmediata, de modo que la conciencia la aprehende en los
diversos niveles de su duracion constitutiva, de igual manera que en los diversos
grados de contraccion en la que ésta se afirma. Intuicién, cuerpo y empirismo
radical se encabalgan en la metafisica de Bergson y Deleuze precisamente en
tanto momentos de una ontologia de lo intensivo que no se hace inteligible, sino
a partir de un analisis y una intuicion de la conciencia por la conciencia misma.
Bergson sefala al respecto:

Los maestros de la filosofia moderna han sido hombres que se habian asimilado
todo el material de la ciencia de su tiempo. Y el eclipse parcial de la metafisica
desde hace medio siglo tiene sobre todo por causa la extraordinaria dificultad de
que el filésofo pueda hoy tomar contacto con una ciencia cada vez mas diseminada.

% “Lo importante es salir de él, no en arte, es decir, en espiritu, sino en vida, en vida real. No
me privéis de la fuerza de amar. Los novelistas angloamericanos, también saben lo dificil que es
traspasar la pared del significante. Muchos lo han intentado, desde Cristo, empezando por el mismo
Cristo. Pero hasta Cristo ha fracasado en la travesia, en el salto, ha rebotado sobre la pared, y
“como un resorte que retrocede bruscamente” toda la suciedad de la onda negativa refluyd, todo
el impulso negativo de la humanidad parecié condensarse en una masa inerte y monstruosa, para
dar nacimiento al tipo de numero entero humano, la cifra 1, la indivisible unidad —el Rostro”. (G.
Deleuze, F. Guattari, Mil mesetas, p. 191.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 14, julio-diciembre 2014, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 167 04/11/13 14:54



168 José Ezcurdia

Pero la intuicion metafisica, aunque no se pueda llegar a ella sino a fuerza de
conocimientos materiales, es cosa muy distinta del resumen o de la sintesis
de estos conocimientos. Se distingue del camino recorrido por el mévil, como
la tension del resorte se distingue de los movimientos visibles en el péndulo.
En este sentido, la metafisica no tiene nada de comun con una generalizacion
de la experiencia; sin embargo, podria definirse como la experiencia total.*°

De igual modo explica:

La verdad es que una existencia no puede ser dada mas que en una expe-
riencia. Esta experiencia se llamara vision o contacto, percepcion exterior
en general, si se trata de un objeto material; tomara el nombre de intuicién
cuando apoye en el espiritu. ;Hasta dénde va la intuicion? Unicamente ella
podra decirlo. Porque tratard de recobrar un hilo y de considerar a la vez si
este hilo sube hasta el cielo o se detiene a alguna distancia de la tierra. En el
primer caso, la experiencia metafisica se enlaza con la de los grandes misticos:
creemos comprobar, por nuestra parte, que la verdad esta ahi. En el segundo,
quedaran aisladas una de otra, sin que por esto se repugnen entre si. De todos
modos la filosofia nos habra elevado por encima de la condicién humana.*!

La intuicion, para Bergson y Deleuze, se resuelve en un empirismo radical,
que enfila a la conciencia en un campo de experiencia ilimitado.*? Asi, el en-
sanchamiento de la conciencia, en nuestros filésofos, se hace efectivo en la
medida que la intuicion la vincula interiormente a un fondo psiquico que con-
densa todo devenir en una unidad multiple y creativa. Frente a los racionalismos
filoséfico y cientifico, y la distincidon entre sujeto y objeto que éstos entranan,
Bergson y Deleuze subrayan la forma de la duracién como un plano inmanente
que se afirma en la conciencia, justo cuando la conciencia sale a su encuentro
en una intuicion, que se concibe no en términos de esquema o movimiento de
la razon, sino como una experiencia suprarracional que determina su forma
en tanto conciencia ampliada o transfigurada. El incremento perceptivo de la
conciencia, es el contenido de una intuicion que puede asir lo real no en un
esquema sujeto a los patrones de la representacion, sino en una experiencia
peculiar —su participacion inmediata en el plano de inmanencia— que a la vez

40 H, Bergson, “Introduccion a la filosofia”, en op. cit., p. 1432, 226.

41 H. Bergson, “Del planteamiento de los problemas”, en op. cit., p. 1292, 50.

42 Cf. P. Mengue, op. cit., p. 97. En Bergson encuentra a ojos de Deleuze la misma definicion de
la filosofia “empirismo superior”, y esto es lo que constituye su aporte mayor. El método de cotejo,
propio de Bergson constituye “una empirismo superior” apto para plantear los problemas, y rebasar
la experiencia hacia sus condiciones concretas.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 168 04/11/13 14:54



Amor, cuerpo Y filosofia de la experiencia 169

que lo contiene, es su fundamento inmanente y principio de su satisfaccién en
tanto intensidad creativa.

Estos planteamientos se hacen expresos cuando Bergson subraya que la
experiencia mistica es la prolongacion y culminacién del “empirismo radical”,
pues a la vez que es un frente de experiencia que anula el yo cerrado, a la corpo-
ralidad tutelada por “el todo de la obligacién”, precipita la fusion de la conciencia
con una realidad que muestra su forma de igual manera que una intensidad que
esclarece las imagenes en las que se constituye. Para Bergson, la intuicion se
caracteriza en una experiencia suprarracional, que en la experiencia mistica
tiene su expresion mas elevada. El mistico es un ontonauta experimental que
brinda los datos fundamentales que dan cuenta de la articulacién de lo real, y
de la interioridad de la realidad misma y la conciencia.

Bergson compara al mistico con Livingstone, en tanto abre sendas de una
investigacion empirico-metafisica que otros hombres bien pueden profundizar:

Lo admito, pero también el mistico ha hecho un viaje que otros pueden vol-
ver a emprender de derecho, si no de hecho; y aquellos que son realmente
capaces de hacerlo son por lo menos tan numerosos como los que tendrian
la audacia y la energia de un Stanley para ir en busca de Livingstone. Esto
no es mucho decir. Junto a las almas que seguirian hasta el fin la via mistica,
hay muchas que harian por lo menos una parte del viaje. jCuantos ha habido
que han andado algunos pasos por ese camino ya sea por un esfuerzo de
la voluntad o por una disposicion naturall William James declara no haber
pasado nunca por estados misticos, pero afiadia que cuando oia hablar de

ellos a un hombre que los conocia por experiencia “algo hacia en él eco”.*®

La intuicién mistica subsume y corona toda forma de intuicién en una expe-
riencia que identifica a la conciencia con su fundamento inmanente, dice Bergson.
La intuicion es una experiencia que da cuenta de la forma de una consciencia
que va mas alla de si, a partir del despliegue y la completa identidad de los
motivos de la procesion y la conversion, del retorno del hombre a su fuente y
de la afirmacién creativa de esa fuente en el hombre.**

43 H. Bergson, “Las dos fuentes de la moral y la religion”, en op. cit., p. 1183, 260.

4 “Por eso las grandes almas, en mayor profundidad que los fildsofos, son las almas de los
artistas y los misticos (al menos los pertenecientes a la mistica cristiana, que Bergson describe
como actividad sobreabundante, accién y creacién en su totalidad). En el limite, es el mistico el que
goza de toda la creacion, el que inventa una expresion de la misma tanto méas adecuada cuanto
mas dinamica. El alma mistica, servidora de un Dios abierto y finito (éstos son los caracteres del
Impulso vital), goza activamente de todo el universo y reproduce la abertura de un Todo en el que
no hay nada que ver o contemplar. Animado por la emocién, el fildsofo despejaba ya lineas que
se repartian los mixtos dados en la experiencia, y prolongaba su trazado hasta mas alla del ‘giro’,

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 14, julio-diciembre 2014, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 169 04/11/13 14:54



170 José Ezcurdia

En este sentido, también sefala que la intuicidn mistica tiene como gesto
fundamental la experiencia del amor. El amor es la experiencia peculiar en la
que se resuelve la mistica. El amor es una fuerza o un afecto puro que toma
al mistico y lo atraviesa, determinandolo cual instrumento de su propagacion.
La intuicién mistica, desde el punto de vista bergsoniano, es el motor de una
sociedad de hombres amorosos entre si, pues el vinculo del hombre con su
principio, se traduce en la difusién del amor en el que ese principio se cons-
tituye, a partir del amor del hombre por el hombre. El vinculo de éste con su
principio inmanente es caridad, pues el principio mismo del hombre es un amor
sobreabundante que no cabe en si, y se expresa al comunicarse y prolongarse
en derredor suyo.

En Las dos fuentes de la moral y la religion, su autor escribe:

Hemos de hablar de la experiencia mistica considerada en lo que tiene de
inmediato, al margen de toda interpretacion. Los verdaderos misticos se abren
simplemente a una corriente que los embarga. Seguros de si mismos, porque
sienten en su interior algo mejor que ellos mismos, se revelan grandes hom-
bres de accion, ante la sorpresa de aquéllos para quienes el misticismo no es
mas que vision, transporte, éxtasis. Lo que estos hombres han dejado pasar
al interior de si mismos es un flujo descendente que a través de ellos queria
ganar a los demas hombres. Sienten como un impulso de amor la necesidad
de propagar en torno suyo lo que han recibido, amor al que cada uno de ellos
imprime el sello de su propia personalidad, amor que es entonces en cada uno
una emocién nueva, capaz de transportar la vida humana a un tono distinto;
amor que hace que cada uno sea amado por si mismo y que por él, para él,
otros hombres dejaran abrir su alma al amor de la humanidad.*®

La mistica revela, segun Bergson, que el fondo de lo real es un amor sobrea-
bundante que toma al hombre, constituyéndolo en un ambito de su propagacion.
En la mistica, el hombre se funde con lo que no es él, la vida o duracién, para
afirmarla en un amor participativo y comunicativo en el que el hombre toda vez
que va mas alla de si, encuentra al conjunto de la humanidad. La experiencia
mistica revela que el fondo de lo real es una intensidad amorosa cuya aprehen-

indicando en la lejania el punto virtual donde todos se encontraban. Todo sucede como si lo que
permanecia indeterminado en la intuicién filoséfica recibiera una determinacién de un nuevo género
en la intuicién mistica, como si la ‘probabilidad’ propiamente filoséfica se prolongase en certeza
mistica. Sin duda el filésofo sélo puede considerar al alma mistica desde fuera y desde el punto de
vista de sus lineas de probabilidad. Pero precisamente la existencia misma del misticismo otorga
una probabilidad superior a esta transmutacion final en certeza, y también como una envoltura o
un limite a todos los aspectos del método”. (G. Deleuze, El bergsonismo, p. 118.)
45 H. Bergson, “Las dos fuentes de la moral y la religion”, en op. cit., p. 1059, 101.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 170 04/11/13 14:54



Amor, cuerpo y filosofia de la experiencia 171

sion se resuelve en una transfiguracion y afirmacion del hombre en ella, y en una
afirmacioén y prolongacién de ésta en el hombre, a partir del amor del hombre
por el hombre. La intuicion vincula a los hombres entre si en una sociedad no
disciplinar o cerrada, sino abierta y amorosa, pues se determina a manera de
vinculo inmediato con una vida o duracién que en una emocion peculiar —el
amor como caridad— encuentra la satisfaccion de su caracter difusivo.*®

¢ Es el autor de Mil mesetas alguien que vea en el amor el corolario de una
toma de contacto del hombre con lo que no es él, es decir, con un plano de
inmanencia que en él se expresa y lo hace ambito de su afirmacion?

Deleuze, al igual que Bergson, ve en el cuerpo el umbral que deja pasar
una intensidad peculiar —el amor mismo— en tanto nutriente fundamental de
la conciencia. El plano de inmanencia en tanto un plexo productivo en el que
lo Uno y lo Multiple se tejen ilimitadamente, se resuelve en el afecto sin sujeto
de un amor que embarga al CsO e inflama a la conciencia con su devenir ex-
presivo y productivo.

Los diferentes devenires a los que da lugar a la creacién de CsO, en De-
leuze, se encadenan hasta conducir a la experiencia de un amor que es tanto
forma de lo real, como un relampago que enciende el espiritu. El arte y sus
diversos devenires, la abolicion del yo y de la subjetividad, la modificacion y
ampliacion del régimen perceptivo y afectivo, la experiencia de afectos y pre-
ceptos puros propios de la composicion del CsO, el devenir animal, el devenir
viento o molécula, convergen en la experiencia fundante del amor, igual que el
principio de un agenciamiento genuinamente creativo.

En Mil mesetas apunta:

Es una cuestion de velocidad, incluso in situ. ;No es eso también deshacer
el rostro o como decia Miller, ya no mirar a los ojos ni mirarse en los ojos,
sino atravesarlos a nado, cerrar los ojos y convertir el propio cuerpo en un
rayo de luz que se mueve a una velocidad cada vez mayor? Por supuesto
se necesitan todos los recursos del arte y del arte mas elevado. Se necesita
toda una linea de escritura, toda una linea de picturalidad, toda una linea de
musicalidad... Pues gracias a la escritura se deviene animal, gracias al color

46 “Estamos condenados a la lucha de los pueblos y de las clases si no podemos volver a entrar
en contacto con el esfuerzo creador que creé a la humanidad. El camino del hombre al hombre pasa
por Dios. Este camino nos abren los grandes misticos, y ésta es una nueva manera de considerar
el genio. Porque el genio verdadero o el mistico es un hombre que no cree en su genio: el Unico
genio que se une a él en la emocion es Dios mismo. Los grandes misticos no piensan sino en
esfumarse delante de él, en servirle de instrumento, en dar paso al amor creador que por mediacion
de ellos debe derramarse sobre todos los hombres”. (Georges Levesque, Bergson. Vida y muerte
del hombre y de Dios. Barcelona, Herder, 1975, p. 127.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 14, julio-diciembre 2014, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 171 04/11/13 14:54



172 José Ezcurdia

se deviene imperceptible, gracias a la musica se deviene puro y sin recuerdos,
a la vez animal e imperceptible: amoroso.*’

El amor no es un afecto impuro resultado de un proceso de estratificacion,
sino el plano mismo de inmanencia que da lugar a una haecceidad que articula
en un devenir creativo los motivos de lo Uno y de lo Multiple: la experiencia del
amor, es la afirmacion de un devenir inserto en el plano mismo de inmanencia,
es el propio plano de inmanencia que satisface su dimension productiva, al or-
denar al hombre en un afecto puro, sin resquicio alguno de obligaciéon o moral
disciplinar.

El amor, para Deleuze, es la vida que sale al encuentro de la conciencia
cuando la conciencia no es ella, inundandola y transformandola, al determinarla
no cual objeto del “Juicio de Dios” o una subjetividad dominante o dominada,
por el contrario es el motivo de la produccion de un agenciamiento peculiar: el
amor del hombre por el hombre, que afirma el propio caracter productivo del
plano de inmanencia que es su principio.

Continua el filésofo francés, el amor realiza el vinculo del hombre con el
hombre, no en términos de conquista o exterminio, sino como la creacion de
una haecceidad o un CsO erdtico y colectivo, un CsO que se constituye como un
horizonte de encuentro y emancipacion.

Apunta en Mil mesetas:

Solo a través de la pared del significante podremos hacer pasar las lineas de
significancia que anulan todo recuerdo, toda referencia, toda posible signi-
ficacién, y toda posible interpretacién previa. Sélo en el agujero negro de la
conciencia y de la pasién subjetiva podremos descubrir las particulas captu-
radas, alteradas, transformadas, que hay que relanzar para un amor vivo, no
sujetivo, en el que cada uno se conecta con los espacios desconocidos del
otro sin entrar en ellos ni conquistarlos.*®

La intuicion en Deleuze es la via hacia una liberacion de la esclavitud del
hombre por el hombre, en la medida que la toma de contacto con el plano de
inmanencia se resuelve como la composicion de una haecceidad amorosa:
el amor es el desplazamiento de la conciencia de un yo sujeto al “Juicio de
Dios”, de un yo que nombra, clasifica, rebaja y aniquila al Otro, a un CsO que
relanza la existencia hacia la formacion de un orden social libre, fundado en
la capacidad misma de la conciencia para devenir lo que no es ella: intensi-

47 G. Deleuze y F. Guattari, Mil mesetas, p. 191.
48 Ibid., p. 193.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 172 04/11/13 14:54



Amor, cuerpo y filosofia de la experiencia 173

dad, afecto puro, encuentro, creacion, y no afeccion pasiva, ciega disciplina
o esclavitud.

Deleuze es cuidadoso al subrayar que el motivo de la involucion que supone
la creacion de un devenir amoroso, en tanto éste no se hace posible sino al llevar
una toma de contacto con el plano de inmanencia. Sin embargo no es menos
claro al sefialar la importancia de la afirmacion creativa donde dicha involucién
cosecha su sentido: el CsO, el devenir animal, o el devenir primitivo, se resuel-
ven en una cabeza buscadora, en un horizonte abierto de experiencia, que es
precisamente la propagacion de la forma misma del amor: amor mio, encuentro
con el otro, formaciéon de una haecceidad, composicién de un encuentro.

El encuentro amoroso con el otro no es solo expresion de una involuciéon de
la conciencia, sino una revolucién, un movimiento hacia arriba y delante que
expresa un hallazgo, la culminacion de una busqueda iniciada a partir de la
creacion de un CsO. La nocidn de ‘cabeza buscadora’ es un compromiso con
una experiencia de vida no esclavizante o alienante, sino inmanente y productiva.
El amor es para Deleuze libertad.

Nuestro autor apunta al respecto:

Mas alla del rostro, todavia hay otra inhumanidad: no la de la cabeza primitiva,
sino la de las “cabezas buscadoras” en la que los maximos de desterritoria-
lizacion devienen operatorios, las lineas de desterritorializacion devienen
positivas absolutas, formando devenires nuevos, extrafios, nuevas polivoci-
dades. Devenir-clandestino, hacer por todas partes rizoma para la maravilla
de una vida no humana ha crear. Rostro, amor mio, pero, por fin, convertido
en cabeza buscadora.*®

La nocion de “cabeza buscadora” es el horizonte positivo al que tiende una
filosofia que apunta a hacer del hombre no-hombre y de la filosofia misma no-
filosofia, en tanto forma de un empirismo radical por el que el hombre va mas
alla de si, y trae al mundo una libertad que a la vez que es intuicién, es también
creacion. Delueze defiende no una sola involucidon que anulara la conciencia
en lo Uno, sino una involucion creativa que desenvuelva el Uno-Multiple en un
devenir que da cumplimiento a su caracter afirmativo. La nocién de “cabeza
buscadora” es la brujula que conduce a la consciencia a una experiencia libe-
radora, por la cual el hombre no sea esclavo del hombre, sino que el hombre
camine con el hombre de la mano hacia la creacion del no-hombre, a la propia
experiencia intensiva y creativa del amor.

4 Ibid., p. 194.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 14, julio-diciembre 2014, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 173 04/11/13 14:54



174 José Ezcurdia

Intuicion y amor en la lectura deleuziana de Bergson

Deleuze recupera la doctrina de Bergson en varios puntos: en cuanto a la
concepcién de un plano de inmanencia a la vez uno y multiple, a la forma
de una duracién o un devenir que complica o condensa otros devenires, a la
determinacion de la intuicién como principio del vinculo de la conciencia con
el propio plano de inmanencia. En términos generales, Deleuze subsume en
su doctrina la concepcion bergsoniana de una duraciéon inmanente, que es la
fuente de la que brota todo proceso creativo, de la misma manera que la con-
cepcidn de una intuicidon que toda vez que se constituye en un retorno y una
torcién, presenta diversos grados de tension y se resuelve igual que una fuente
de vida y afirmacion.®® Ahora bien, evidentemente es una operacion un tanto
artificial sefialar los topicos bergsonianos que Deleuze asimila, como si fuesen
los ingredientes para la elaboracion de una receta culinaria predeterminada.
Son multiples los analisis que realiza sobre la filosofia de Bergson a lo largo de
su obra y el tratamiento que da a las mismas no es de ningun modo el de una
mera incorporacién mecanica. De ninguna manera pretendemos desconocer el
genio creativo de Deleuze. La lectura que realiza sobre la filosofia de Bergson,
toda vez que retoma planteamientos diversos, presenta respecto a ésta radicales
asimetrias (por ejemplo en lo referente a la valoracion del cristianismo). Asimismo
muestra una singularidad, que no es posible recomponer a base del recuento
de los ascendentes doctrinales que aparecen en su filosofia. No obstante, a
mi juicio, la filosofia de Deleuze establece con la de Bergson un compromiso
profundo, un itinerario compartido, mas alla de la recuperacion de ciertas figuras
conceptuales: la exigencia de sujetar a la filosofia a la experiencia inmediata
del cuerpo, la exigencia de asumir la significacion ontolégica del amor, en tanto
fruto fundamental de la determinacion de la filosofia como empirismo radical.
La coincidencia en la determinacion de la experiencia misma del amor, como
momento mayor de una filosofia que tiene que devenir no filosofia para crear
conceptos, es quiza el gesto que nos habla con mayor elocuencia de la cercania
de las filosofias de Deleuze y de Bergson. Podemos decir que el autor de Mil
mesetas es bergsoniano no sélo porque habla de la duracién, de un plano de

50 Cf. M. Hardt, op. cit., p. 70: Mas preciso, Deleuze agrega poco después que lo que salva
esta brecha entre la inteligencia y la sociabilidad es el origen de la intuicion, que es la emocién
creativa. Esta produccion original de sociabilidad a través de la emocion creativa nos retrotrae al
plano de unidad de la memoria de Bergson, pero esta vez se trata de una nueva memoria. “Y esta
emocion creativo, ¢ qué es sino precisamente una Memoria césmica, que actualiza todos los niveles
al mismo tiempo, que liberta al hombre del plano o el nivel al que pertenece para convertirlo en un
creador, adecuado al movimiento total de la creacion”.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 174 04/11/13 14:54



Amor, cuerpo Y filosofia de la experiencia 175

inmanencia a la vez uno y multiple, de los vinculos entre la imagen y la materia,
etcétera, sino también porque coloca la experiencia del afecto puro del amor
en el centro de un discurso filosofico que hace el esfuerzo por reconciliarse con
la esfera del cuerpo vivo.

Describe, en las ultimas lineas de su texto El bergsonismo, un programa
filoséfico —el de Bergson mismo—, con el que el suyo propio establece una
secreta complicidad:

Nos instalamos entonces en un mixto de emocion y representacion sin ver que
la emocidn es la potencia, sin ver la naturaleza de la emociéon como elemento
puro. La emocion precede en verdad a toda representacion: es la generadora
de ideas nuevas. Propiamente hablando no tiene objeto sino sélo una esen-
cia que se extiende sobre objetos diversos: animales, plantas, la naturaleza
entera. “Esta musica sublime expresa el amor. Sin embargo no es el amor
de nadie... el amor sera cualificado por su esencia, no por su objeto”. Siendo
personal, no es individual; siendo trascendente, es como el Dios en nosotros.
“Cuando la musica llora, es la humanidad, la naturaleza entera la que llora.
A decir verdad, no introduce estos sentimientos en nosotros; nos introduce
mas bien a ellos como a transeuntes, empujados a bailar.” En resumen, la
emocion es creadora, en primer lugar, porque expresa la creacion entera; en
segundo lugar, porque crea la obra en la que se expresa; y finalmente, porque
comunica a los espectadores u oyentes un poco de esa creatividad.5’

Y mas adelante afiade:

La emocion es la génesis de la intuicion en la inteligencia. El hombre accede
a la Totalidad creadora abierta, creando mas bien que contemplando. En la
filosofia misma hay todavia demasiada contemplacion supuesta: todo ocurre
como si la inteligencia estuviese ya penetrada de emocién y, por lo tanto, de
intuicion, pero no lo suficiente como para crear conforme a dicha emocion.
Por eso las grandes almas, en mayor profundidad que los fildsofos, son las
almas de los artistas y los misticos.5?

La filosofia, en nuestros dos fildsofos, ha de devenir no filosofia para acufar
conceptos. En este sentido, la intuicién se coloca como dinamo de la filosofia,
en la medida que la vincula con un plano de inmanencia que en la conciencia
y en la filosofia misma, da satisfaccion a su dimension productiva y creativa. La
intuicion filosdéfica, la intuicion artistica y la intuicion mistica, se encabalgan en

51 G. Deleuze, El bergsonismo, p. 117.
52 Ibid., p. 118.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 14, julio-diciembre 2014, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 175 04/11/13 14:54



176 José Ezcurdia

una filosofia que se enderezan en un empirismo radical. Este empirismo, en tltima
instancia, tiene en la experiencia del amor a la vez que su tierra mas profunda,
su cielo mas elevado, en tanto fundamento de una filosofia inmanentista, que
no renuncia a cultivar una funcion vital.

La relacién de Deleuze con Bergson es rica y compleja. Nosotros hasta
aqui hemos hecho un primer acercamiento a la misma, tocando algunos de
sus diversos nexos interiores. La pareja Bergson-Deleuze se constituye sin
duda en un espacio de reflexiéon que resulta fundamental en el ambito de la
filosofia vitalista. El vitalismo filoséfico que desde autores como Bruno, Spinoza
o Nietzsche enriquece a la filosofia moderna, encuentra en Bergson y Deleuze
una via importante de renovacion. Bergson y Deleuze hacen del analisis de
las nociones de amor, cuerpo y experiencia momentos capitales del discurso
filoséfico. Nosotros hemos pretendido hacer explicito el contenido y la relacion
entre dichas nociones, para brindar un marco de inteligibilidad a la forma de la
mencionada pareja de autores y con una ella, contribuir a enriquecer el estudio
de la tradicion del propio vitalismo filoséfico, insoslayable en la comprension de
la filosofia moderna.

Fecha de recepcion: 20/03/2012
Fecha de aceptacion: 07/03/2013

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 145-176.

En-Claves14-book.indb 176 04/11/13 14:54





