
TOTALITARISMO ARENDTIANO Y BIOPOLÍTICA 
FOUCAULTIANA: LA HIPÓTESIS AGAMBENIANA 

DE DESCONEXIÓN

Federico Donner*

Resumen

Para Giorgio Agamben, Michel Foucault no logró vincular sus análisis biopolí-
ticos con el totalitarismo, del mismo modo que Hannah Arendt no estableció 

una relación entre Los orígenes del totalitarismo y La condición humana. Por 
eso postula la necesidad de un nuevo paradigma biopolítico que permita pensar 
la solidaridad teórica e histórica entre el campo de concentración y la política 
moderna centrada en la vida biológica. 

Se intentará aquí una revisión de esta lectura agambeniana haciendo 
foco en la relación entre poder soberano y biopolítica. Esta relación continúa 
siendo paradójica, porque desde el momento en que el poder político occidental 
se propuso proteger y multiplicar la vida, ha librado las guerras más sangrientas 
y ha cometido genocidios de magnitudes impensables.

Palabras clave: biopolítica, totalitarismo, campo de concentración, soberanía, 
modernidad.

*  Becario doctoral del conicet, Argentina, <fededonner@gmail.com>.

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.63

En-Claves14-book.indb   63 04/11/13   14:54



64	 Federico Donner

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

Abstract

According to Giorgio Agamben’s view, Michel Foucault has failed to link his biopo-
litical analysis with totalitarianism, as well as Hannah Arendt has not established 
a relationship between The origins of Totalitarianism and The Human Condition. 
Hence, Agamben remarks the need for a new biopolitical paradigm that enables 
to think a theoretical and historical connection between the Concentration camp 
and modern politics focused on biological life.

This paper will attempt to revise this agambenian assumption, focusing on the 
relationship between Sovereign power and Biopolitics. This relationship remains 
paradoxical, especially from the moment Western political power engaged itself 
to protect and multiply life, it waged the bloodiest wars and committed genocide 
in unthinkable magnitudes.

Key words: biopolitics, totalitarianism, concentration camp, sovereignty, Modern 
times.

Introducción

El proyecto agambeniano sobre los paradigmas biopolíticos del homo sacer y 
del campo como nomos de lo político moderno le otorga un lugar central a las 
reflexiones de Hannah Arendt y de Michel Foucault. Si bien pueden detectarse 
líneas convergentes entre ambos pensadores respecto a sus diagnósticos sobre 
la modernidad política y la crisis del modelo analítico de la soberanía, Agamben 
cree que la falta de una relación explícita entre ambos pensadores se debe a la 
dificultad que experimenta el pensamiento político occidental para vincular a la 
biopolítica con el totalitarismo. El italiano repara en el hecho significativo de 
que Foucault jamás haya mencionado la obra de Arendt, y señala además 
dos desconexiones internas: por un lado, sostiene que Arendt no incluye en La 
condición humana las conclusiones sobre sus estudios acerca del totalitarismo; 
por el otro, señala que existe una especie de centro vacío en la teoría foucaultiana 
que se abre entre las prácticas de subjetivación y los procesos biopolíticos de 
totalización. 

Agamben le reprocha a Arendt la falta de una perspectiva biopolítica que, a su 
juicio, le habría obturado una lectura en conjunto de la preeminencia de la labor 
(la actividad humana vinculada a la reproducción biológica, de carácter cíclico) 
en la modernidad con el fenómeno totalitario. A su vez, le reclama a Foucault 
no haber completado sus análisis biopolíticos con la experiencia del campo de 

En-Claves14-book.indb   64 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

Totalitarismo arendtiano y biopolítica foucaultiana	 65

concentración y su vínculo con el estado de excepción en los gobiernos totalita-
rios. El italiano atribuye estas fracturas a la falta de un nuevo paradigma capaz 
de iluminar estos intersticios y postula que la lógica de la excepción soberana 
es la cifra biopolítica a través de la cual debemos comprender la relación entre 
el ordenamiento jurídico-político moderno y la vida desnuda.

Se propone aquí una revisión de esta lectura agambeniana, fundamentalmente 
en lo referido a su hipótesis de desconexión entre el análisis arendtiano de las 
tres actividades de la vita activa (labor, trabajo y acción) y el de la emergencia 
del fenómeno totalitario. Se intentará mostrar cómo la propia Arendt deja ciertas 
indicaciones explícitas al respecto, lo que no sólo cuestiona la hipótesis de des-
conexión, sino que permite la formulación de algunas interrogantes acerca del 
sentido y la periodización de la biopolítica. A su vez, esta estrategia de invertir 
la pregunta agambeniana servirá para una mejor comprensión del silencio de 
Foucault respecto a la categoría arendtiana de totalitarismo, silencio que remite 
al problema de su oscilación teórica entre la cara positiva de la biopolítica y su 
deriva tanática, señalada por Roberto Esposito.1 

Zoé y bíos en La condición humana 

El término griego bíos expresa la existencia política, mientras que zoé refiere a 
aquello que los hombres tienen en común con los animales y las plantas. Esta 
distinción fundamental fue subsumida bajo el término latino vita, y cuya voz, en 
las lenguas modernas —vida, vie, vita, etcétera—, esconde, bajo una aparente 
univocidad, los dos aspectos mencionados. 

Arendt rehabilita esta distinción aristotélica, mientras que Foucault y Agam-
ben  se sirven de la misma para pensar la modernidad bajo la forma de un 
acontecimiento signado por el ingreso de la zoé al ámbito de pólis. Se trata, 
nada menos, que de la inclusión, en el seno de la comunidad política, de aquel 
carácter biológico que el hombre comparte con los otros seres vivientes y que, 
justamente por eso, permanecía relegado a la esfera de la necesidad de los 
hombres que no eran libres. Según Foucault, la biopolítica —politización de la 
animalidad del hombre—, no sólo pertenece a la modernidad, sino que resulta 
su acontecimiento más decisivo.

Esto suscita algunos interrogantes: ¿la política retiene en su estructura a lo 
biopolítico ya desde sus inicios?, ¿o acaso esta relación comienza recién cuando 

1  Cf. Roberto Esposito, “El enigma de la biopolítica”, en R. Esposito, Bíos. Biopolítica y filosofía. 
Buenos Aires, Amorrortu, 2006, pp. 23-72.

En-Claves14-book.indb   65 04/11/13   14:54



66	 Federico Donner

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

la modernidad se dispone a unir dos aspectos que hasta ese momento perma-
necían separados? Para comprender la relación entre bíos (vida políticamente 
calificada) y zoé (vida biológica) resulta ineludible la interpretación foucaultiana 
de la Política de Aristóteles: “Durante milenios, el hombre siguió siendo lo que era 
para Aristóteles: un animal viviente y además capaz de una existencia política; 
el hombre moderno es un animal en cuya política está puesta en entredicho su 
vida de ser viviente”.2 Agamben retoma esta lectura foucaultiana y se propone 
como tarea reflexionar sobre esta conjunción —“además”— entre el hombre 
como animal viviente y su capacidad de existir políticamente, pues no admite el 
supuesto de una separación entre el animal viviente y la existencia política que, 
en todo caso, juzga como una relación de implicancia, una exclusión inclusiva.3 
Leída así, la distinción aristotélica entre el mero vivir y la vida políticamente 
calificada4 implicaría que lo político precisa definirse en referencia a su otro 
biológico, haciendo de toda política una biopolítica desde su mismo origen. 

Ya en L’uomo senza contenuto Agamben coincidía con Arendt en la distin-
ción clásica entre las tres actividades de la vita activa.5 Veinticinco años más 
tarde, con la publicación de Homo sacer i, retoma esta triple distinción y la 
relación entre bíos y zoé a la luz de La condición humana. Agamben resalta la 
oposición aristotélica entre el mero vivir y el vivir bien (eu zen), iguala el zen 
(vivir biológico) a la vida desnuda6 y postula que esa oposición es esencial en 
la concepción aristotélica de la polis. Por su parte, Arendt no se limita a pensar 
la polis como exclusión del oikos (la esfera privada, hogareña), y en esto sigue 
consecuentemente a Aristóteles, ya que afirma que la posesión de un oikos es 
la condición necesaria para poder participar en la esfera de la libertad política.7 
Como bien señala Adriano Correia,8 Agamben fuerza la lectura arendtiana de 

2  Michel Foucault, Historia de la sexualidad. i. La voluntad de saber, 28ª ed. México, Siglo XXI, 
1996, p. 173. (Las cursivas son mías.)

3  Giorgio Agamben, Homo Sacer. i. El poder soberano y la nuda vida. Valencia, Pre-Textos, 
1998, pp. 17-18.

4  Cf. Aristóteles, Política, vers. bilin. de Antonio Gómez Robledo. México, unam, 2000. 
(Especialmente 1252b 30 y 1252a, 26-35a.)

5  G. Agamben, L’uomo senza contenuto. Milán, Rizzoli, 1970. (Véase especialmente el cap. 8 
“Poiesis e praxis”, pp. 103-141.)

6  G. Agamben, Homo Sacer…, p. 16.
7  “What prevented the polis from violating the private lives of its citizens and made it hold sacred 

the boundaries surrounding each property was not respect for private property as we understand it, 
but the fact that without owning a house a man could not participate in the affairs of the world because 
he had no location in it which was properly his own”. (Hannah Arendt, The Human Condition. 2a ed. 
Chicago, The University of Chicago Press, 1958, pp. 29-30.)

8  Adriano Correia, “¿La política occidental es co-originariamente biopolítica? Agamben frente 
a Foucault y Arendt”, en Observaciones Filosóficas. Revista de Filosofía Contemporánea. Madrid, 

En-Claves14-book.indb   66 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

Totalitarismo arendtiano y biopolítica foucaultiana	 67

Aristóteles, pues extrapola la distinción bíos-zoé del ámbito de la polis griega 
al de la soberanía moderna. Si bien es cierto que la esfera doméstica integra 
la hylé, la “materia” de la polis —constituida por la ktesis (posesión), que 
incluye las casas, los linajes pero también los alimentos, las tierras, el dinero, 
los esclavos, etcétera—, Aristóteles aclara que esta hylé no forma parte de la 
polis en sentido estricto, ya que no debe considerarse parte de la polis todo lo 
que para ella debe existir necesariamente.9 

Según Arendt, la distinción entre zoé y bíos se corresponde con la de necesidad 
y libertad, con la de vivir y vivir bien. Sin embargo, esto no significa que exista algo 
así como una mera vida desnuda fuera de los límites de la polis. Correia remarca 
que en Aristóteles lo natural no se reduce a lo biológico, sino que lo incluye.10 
Huelga decir que la insinuación de algún tipo de biologicismo en Aristóteles es un 
anacronismo.11 La inscripción de la polis en la phýsis no debe entenderse de ese 
modo, así como tampoco puede pensarse que la doble definición del hombre como 
zoon politikon y como zoon logon ekhon (un animal capaz de existencia política 
y capaz de hablar) indique que el bíos politikós tenga su origen en aquello que 
el hombre comparte con los otros vivientes.

La facticidad de la vida es, por el contrario, una condición de lo político desde 
el punto de vista de la génesis, pero no define la “actividad” de la polis que es la 
de vivir bien, télos del movimiento de su génesis.12 Por eso mismo, Arendt aclara 
que “Aristóteles, para el que la palabra politikon era un adjetivo para la organi-
zación de la polis y no una caracterización arbitraria de la convivencia humana, 
no se refería de ninguna manera a que todos los hombres fueran políticos o a 
que en cualquier parte donde viviesen hombres hubiera política, o sea, polis”.13 

La polis es un ámbito propiamente humano de carácter peculiar y “la orga-
nización de ésta representa la suprema forma humana de convivencia y es, 
por lo tanto, humana en un sentido específico, igualmente alejado de lo divino, 
que puede mantenerse por sí solo en plena libertad y autonomía, y de lo ani-
mal, en que la convivencia —si se da— es una forma de vida marcada por la 
necesidad”.14 

núm. 8 (1er. semestre de 2009). <http://www.observacionesfilosoficas.net/lapoliticaoccidental.
htm#sdfootnote2sym>.

9  Aristóteles, Política, vii 8, 1328 a 21-25 y iii 9, 1281 a 31-33.
10  A. Correia, “¿La política occidental es co-originariamente biopolítica? Agamben frente a 

Foucault y Arendt”, en op. cit., p. 5.
11  Manfred Riedel, “Política y metafísica en Aristóteles”, en Metafísica y metapolítica. i. Estudios 

sobre Aristóteles y el lenguaje político de la filosofía moderna. Buenos Aires, Alfa, pp. 68-91.
12  Ibid., pp. 84-85.
13  H. Arendt, ¿Qué es la política? Trad. de Rosa Sala Carbó. Barcelona, Paidós, 1997, p. 68.
14  Idem.

En-Claves14-book.indb   67 04/11/13   14:54



68	 Federico Donner

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

Según Arendt, la esfera de la acción no presupone un objeto, un material 
sobre el que se actúa. Eso le corresponde a la tékhne, que se relaciona con la 
materia. De modo diferente, Agamben sostiene que la política es metafísica, 
pese a su pretensión de ubicarse en el terreno de la filosofía práctica, pues 
decide ya de entrada que existe en el hombre un núcleo separable —la nuda 
vida— que cumple el papel de objeto del poder biopolítico soberano. Para 
Arendt, por el contrario, “el hombre es a-político. La política nace en el Entre-
los-hombres, por lo tanto completamente fuera del hombre. De ahí que no haya 
ninguna substancia propiamente política”.15 

La política como proceso de fabricación

Resulta útil recordar las nociones arendtianas de labor,  trabajo y acción. El 
objeto de la labor es asegurar la supervivencia de la vida individual y de la 
especie, por lo que responde al ritmo de los ciclos naturales. Lo laborado se 
consume, de modo que la labor no crea ni inserta nada nuevo en el mundo. 
En la labor, el hombre no es propiamente humano, sino animal laborans. El 
trabajo, por su parte, responde al paradigma griego de la tékhne, y se define 
como un proceso de interrupción de la circularidad de la esfera de la necesidad. 
El artesano concibe un modelo y la técnica que utiliza en la fabricación —como 
en el caso de quien construye una mesa con la madera del árbol— mienta una 
violencia, ya que extrae un material de la naturaleza, arrancándolo de su ciclo. 
El producto de la fabricación pasa a formar parte del Mundo de los objetos 
que alberga al hombre. No obstante, el trabajo no requiere necesariamente 
de la presencia de los otros, sino que sólo se relaciona con el material, es 
decir con el mundo. El fabricante no puede hallarse solo, ya que un mundo 
habitado únicamente por él lo convertiría en una especie de dios, a la manera 
del Demiurgo platónico, y dejaría por tanto de ser un homo faber.16 La acción, 
en cambio, requiere de la presencia de los otros, y sus consecuencias, a 
diferencia del trabajo, no pueden ser calculadas ni medidas. Por eso mismo, 
Arendt afirma que ya en Platón comienza a perfilarse una forma de entender 
la política como tékhne y no como acción, ya que la acción prescinde del mo-
delo que le asegura a la fabricación su mensurabilidad.17 La acción implica 
siempre un nuevo comienzo y es, de las tres actividades, la que está más 

15  Ibid., p. 46.
16  H. Arendt, The Human Condition, p. 22.
17  Idem.

En-Claves14-book.indb   68 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

Totalitarismo arendtiano y biopolítica foucaultiana	 69

estrechamente vinculada con la natalidad. La acción no se vincula con la na-
talidad en su sentido biológico —que es el de la perpetuación de la especie 
y que no admite individualidad—, sino en el sentido público de la novedad 
que trae consigo cada recién nacido, pues la acción de cada nuevo hombre 
trasciende las determinaciones de la necesidad.

Arendt señala tres grandes transformaciones que cifran la Época Moder-
na: a) la caída del modelo filosófico de la vita contemplativa a manos del 
de la vita activa; b) sostiene que dentro de esta última se dio una inversión 
jerárquica donde la labor, considerada como la última en la escala por su 
vínculo con la necesidad de la vida biológica, fue elevada por sobre el trabajo 
y la acción; y c) la doble subsunción de la esfera pública y de la privada a 
manos de la esfera social, cuyo resultado es el emborronamiento de las 
fronteras clásicas entre el oikos, la sociedad y el espacio público donde 
tenía lugar la acción política. 

La segunda inversión es la más determinante: “Lo que exige explicación 
no es la moderna estima del homo faber, sino el hecho de que esa estima fue 
rápidamente seguida de la elevación de la labor al más alto puesto en el orden 
jerárquico de la vita activa”.18 En otros términos, la modernidad entronó y desti-
tuyó rápidamente al hombre-productor y convirtió a las actividades relacionadas 
con la reproducción biológica en el centro de sus preocupaciones. 

Para comenzar a contrarrestar la hipótesis agambeniana de desconexión 
interna en la obra de Arendt, resulta clave destacar una primera vinculación 
entre La condición humana y su ensayo sobre el totalitarismo: el triunfo del 
animal laborans en la Modernidad trajo como consecuencia la comprensión 
de la Naturaleza y de la Historia en términos de proceso, pero no ya de un 
proceso a la tradicional usanza de la tékhne clásica, guiado por un modelo y 
que permitía la pregunta del ser —el “qué”— de las cosas, sino de un proceso 
indefinido, un movimiento sin interrupción que sólo se pregunta por el “cómo”.19 
La acción política comprendida como fabricación, implica razonar bajo el modo 
de “tener en cuenta las consecuencias”, expulsando así lo inesperado, el pro-
pio hecho del actuar humano, porque resulta poco razonable o poco racional 
esperar que ocurra aquello que no es más que una “infinita improbabilidad”.20

Según Arendt, la derrota del homo faber trajo como consecuencia la 
desaparición del Mundo, es decir, su alienación en manos del proceso infinito 
de acumulación de riquezas que, “estimulado por el proceso de la vida y a su 

18  Ibid., p. 306. (La traducción que tomamos es H. Arendt, La condición humana. Buenos Aires, 
Paidós, 2003, p. 331.)

19  Ibid., p. 307. 
20  Ibid., p. 246.

En-Claves14-book.indb   69 04/11/13   14:54



70	 Federico Donner

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

vez estimulando la vida humana, sólo es posible si se sacrifican el mundo y la 
misma mundanidad del hombre”.21 

Este proceso tuvo dos etapas, la primera signada por la expropiación de 
los “pobres trabajadores”, despojados de la protección privada de la familia 
y la propiedad. La segunda se completó cuando “la sociedad se convirtió en 
el sujeto del nuevo proceso de la vida”, erigiéndose en el “‘sujeto’ colectivo 
del proceso de la vida”.22 De este modo, se derrumbó la frontera protectora que 
separaba al mundo humano de la naturaleza cíclica, y la sociedad engulló a la 
esfera privada, reemplazando la familia y sus relaciones por los lazos nacionales 
de sangre y suelo.23 

La política como fabricación desplaza a la acción y a la palabra, que se di-
ferencian de la primera por no ser medios para un fin, sino que son un fin en sí 
mismas, pues son las actividades del hombre qua hombre. Estas actividades 
carentes de télos no dejan tras de sí ningún trabajo, y se oponen al eu zen 
aristotélico, el vivir bien. Para los antiguos el vivir bien no era el producto de un 
trabajo, sino una actividad en la que el medio era ya de por sí el fin.24 

Con la sustitución de la acción política por la fabricación,25 el hombre dejó de 
procurar la inmortalidad en la esfera pública y se consideró parte de dos proce-
sos suprahumanos y totalizantes, Naturaleza e Historia, que ya no responden 
siquiera a las medidas estables de la antigua tékhne, que hacía posible alcanzar 
un télos determinado y concreto. Este proceso de fabricación tampoco apunta 
al establecimiento de un mundo, al modo del homo faber, sino que erige a la 
propia vida biológica como el bien supremo.26

Esta búsqueda de inmortalidad se comprende ahora en términos de la vida 
de la especie humana como proceso vital eterno.27 La caída de la frontera 
entre la esfera de la necesidad y la de la libertad, implica la imposición del 
modelo de la especie y la pérdida de la novedad individual, ya que el hombre 
socializado —del marxismo— no obra siquiera de acuerdo al propio interés, sino 
de acuerdo a las fuerzas naturales del propio proceso vital.28 

Si Arendt caracteriza al totalitarismo por su pretensión de dominio total del 
hombre, puede afirmarse que su vínculo con La condición humana radica en que 
ésta nos muestra el largo trayecto que han recorrido, desde la Antigüedad hasta 

21  Ibid., p. 256.
22  Idem.
23  Idem.
24  Ibid., p. 207.
25  Ibid., p. 296.
26  Ibid., p. 312.
27  Ibid., p. 322.
28  Ibid., p. 321.

En-Claves14-book.indb   70 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

Totalitarismo arendtiano y biopolítica foucaultiana	 71

nuestros días, las tres actividades de la vita activa, poniendo así en evidencia la 
paulatina inscripción de la zoé en los cálculos del poder político. Resulta difícil 
creer entonces que, para Arendt, La condición humana no cumpla ningún rol 
conceptual para comprender el surgimiento de los regímenes totalitarios. 

Escribe Arendt: “La última etapa de la sociedad laboral exige de sus miem-
bros una función puramente automática, como si la vida individual se hubiera 
sumergido en el total proceso vital de la especie y la única decisión activa que se 
exigiera del individuo fuera soltar, por decirlo así, abandonar su individualidad”.29 

La hipótesis de desconexión agambeniana se ve aún más comprometida 
ante afirmaciones como ésta:

La reciente historia política está llena de ejemplos de que la expresión ‘material 
humano’ no es una metáfora inofensiva, y lo mismo cabe decir de la multitud 
de modernos experimentos científicos en ingeniería, bioquímica, cirugía ce-
rebral, etcétera, que tienden a tratar y cambiar el material humano como si 
fuera cualquier otra materia. Este enfoque mecanicista es típico de la Edad 
Moderna; la antigüedad, cuando perseguía objetivos similares, se inclinaba 
a pensar en los hombres como si fueran animales salvajes a los que era 
preciso domesticar. Lo único posible en ambos casos es matar al hombre, no 
necesariamente como organismo vivo, sino qua hombre”.30

Comprensión de los Ensayos de comprensión

En consonancia con su hipótesis de desconexión, Agamben lee “Las técnicas 
de las ciencias sociales y el estudio de los campos de concentración”31 y se-
ñala que este proyecto de investigación “por desgracia, no tuvo continuidad”.32 
Rápidamente, resalta su falta de perspectiva biopolítica. La hipótesis arend-
tiana reza que los campos de concentración son “los laboratorios en que se 
experimenta la dominación total, ya que, siendo la naturaleza humana tal cual 
es, esta meta sólo puede alcanzarse bajo las circunstancias extremas de un 
infierno fabricado por el hombre”.33 Agamben invierte esta tesis arendtiana y 

29  Idem. (La condición humana, p. 346).
30  Ibid., p. 188, n.15. (La condición humana, p. 212, n. 15).
31  H. Arendt, “Las técnicas de las ciencias sociales y el estudio de los campos de concentración”, 

en Ensayos de comprensión. Trad. de A. Serrano de Haro. Madrid, Caparrós, 2005, pp. 283-299. 
32  G. Agamben, Homo sacer…, p. 152.
33  H. Arendt, “Las técnicas de las ciencias sociales y el estudio de los campos de concentración”, 

en op. cit., p. 295.

En-Claves14-book.indb   71 04/11/13   14:54



72	 Federico Donner

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

afirma que “precisamente la transformación radical de la política en espacio de 
la nuda vida (es decir, en un campo de concentración), ha legitimado y hecho 
necesario el dominio total. Sólo porque en nuestro tiempo la política ha pasado 
a ser integralmente biopolítica, se ha podido constituir, en una medida desco-
nocida, como política totalitaria”.34 

Esta inversión agambeniana merece dos aclaraciones. En primer lugar, la 
postura arendtiana de que los campos de concentración son el lugar privilegiado 
de la pretensión totalitaria de dominación total del hombre no conforma a Agam-
ben, para quien el campo constituye el paradigma bajo el cual debe compren-
derse toda la modernidad política. En segundo lugar, Agamben, a diferencia de 
Arendt (y de Foucault, como se expondrá más abajo), privilegia exclusivamente 
la deriva tanática de la biopolítica —es decir, la postura que sostiene que la 
centralidad de la vida en la política moderna la convierte, tarde o temprano, en 
una política genocida—, mientras que Foucault destaca el carácter positivo del 
biopoder (un poder más bien productor y multiplicador de la vida que un poder 
genocida). Si bien para Arendt la caída de la frontera entre la esfera natural y la 
política y la consecuente victoria del animal laborans permiten contextualizar 
la emergencia de los gobiernos totalitarios, no es menos cierto que para ella el 
fenómeno totalitario no sólo carece de precedentes, sino que implica la ruptura 
con todas las tradiciones políticas occidentales.35 Para la filósofa alemana, la 
causalidad no puede aplicarse a los acontecimientos políticos, por lo que a 
la afirmación agambeniana de que el espacio de la nuda vida “ha hecho nece-
sario el dominio total”, debe contraponérsele la idea arendtiana, de indudable 
inspiración kantiana, de que “en las ciencias históricas, la causalidad es una 
categoría completamente extraña y falsificadora”. En este sentido, el pasado no 
debe pensarse como causa eficiente del presente, “sino que ese pasado viene 
a existir sólo con el suceso mismo”.36 Lo inquietante del totalitarismo no es su 
novedad, sino que evidencia el derrumbe y la impotencia de nuestras categorías 
para juzgarlo.37

34  G. Agamben, Homo sacer…, p. 152.
35  “Lo malo de los regímenes totalitarios no es que jueguen la política del poder de una manera 

especialmente implacable, sino que tras su política se oculta una concepción del poder enteramente 
nueva y sin precedentes”. En p. 369, sostiene que “el totalitarismo difiere esencialmente de otras 
formas de opresión política que nos son conocidas, como el despotismo, la tiranía y la dictadura. 
Ahí donde se alzó el poder desarrolló instituciones políticas enteramente nuevas y destruyó todas 
las tradiciones sociales, legales y políticas del país”. (Cf. H. Arendt, Los orígenes del totalitarismo. 
Madrid, Taurus, 1998, p. 336.)

36  H. Arendt, “Comprensión y política. Las dificultades de la comprensión”, en Ensayos de 
comprensión, pp. 390-391.

37  Ibid., p. 391.

En-Claves14-book.indb   72 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

Totalitarismo arendtiano y biopolítica foucaultiana	 73

Extraño olvido

Resulta llamativo que en su atenta lectura de Arendt, Agamben haya soslayado 
“De la naturaleza del totalitarismo”,38 un texto que se encuentra cronológicamente 
a medio camino entre Los orígenes del totalitarismo y La condición humana, y 
cuya línea argumentativa deja poco lugar a sus reproches sobre la desconexión 
entre los análisis de la vita activa y el totalitarismo. En este ensayo, Arendt 
aborda el fenómeno totalitario y se pregunta explícitamente si la irrupción 
histórica del totalitarismo “puede o no puede pretender un suelo igualmente 
genuino, aun cuando oculto hasta hoy, en la condición humana sobre la Tierra; 
un suelo que sólo podía revelarse bajo las circunstancias de una unidad global 
de toda la humanidad —circunstancias que ciertamente carecen de precedentes 
tanto como el propio totalitarismo”.39

El totalitarismo implica el derrumbe de toda moralidad, de todos los man-
datos y prohibiciones conocidos y la pérdida de todas las ideas de libertad y 
justicia plasmadas en las relaciones sociales y en las instituciones políticas.40 
Tras la huella de Montesquieu, afirma que el totalitarismo ha hecho estallar 
la disyuntiva del pensamiento político occidental entre los gobiernos legales 
y los ilegales. Desde el ángulo de refracción de la ley positiva, se trata de un 
régimen “ilegal”, pero no resulta completamente arbitrario “en la medida en que 
obedece con estricta lógica y ejecuta con escrupulosa compulsión las leyes de 
la Historia o de la Naturaleza”.41 El totalitarismo cree que si ejecuta con rigor 
dichas leyes, podrá producir una única humanidad. Los regímenes precedentes 
concebían a las leyes como un marco medianamente estable que delimitaba el 
espacio para la acción de los hombres. Si bien esas leyes eran cambiantes, se 
nutrían de fuentes atemporales que les otorgaban mayor permanencia que las 
acciones de los hombres. El totalitarismo, por el contrario, hace “de los seres 
humanos encarnaciones vivientes de tales leyes”,42 pues esas leyes no remiten 
más a una autoridad trascendente, porque “la naturaleza o la historia ya no son 
fuentes estabilizadoras de autoridad”, sino que “ellas mismas son movimientos”.43

Con la desaparición del espacio público, el totalitarismo invierte por com-
pleto la correspondencia que se daba entre los pares ley-estabilidad y acción 
humana-movimiento. El movimiento pasa a ser patrimonio de la ley y lo que 

38  H. Arendt, “De la naturaleza del totalitarismo”, en Ensayos de comprensión, pp. 395-431.
39  Ibid., p. 407. (Las cursivas son mías.)
40  Ibid., p. 395.
41  Ibid., pp. 408-409.
42  Ibid., p. 409.
43  Ibid., p. 410.

En-Claves14-book.indb   73 04/11/13   14:54



74	 Federico Donner

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

ahora debe ser estabilizado es la singularidad humana, eliminando así todo 
rasgo individual que, por su imprevisibilidad, amenace la existencia de la clase 
social o de la raza.44 

Si se lee entonces La condición humana a la luz de “De la naturaleza 
del totalitarismo”, la solidaridad teórica entre la primera y Los orígenes del 
totalitarismo resulta difícil de poner en cuestión. No se trata aquí de señalar 
una lectura errónea o incompleta de Agamben, sino más bien de evidenciar su 
operación interpretativa, cuyo objeto es erigir un nuevo paradigma de lo político 
moderno. En el transcurso de dicha operación hermenéutica, Agamben violenta 
las categorías arendtianas doblemente. Por un lado, postula una nueva versión 
arendtiana de Aristóteles para poder afirmar que el campo es la encarnación 
contemporánea de una biopolítica cuyo origen puede rastrearse en la expulsión 
inclusiva de la zoé; y en segunda instancia, intenta ubicar al fenómeno totalitario 
como una consecuencia necesaria de los análisis de La condición humana. 

El silencio de Foucault sobre Arendt y el problema de la 
soberanía

La única mención explícita del nombre de Arendt en un texto de Foucault 
se remite a una entrevista de 1983. Ahí Foucault se limita a marcar que la 
tajante distinción arendtiana entre las relaciones de poder —entendido como 
consenso— y las de dominación es “un poco verbal“, sugiriendo que seamos 
muy cuidadosos y empíricos a la hora de analizarla.45 

Una lectura apresurada llevaría a hacer hincapié en la distancia teórica que 
trata de tomar Foucault respecto a Arendt. No obstante, se trata de una lectura 
insuficiente. Es cierto que Foucault procura no utilizar la categoría totalitarismo, 
pues cree que no es necesario referirse a los campos de concentración para dar 
cuenta de las relaciones entre la racionalización y los excesos del poder político 
estatal.46 Sin embargo, en varios pasajes de su obra menciona explícitamente 
(¿a su pesar?) al nazismo y al estalinismo en tándem, como si fueran un par, 
al igual que la categoría arendtiana de totalitarismo.47 

44  Ibid., p. 411.
45  M. Foucault, “Politique et éthique: une interview”, en Dits et écrits iv. París, Gallimard, 1994, 

pp. 584-590.
46  M. Foucault, “Le sujet et le pouvoir”, ibid., pp. 224-225. 
47  Por ejemplo, “Il faut défendre la société”, en Cours au Collège de France 1975-1976. París, 

Gallimard / Seuil, 1997, p. 13; mientras que en las páginas 249-250 se refiere al par fascismo-
stalinismo. Asimismo, se encuentran numerosas referencias en varias entrevistas y artículos 

En-Claves14-book.indb   74 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

Totalitarismo arendtiano y biopolítica foucaultiana	 75

¿Cuál es el motivo por el cual el francés es reacio a utilizar la categoría de 
totalitarismo? Fundamentalmente, porque Foucault vincula al totalitarismo con 
el modelo de la soberanía que pretende dejar atrás y al que le opone el término 
biopolítica.48 

¿Cómo concibe Foucault a la soberanía? El francés condensa la diferencia 
entre soberanía y biopolítica con dos fórmulas que ya son canónicas: el derecho 
del soberano es el derecho de muerte sobre el súbdito que no obedece la 
ley. Es un derecho ante todo negativo, de sustracción. En cambio, el poder 
biopolítico se define como el de hacer vivir y dejar morir. El derecho soberano 
sólo se refiere a la vida negativamente, como si se tratara de una especie de 
mecanismo de sustracción o de deducción. Del mismo modo en que el soberano 
se apropiaba de las cosechas de sus súbditos sin por eso tomar medidas que 
aseguraran mejores condiciones de siembra o de comercialización, también 
ejercía su derecho sobre la vida de sus súbditos sin asumir la tarea de encargarse 
de su crecimiento y desarrollo. Pareciera que con el poder biopolítico ocurre 
más bien lo contrario, pues se trata de un poder positivo que busca preservar, 
desarrollar y multiplicar la vida del cuerpo social.49

Foucault toma distancia de la teoría de la soberanía. Desde el punto de vista 
teórico, porque las teorías que se centran en la relación entre la política y el 
derecho no dan cuenta de los mecanismos efectivos de poder que producen, 
regulan y protegen la vida de los individuos reales, sino que lidian con sujetos 
ficticios (el ciudadano, el sujeto de derecho, la voluntad, o la “maldad” de los 
hombres) y con discusiones teóricas abstractas acerca de cuál es el régimen 
político más apropiado o cuál es el fundamento de la estatalidad. En segundo 

publicados en M. Foucault, Dits et écrits iii (1976-1979), París, Gallimard, 1994; así como también 
en Dits et écrits iv (1980-1988), entre los que se destacan el ya citado “Le sujet et le pouvoir”.

48  La relación entre biopolítica y soberanía se presenta de diferentes modos a lo largo de la obra 
de Foucault, fundamentalmente en los cursos que dictó en el Collège de France durante la segunda 
mitad de la década de los setentas; cf. M. Foucault, Seguridad, territorio, población. Curso en el 
Collège de France (1977-1978). Trad. de Horacio Pons. Buenos Aires, fce, 2006; y Nacimiento de 
la biopolítica. Curso en el Collège de France (1978-1979). Trad. de Horacio Pons. Buenos Aires, 
fce, 2007; además, cf. Historia de la sexualidad i. La voluntad de saber; “Il faut défendre la société”; 
y algunos artículos recopilados en Dits et Écrits, entre los que se destacan “Omnes et singulatim”, 
en Dits et écrits iv (1980-1988), pp. 134-161; y “Le sujet et le pouvoir”, pp. 221-243. Por su parte, 
Agamben y Esposito, han asumido la herencia biopolítica foucaultiana y se encargan, cada uno a 
su modo, de explorar el vínculo entre soberanía y biopolítica con la intención de alcanzar una figura 
más englobante que complete el ensamble de los análisis biopolíticos foucaultianos. Cf. G. Agamben, 
Homo sacer…; y la trilogía de Esposito, Communitas. Origen y destino de la comunidad, Buenos 
Aires, Amorrortu, 2007; Immunitas. Protección y negación de la vida. Buenos Aires, Amorrortu, 
2009; y Bíos.

49  M. Foucault, Historia de la sexualidad i. La voluntad de saber, pp. 164-165.

En-Claves14-book.indb   75 04/11/13   14:54



76	 Federico Donner

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

lugar, por motivos históricos: hasta aproximadamente la segunda mitad del 
siglo xviii, la otra cara del pensamiento contractualista estaba delineada por un 
incipiente poder disciplinario que no dejaba de ser la contraparte indiscernible 
del poder soberano.50 Sin embargo, aún no había llegado la hora del umbral bio-
lógico de las técnicas modernas de gobierno para las cuales el hombre-especie 
pasó a ocupar un lugar y una importancia estratégicos dentro de los cálculos 
políticos. Este momento, umbral de modernidad biológica,51 es en realidad una 
articulación de tres tiempos de los paradigmas biopolíticos foucaultianos: poder 
pastoral, artes de gobierno y ciencias de la policía.52 

Si se consideran las definiciones más extremas de Foucault, la biopolítica 
estaría exclusivamente ligada con la producción de subjetividades, es decir, a 
las modalidades positivas que contornean y fortalecen la vida. 

No obstante, Foucault reconoce que a partir del umbral de modernidad 
biológica (pero sobre todo a partir del siglo xix) se han llevado a cabo las guerras 
más sangrientas y los mayores holocaustos sobre las propias poblaciones 
en nombre de la vida. De algún modo, la biopolítica se ha convertido en su 
reverso, en una tanatopolítica.53 ¿Acaso esto significa el regreso del viejo 
poder soberano? Foucault lo niega: “Si el genocidio es por cierto el sueño de 
los poderes modernos, ello no se debe a un retorno, hoy, del viejo derecho 
de matar; se debe a que el poder reside y ejerce en el nivel de la vida de la 
especie, de la raza y de los fenómenos masivos de población”.54

En otros términos, y tal como lo desarrolla en “Il faut défendre la société”, 
el genocidio es posible gracias a uno de los fenómenos biopolíticos más 
inquietantes: el racismo. El racismo es el medio de introducir dentro del dominio 
de la vida —del que se ha hecho cargo el biopoder— un corte entre aquellos 
que deben vivir y aquellos que deben morir.55 

50  “Puede decirse que la idea del panóptico, moderna en cierto sentido, es también una idea 
muy arcaica, pues el mecanismo panóptico, en el fondo, intenta poner en el centro a alguien, un 
ojo, una mirada, un principio de vigilancia que pueda de alguna manera hacer actuar su soberanía 
sobre todos los individuos [situados] dentro de esta máquina de poder. En ese aspecto, podemos 
decir que el panóptico es el sueño más viejo del más antiguo de los soberanos: que ninguno de 
mis súbditos me eluda y ninguno de los gestos de ninguno de ellos me sea desconocido. En cierto 
modo, el punto central del panóptico es el soberano perfecto”. (M. Foucault, Seguridad, territorio, 
población, p. 87.)

51  M. Foucault, Historia de la sexualidad i. La voluntad de saber, p. 173.
52  Para el análisis del poder pastoral, cf. M. Foucault, “Omnes et singulatim” y “Le sujet et le 

pouvoir”;  para el de las artes de gobierno y el de la policía, cf. Seguridad, territorio, población y 
Nacimiento de la biopolítica.

53  Cf. Foucault, “La technologie politique des individus”, en Dits et écrits iv (1980-1988), p. 826.
54  M. Foucault, Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber, p. 166.
55  M. Foucault, “Il faut défendre la société”, en op. cit., 227.

En-Claves14-book.indb   76 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

Totalitarismo arendtiano y biopolítica foucaultiana	 77

La utilización foucaultiana de la categoría de racismo y su reparo en apelar 
a la de totalitarismo muestran una oscilación de la noción de biopolítica que no 
termina de definirse por la vida o por la muerte. Dicho de otro modo, no queda 
claro si lo que se juega en los mecanismos de la biopolítica es la producción 
de la vida o la producción de la muerte: “Hoy la situación atómica se encuentra 
en la desembocadura de ese proceso: el poder de exponer a una población a 
una muerte general es el envés del poder de garantizar a otra su existencia”.56

Resulta entonces que la figura del soberano como poder de muerte persiste, 
y no sólo porque el envés de la biopolítica sea la tanatopolítica, sino porque nos 
encontramos muy lejos de algo así como un retroceso del ámbito jurídico. El 
poder soberano no ha desaparecido, sino que su edificio jurídico convive con 
mecanismos disciplinarios y con las tecnologías del biopoder. Pese a ser plexos 
heterogéneos, Foucault no considera que el poder disciplinario y la biopolítica 
sean términos excluyentes, sino que se yuxtaponen, y aquello que llama umbral 
de modernidad biológica no es otra cosa que una modalidad del poder donde 
la protección de la vida asume un rol discursivo organizador:57 ”No tenemos 
mecanismos de seguridad que tomen el lugar de los mecanismos disciplinarios, 
que a su vez hayan tomado el lugar de los mecanismos jurídico legales. De 
hecho, hay una serie de edificios complejos en los cuales el cambio afectará, 
desde luego, las técnicas mismas que van a perfeccionarse o en todo caso 
a complicarse, pero lo que va a cambiar es sobre todo la dominante o más 
exactamente el sistema de correlación entre los mecanismos jurídico legales, 
los mecanismos disciplinarios y los mecanismos de seguridad”.58

Como señala Esposito en Bíos, Foucault presenta toda una serie de lagu-
nas léxicas y de indecisiones en este punto,59 pues encuentra que el francés 
no puede ocultar sus vacilaciones respecto a si existe o no una discontinuidad 
cronológica y de efectos entre soberanía y biopolítica. La periodización foucaul-
tiana de las distintas reorganizaciones de los mecanismos de poder no ofrece 
una respuesta unívoca al problema de si la biopolítica produce subjetividad o 
muerte, sobre todo si se toman en cuenta sus tajantes definiciones sobre poder 
soberano y poder biopolítico y su paradójica convivencia. 

Los alcances de la pregunta acerca de la relación entre soberanía y biopolí-
tica exceden una discusión acerca de cómo establecer ciertas periodizaciones 
dentro de la modernidad. Con esto no se está afirmando aquí que la discusión 
por la cronología de las inflexiones modernas de los mecanismos de poder sea 

56  M. Foucault, Historia de la sexualidad i. La voluntad de saber, p. 166.
57  M. Foucault, “Il faut défendre la société”, en op. cit. pp. 33-36. 
58  M. Foucault, Seguridad, territorio, población, p. 23.
59  R. Esposito, Bíos, pp. 54-55.

En-Claves14-book.indb   77 04/11/13   14:54



78	 Federico Donner

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

una cuestión menor, sino que, más bien, lo que se pone de relieve es la cuestión 
del ingreso de la vida a los cálculos del poder político. 

Precisamente, la vida —en su concepción no-sustancialista— es nada me-
nos que el objeto privilegiado de la biopolítica así como también su lugar de 
resistencia. La resistencia jamás se ubica en un lugar de exterioridad respecto 
al poder y, del mismo modo en que no es posible señalar con exactitud dentro 
de la densa trama de dispositivos, disposiciones e instituciones cuál es el lugar 
por excelencia del poder, lo mismo ocurre con los focos de resistencia.60 

No obstante, pese a todas estas salvedades, no queda claro cómo se resuel-
ve en la actualidad, en vistas de la convivencia de mecanismos heterogéneos, 
la prevalencia de la soberanía o de la biopolítica. Porque si lo característico 
de la biopolítica es la productividad positiva de la vida, su consolidación y su 
proliferación, resulta que las experiencias totalitarias del siglo xx, imbuidas de 
discursos y prácticas protectoras de la vida despiertan una serie de interrogan-
tes. ¿Qué representan entonces para Foucault el nazismo y el estalinismo? 
¿Son el resultado final, inevitable si se quiere, de la lógica de apropiación de 
la vida o, por el contario, son fenómenos que irrumpen sin ningún tipo de ante-
cedentes? Dicho de otro modo, ¿puede decirse que toda la semántica positiva 
de la biopolítica portaba ya en su seno su reverso tanático y que, por lo tanto, 
era el estadio final de la lógica soberana? ¿O más bien debe afirmarse que la 
positividad biopolítica ingresa esporádicamente en la lógica de la espada y que 
finalmente la vida se impone resistiendo? 

Al respecto, la postura de Foucault es al menos ambigua:

Para nosotros la problemática del poder, no sólo configura una cuestión teórica 
sino que es parte de nuestras experiencias. Me gustaría referirme solamente 
a dos “formas patológicas” de estas experiencias, aquellas dos enfermedades 
de poder, el fascismo y el estalinismo. Una de las numerosas razones por 
las cuales estas enfermedades nos resultan tan desconcertantes es, porque 
a pesar de su ‘unicidad’ histórica, no terminan de ser originales. Ellas usaron 
y extendieron mecanismos ya presentes en muchas otras sociedades. Es 
más, a pesar de su propia locura interna, se valieron de ideas y mecanismos 
de nuestra racionalidad política.61

60  M. Foucault, Historia de la sexualidad i. La voluntad de saber, pp. 116 y 173.
61  M. Foucault, “Le sujet et le pouvoir”, p. 224. (Tomada de la versión electrónica M. Foucault, 

“El sujeto y el poder”, trad. de S. Carasalle y A. Vitale, Escuela de Filosofía Universidad Arcis, p. 
5, <www.philosophia.cl>.)

En-Claves14-book.indb   78 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

Totalitarismo arendtiano y biopolítica foucaultiana	 79

Justamente aquí vemos cómo Foucault termina por utilizar de manera vacilan-
te la categoría de totalitarismo. ¿De otro modo, que significaría su afirmación que 
el fascismo y el estalinismo comparten una unicidad histórica? Lo que interesa 
de este uso a regañadientes de la categoría arendtiana en cuestión, no es tanto 
si existe, por parte de Foucault, una valoración positiva o negativa respecto a 
la alemana, sino más bien las dificultades que el fenómeno totalitario le plantea 
a su concepción positiva de la biopolítica y a su intento por desmarcarse del 
paradigma de la soberanía, que no sería otra cosa que el intento de abandonar 
el modelo tradicional de análisis de la filosofía política.

Aquí cabe retomar el planteo inicial de Agamben respecto al “centro vacío” 
en la teoría foucaultiana y al campo de concentración como el “lugar por exce-
lencia de la biopolítica moderna”.62 Evidentemente, la centralidad del campo de 
concentración en Agamben se vincula con su decisión de privilegiar el destino 
tanatopolítico de la biopolítica y no su cara productiva. En palabras de Esposi-
to, la postura de Agamben supone una hipótesis continuista entre soberanía, 
biopolítica y genocidio, vale decir, que el genocidio sería el punto de llegada 
inexorable de la modernidad política.63 Al privilegiar uno de los dos cuernos del 
dilema, Agamben termina experimentando serias dificultades para poder incorporar 
la semántica positiva de la biopolítica. Según Esposito, Foucault ha sido ambiva-
lente en este punto, pues no termina de decidirse por una postura continuista 
o por una discontinuista, que supondría una diferenciación más marcada entre 
los tres fenómenos. En el primer caso, la biopolítica como articulación de la so-
beranía chocaría con las modalidades positivas del poder pastoral, del gobierno 
y de la Polizei.64 Si se decide en cambio por la discontinuidad, la concepción 

62  G. Agamben, Homo sacer…, p. 152.
63  R. Esposito, Bíos, pp. 70-71.
64  Estos tres paradigmas biopolíticos foucaultianos, de eminente carácter positivo, se oponen 

al carácter negativo y sustractivo del poder soberano. Brevemente, puede decirse que: a) el poder 
pastoral, de origen oriental, bíblico, es ajeno a las tradiciones políticas griega y romana. El pastor no 
sólo vela por la vida de sus ovejas, sino que vigila cada una de sus acciones (su comportamiento). 
La relación del pastor refiere tanto a su rebaño como a cada una de las ovejas (omnes et singulatim). 
Debe cuidar tanto de su rebaño como de cada miembro en particular, llegando incluso a tener que 
sacrificar al primero tan sólo por salvar a una de sus ovejas. Este modo de conducción de los 
hombres se opone al modelo soberano, porque el pastor no se ubica –como el soberano– en 
un lugar de trascendencia respecto a un territorio o a una polis cuyo orden debe preservar. Si 
el bien de la ciudad o del territorio era comprendido como la obediencia a la ley y su transgresión 
implicaba el exilio o la muerte, nos encontramos ahora no tanto con una teoría de la estatalidad, 
es decir, con un pensamiento que indaga cuál es el fundamento o la naturaleza del estado, sino 
con una reflexión sobre el mejor modo de conducir a los hombres (individual y colectivamente) 
hacia su salvación; b) el arte de gobernar plasma el movimiento de interiorización iniciado por el 
pastorado. Este proceso de gubernamentalización asume la tarea de salvación en este mundo ya 

En-Claves14-book.indb   79 04/11/13   14:54



80	 Federico Donner

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

positiva encontraría problemas “cada vez que el rayo de la muerte se proyecta 
dentro del círculo de vida”.65 

La pregunta sobre si la política —el poder soberano— retiene en su estructura 
a lo biopolítico desde sus inicios o si, por el contrario, esta relación comienza 
recién cuando la modernidad se dispuso a unir dos aspectos que hasta ese 
momento permanecían separados, intenta ser respondida tanto por Foucault 
como por Agamben a propósito del pasaje ya mencionado de la Política de Aris-
tóteles. El filósofo italiano, al colocar la cuestión del biopoder sobre el terreno 
de la soberanía, sostiene frente a Foucault que la biopolítica es, esencialmente, 
una tanatopolítica, pese a que sigue la indicación del francés66 de no discutir 
la soberanía en términos de la legitimidad, de génesis ideal del Estado, o de 
sujetos de derecho, sino de cómo la soberanía se arroga de manera oculta el 

no de un rebaño, sino de una población. A partir del siglo xviii surge el modelo de la viruela –o el 
de las prácticas de inoculación–, que no se monta tanto sobre una disciplina o sobre un sistema 
jurídico-legal (aunque por supuesto se apele a ambos) sino sobre saberes y prácticas definidos en 
términos de demografía y de estadística (que no casualmente comparte su raíz etimológica con 
el Estado). En vez de un muro de separación entre sanos y enfermos o de prácticas de vigilancia 
que restringen la circulación y el contacto de los cuerpos (cuarentena), nos encontramos con un 
nuevo conjunto de problemas vinculados a las tasas y probabilidades que pueden confeccionarse 
sobre la cantidad de enfermos, sobre las principales franjas etarias afectadas, acerca de cuáles son 
los efectos de la enfermedad así como los de la inoculación, cuál es el riesgo de mortalidad por 
enfermedad y si acaso éste es mayor o menor al riesgo de inocularse, entre otros. Se trata entonces 
de las epidemias y de las campañas sanitarias para combatirlas; c) Polizei. Las modalidades de 
regulación de los fenómenos de la población experimentan una capilarización cada vez mayor. La 
semántica de la gubernamentalidad comienza a apuntar simultáneamente al aumento de las fuerzas 
del estado y a la felicidad de los hombres. Esto se plasma con el par de opuestos política-policía 
(Politik-Polizei). La Politik, remite a la política exterior de los estados, a la diplomacia militar y a 
la búsqueda de un equilibrio europeo que comporte una dinámica de fuerzas entre los diferentes 
estados, mientras que la Polizei refiere al “interior” del Estado de modo positivo, es decir, constituye 
una modalidad de regulación que pretende favorecer todos los aspectos de la vida. La policía no 
se ocupa meramente de la subsistencia, pues así el estado no podría obtener fuerzas: con el vivir 
no alcanza, es necesario “un poco más que vivir”. Por eso el estado, a través de la policía, no va 
solamente a intervenir en la vida de los individuos para conservar su propio poder, sino que debe 
procurar la felicidad, el beneplácito de éstos para poder aumentar cada vez más su propio poder. 
La policía es la encargada de lograr la compatibilidad entre la fuerza estatal y la felicidad de los 
hombres, al punto tal que debe conseguir que la felicidad de los hombres equivalga a la utilidad y 
a la fuerza del Estado.

65  Ibid., p. 71.
66  Resulta indispensable dejar en claro que durante el periodo en que Agamben se dedicó a 

las investigaciones de los volúmenes i, iii y ii, 1 de Homo sacer, aún no habían sido publicados dos 
cursos de Foucault que, de algún modo, refutarían el reproche de mantener un “centro vacío” entre 
sus enfoques teóricos sobre el poder. Estos cursos, publicados en francés en 2004, son Seguridad, 
territorio, población y Nacimiento de la biopolítica. Sin embargo, no deja de ser cierto que la relación 
entre biopolítica y totalitarismo no ha sido desarrollada exhaustivamente por Foucault. 

En-Claves14-book.indb   80 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

Totalitarismo arendtiano y biopolítica foucaultiana	 81

poder sobre la vida desnuda, a la que sustrae de las formas de vida en las que 
normalmente se encuentra ligada.

Cabe señalar que Foucault no pretendió delinear una teoría del poder, y que 
sus análisis privilegiaron los procesos de subjetivación.67 Sin embargo, como 
bien señala Esposito,68 puede leerse en Foucault un movimiento oscilatorio entre 
el paradigma de la soberanía y el de la biopolítica, lo que le plantea dificultades 
a la hora de periodizar ambas. Esta oscilación entre ambos paradigmas y, por 
lo tanto, la naturaleza de su relación, implica a su vez un vaivén entre la cara 
positiva —productiva— de la biopolítica y su deriva tanática. La paradoja entre 
soberanía y biopolítica, entre muerte y vida, estalla dentro del léxico foucaultiano 
de modo contundente:

En cambio, lo que hace que el poder atómico sea, para el funcionamiento 
del poder político actual, una especie de paradoja difícil de soslayar, si no com-
pletamente insoslayable, es que en la capacidad de fabricar y utilizar la bomba 
atómica tenemos la puesta en juego de un poder de soberanía que mata pero, 
igualmente, de un poder que es el de matar la vida misma. De modo que, en 
ese poder atómico, el poder que se ejerce actúa de tal manera que es capaz de 
suprimir la vida. Y de suprimirse, por consiguiente, como poder capaz de asegu-
rarla. O bien es soberano y utiliza la bomba atómica —pero entonces no puede 
ser poder, biopoder, poder de asegurar la vida como lo es desde el siglo xix— o 
bien, en el otro extremo, tenemos el exceso, al contrario, ya no del derecho 
soberano sobre el biopoder sino del biopoder sobre el derecho soberano. Este 
exceso del biopoder aparece cuando el hombre tiene técnica y políticamente 
la posibilidad no sólo de disponer la vida sino de hacerla proliferar, de fabricar 
lo vivo, lo monstruoso y, en el límite, virus incontrolables y universalmente des-
tructores. Extensión formidable del biopoder que, en oposición a lo que yo decía 
recién sobre el poder atómico, va a desbordar cualquier soberanía humana.69

Vida y política

Foucault, pero sobre todo Agamben, apelan a la figura clásica del bíos polítikós 
aristotélico para echar luz sobre la relación entre vida y política. Sin embargo, 

67  Cf. M. Foucault, “Le sujet et le pouvoir”, en op. cit., pp. 221-243. Así como también “‘Omnes 
et singulatim’: vers une critique de la raison politique”, en Dits et écrits iv, pp. 134-161.

68  R. Esposito, Bíos, pp. 54-55. 
69  M. Foucault, “Il faut défendre la société”, en op. cit., p. 226. (La traducción está tomada de 

M. Foucault, Defender la sociedad. Curso en el Collège de France [1975-1976], Buenos Aires, fce, 
2000, pp. 229-230. (Las cursivas son mías.)

En-Claves14-book.indb   81 04/11/13   14:54



82	 Federico Donner

EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

Esposito señala que ese gesto carece de fuerza, pues dicha semántica cobra 
sentido justamente en su retiro.70 En otros términos, y más allá de poder situar, 
junto con Agamben, la biopolítica en el origen mismo de la polis griega o, por el 
contrario, de rubricar su pertenencia inextricable a la modernidad política —con 
Foucault y Esposito, pese a que no acuerdan completamente en la periodización 
de la modernidad política—, puede afirmarse que todos estos autores coinciden 
justamente en que en la biopolítica contemporánea los términos bíos y zoé 
resultan indistinguibles. 

La biopolítica exige una aclaración de sus términos, no tanto por su carga eti-
mológica sino más bien por las interrogantes que despiertan una nueva forma de 
pensar la política en su relación con la vida. De hecho, ésa es la intención de la 
trilogía de Esposito,71 pero también del pensamiento de Agamben. La apuesta 
espositeana es la de pensar una política para la vida y no sobre la vida en 
términos que no se discutirán aquí pero que indican un intento de encontrar un 
paradigma que permita la profundización de los interrogantes ya delineados 
por Foucault. La reposición de la semántica nietzscheana de la vida politizada 
(la vida entendida como poder) signa el proyecto de Esposito por pensar la re-
lación entre política y vida como una inmanencia de mutua determinación. Por 
su parte, las figuras agambenianas inspiradas en Pablo de Tarso y en Walter 
Benjamin72 que apelan a la suspensión de todo mecanismo jurídico —pues no 
hay derecho que no sea un dispositivo de apropiación de la nuda vida—, son 
también una apuesta por resolver la problemática relación entre política y vida. 
Los interrogantes abiertos por Foucault persisten, más allá de la gravedad o 
no de sus lagunas léxicas y sus indecisiones: ¿es posible pensar la vida en 
términos relacionales, no sustancialistas, sin que por ello esté destinada a ser 
una y otra vez capturada por los mecanismos de biopoder? ¿O será acaso que 
esa vida es una pura indeterminación que sin embargo sea objeto y a su vez 
escape a las garras del poder soberano?

Conclusión

Pese a que Foucault y Arendt conciben la relación entre poder y política de 
modos muy diferentes, se ha dado cuenta aquí de algunos indicios para pensar 

70  R. Esposito, Bíos, p. 25.
71  La trilogía está compuesta por Communitas. Origen y destino de la comunidad; Immunitas. 

Protección y negación de la vida; y Bíos. 
72  Esto puede verse fundamentalmente en G. Agamben, El tiempo que resta. Comentario a la 

Carta a los romanos de Pablo. Madrid, Trotta, 2006. 

En-Claves14-book.indb   82 04/11/13   14:54



EN-CLAVES del pensamiento, año VII, núm. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

Totalitarismo arendtiano y biopolítica foucaultiana	 83

que el silencio de Foucault respecto a Arendt se debe, fundamentalmente, a 
que no puede evitar el uso de la categoría de totalitarismo, la cual le plantea 
una dificultad, una indecidibilidad a la hora de inscribirlo en su propio análisis 
de la biopolítica. Ambos muestran una perplejidad similar respecto a que el 
totalitarismo se nutre de las tradiciones políticas occidentales y que, a la vez, 
constituye un fenómeno sin precedentes que no puede ser de ningún modo 
reducido a esas tradiciones. 

Por su parte, Agamben exige que el totalitarismo y el campo de concentra-
ción sean incorporados como los elementos centrales que determinan la lógica 
biopolítica de captura de la nuda vida. De allí sus reclamos a las reservas que 
mostraron tanto Arendt como Foucault a la hora de erigir al totalitarismo como el 
acontecimiento nodal de la política moderna. Sin embargo, a la hora de explorar 
los motivos de dichas reservas, lo que termina poniéndose en cuestión es más 
bien la propia tesis agambeniana. Dicho de otro modo, no se trataría tanto de la 
existencia de “flancos ciegos” o de “centros vacíos” en las producciones teóricas 
de la filósofa alemana y del pensador francés, sino más bien de señalar que 
ambos autores asumen que el carácter problemático de dicho fenómeno aún 
dista de estar agotado. Esto no significa que para Arendt y Foucault —mutatis 
mutandis—, el totalitarismo carezca de cierta racionalidad o que no guarde 
ningún tipo de relación con la modernidad política que lo precede, sino que 
continúa siendo una sombra que pone en jaque las categorías que ambos han 
desplegado para analizar la política del siglo xx.

Fecha de recepción: 04/08/2011
Fecha de aceptación: 07/12/2011

En-Claves14-book.indb   83 04/11/13   14:54




