TOTALITARISMO ARENDTIANO Y BIOPOLITICA
FOUCAULTIANA: LA HIPOTESIS AGAMBENIANA
DE DESCONEXION

FEDERICO DONNER®

Resumen

ara Giorgio Agamben, Michel Foucault no logré vincular sus analisis biopoli-

ticos con el totalitarismo, del mismo modo que Hannah Arendt no establecié
una relacion entre Los origenes del totalitarismo y La condiciébn humana. Por
eso postula la necesidad de un nuevo paradigma biopolitico que permita pensar
la solidaridad tedrica e histérica entre el campo de concentracion y la politica
moderna centrada en la vida bioldgica.

Se intentara aqui una revision de esta lectura agambeniana haciendo
foco en la relacion entre poder soberano y biopolitica. Esta relacién continda
siendo paraddjica, porque desde el momento en que el poder politico occidental
se propuso proteger y multiplicar la vida, ha librado las guerras mas sangrientas
y ha cometido genocidios de magnitudes impensables.

Palabras clave: biopolitica, totalitarismo, campo de concentracion, soberania,
modernidad.

" Becario doctoral del CONICET, Argentina, <fededonner@gmail.com>.

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 63 04/11/13 14:54



@ Federico Donner

Abstract

According to Giorgio Agamben’s view, Michel Foucault has failed to link his biopo-
litical analysis with totalitarianism, as well as Hannah Arendt has not established
a relationship between The origins of Totalitarianism and The Human Condition.
Hence, Agamben remarks the need for a new biopolitical paradigm that enables
to think a theoretical and historical connection between the Concentration camp
and modern politics focused on biological life.

This paper will attempt to revise this agambenian assumption, focusing on the
relationship between Sovereign power and Biopolitics. This relationship remains
paradoxical, especially from the moment Western political power engaged itself
to protect and multiply life, it waged the bloodiest wars and committed genocide
in unthinkable magnitudes.

Key words: biopolitics, totalitarianism, concentration camp, sovereignty, Modern
times.

Introduccion

El proyecto agambeniano sobre los paradigmas biopoliticos del homo sacery
del campo como nomos de lo politico moderno le otorga un lugar central a las
reflexiones de Hannah Arendt y de Michel Foucault. Si bien pueden detectarse
lineas convergentes entre ambos pensadores respecto a sus diagndsticos sobre
la modernidad politica y la crisis del modelo analitico de la soberania, Agamben
cree que la falta de una relacion explicita entre ambos pensadores se debe a la
dificultad que experimenta el pensamiento politico occidental para vincular a la
biopolitica con el totalitarismo. El italiano repara en el hecho significativo de
que Foucault jamas haya mencionado la obra de Arendt, y sefiala ademas
dos desconexiones internas: por un lado, sostiene que Arendt no incluye en La
condiciéon humana las conclusiones sobre sus estudios acerca del totalitarismo;
por el otro, sefala que existe una especie de centro vacio en la teoria foucaultiana
que se abre entre las practicas de subjetivacion y los procesos biopoliticos de
totalizacion.

Agamben le reprocha a Arendt la falta de una perspectiva biopolitica que, a su
juicio, le habria obturado una lectura en conjunto de la preeminencia de la labor
(la actividad humana vinculada a la reproduccion bioldgica, de caracter ciclico)
en la modernidad con el fenédmeno totalitario. A su vez, le reclama a Foucault
no haber completado sus analisis biopoliticos con la experiencia del campo de

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 64 04/1113 14:54



Totalitarismo arendtiano y biopolitica foucaultiana @

concentracion y su vinculo con el estado de excepcidn en los gobiernos totalita-
rios. El italiano atribuye estas fracturas a la falta de un nuevo paradigma capaz
de iluminar estos intersticios y postula que la légica de la excepcidén soberana
es la cifra biopolitica a través de la cual debemos comprender la relacién entre
el ordenamiento juridico-politico moderno y la vida desnuda.

Se propone aqui una revision de esta lectura agambeniana, fundamentalmente
en lo referido a su hipdtesis de desconexién entre el analisis arendtiano de las
tres actividades de la vita activa (labor, trabajo y accion) y el de la emergencia
del fendmeno totalitario. Se intentara mostrar como la propia Arendt deja ciertas
indicaciones explicitas al respecto, lo que no sélo cuestiona la hipétesis de des-
conexién, sino que permite la formulacién de algunas interrogantes acerca del
sentido y la periodizacién de la biopolitica. A su vez, esta estrategia de invertir
la pregunta agambeniana servira para una mejor comprension del silencio de
Foucault respecto a la categoria arendtiana de totalitarismo, silencio que remite
al problema de su oscilacion tedrica entre la cara positiva de la biopolitica y su
deriva tanatica, sefialada por Roberto Esposito."

Zoé y bios en La condicion humana

El término griego bios expresa la existencia politica, mientras que zoé refiere a
aquello que los hombres tienen en comun con los animales y las plantas. Esta
distincion fundamental fue subsumida bajo el término latino vita, y cuya voz, en
las lenguas modernas —vida, vie, vita, etcétera—, esconde, bajo una aparente
univocidad, los dos aspectos mencionados.

Arendt rehabilita esta distincion aristotélica, mientras que Foucault y Agam-
ben se sirven de la misma para pensar la modernidad bajo la forma de un
acontecimiento signado por el ingreso de la zoé al ambito de pdlis. Se trata,
nada menos, que de la inclusién, en el seno de la comunidad politica, de aquel
caracter biolégico que el hombre comparte con los otros seres vivientes y que,
justamente por eso, permanecia relegado a la esfera de la necesidad de los
hombres que no eran libres. Segun Foucault, la biopolitica —politizacion de la
animalidad del hombre—, no sélo pertenece a la modernidad, sino que resulta
su acontecimiento mas decisivo.

Esto suscita algunos interrogantes: ¢ la politica retiene en su estructura a lo
biopolitico ya desde sus inicios?, ;0 acaso esta relacion comienza recién cuando

1 Cf. Roberto Esposito, “El enigma de la biopolitica”, en R. Esposito, Bios. Biopolitica y filosofia.
Buenos Aires, Amorrortu, 2006, pp. 23-72.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 65 04/11/13 14:54



@ Federico Donner

la modernidad se dispone a unir dos aspectos que hasta ese momento perma-
necian separados? Para comprender la relacién entre bios (vida politicamente
calificada) y zoé (vida bioldgica) resulta ineludible la interpretacion foucaultiana
de la Politica de Aristételes: “Durante milenios, el hombre siguié siendo lo que era
para Aristételes: un animal viviente y ademas capaz de una existencia politica;
el hombre moderno es un animal en cuya politica esta puesta en entredicho su
vida de ser viviente”.2 Agamben retoma esta lectura foucaultiana y se propone
como tarea reflexionar sobre esta conjuncion —“ademas”— entre el hombre
como animal viviente y su capacidad de existir politicamente, pues no admite el
supuesto de una separacion entre el animal viviente y la existencia politica que,
en todo caso, juzga como una relacion de implicancia, una exclusion inclusiva.?
Leida asi, la distincion aristotélica entre el mero vivir y la vida politicamente
calificada* implicaria que lo politico precisa definirse en referencia a su otro
biolégico, haciendo de toda politica una biopolitica desde su mismo origen.
Ya en L'uomo senza contenuto Agamben coincidia con Arendt en la distin-
cion clasica entre las tres actividades de la vita activa.® Veinticinco afios mas
tarde, con la publicacion de Homo sacer I, retoma esta triple distincion y la
relacion entre bios y zoé a la luz de La condicién humana. Agamben resalta la
oposicion aristotélica entre el mero vivir y el vivir bien (eu zen), iguala el zen
(vivir bioldgico) a la vida desnuda® y postula que esa oposicion es esencial en
la concepcion aristotélica de la polis. Por su parte, Arendt no se limita a pensar
la polis como exclusion del oikos (la esfera privada, hogarefia), y en esto sigue
consecuentemente a Aristételes, ya que afirma que la posesion de un oikos es
la condicion necesaria para poder participar en la esfera de la libertad politica.”
Como bien sefiala Adriano Correia,® Agamben fuerza la lectura arendtiana de

2 Michel Foucault, Historia de la sexualidad. I. La voluntad de saber, 282 ed. México, Siglo XXI,
1996, p. 173. (Las cursivas son mias.)

3 Giorgio Agamben, Homo Sacer. I. El poder soberano y la nuda vida. Valencia, Pre-Textos,
1998, pp. 17-18.

4 Cf. Aristoteles, Politica, vers. bilin. de Antonio Gémez Robledo. México, UNAM, 2000.
(Especialmente 1252b 30 y 1252a, 26-35a.)

5 G. Agamben, L'uomo senza contenuto. Milan, Rizzoli, 1970. (Véase especialmente el cap. 8
“Poiesis e praxis”, pp. 103-141.)

6 G. Agamben, Homo Sacer..., p. 16.

7 “What prevented the polis from violating the private lives of its citizens and made it hold sacred
the boundaries surrounding each property was not respect for private property as we understand it,
but the fact that without owning a house a man could not participate in the affairs of the world because
he had no location in it which was properly his own”. (Hannah Arendt, The Human Condition. 22 ed.
Chicago, The University of Chicago Press, 1958, pp. 29-30.)

8 Adriano Correia, “¢La politica occidental es co-originariamente biopolitica? Agamben frente
a Foucault y Arendt”, en Observaciones Filoséficas. Revista de Filosofia Contemporanea. Madrid,

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 66 04/11/13 14:54



Totalitarismo arendtiano y biopolitica foucaultiana @

Aristoteles, pues extrapola la distincidon bios-zoé del ambito de la polis griega
al de la soberania moderna. Si bien es cierto que la esfera doméstica integra
la hylé, la “materia” de la polis —constituida por la ktesis (posesion), que
incluye las casas, los linajes pero también los alimentos, las tierras, el dinero,
los esclavos, etcétera—, Aristételes aclara que esta hyl/é no forma parte de la
polis en sentido estricto, ya que no debe considerarse parte de la polis todo lo
que para ella debe existir necesariamente.®

Segun Arendt, la distincion entre zoé y bios se corresponde con la de necesidad
y libertad, con la de vivir y vivir bien. Sin embargo, esto no significa que exista algo
asi como una mera vida desnuda fuera de los limites de la polis. Correia remarca
que en Aristoteles lo natural no se reduce a lo bioldgico, sino que lo incluye.™
Huelga decir que la insinuacion de algun tipo de biologicismo en Aristoteles es un
anacronismo.'" La inscripcion de la polis en la physis no debe entenderse de ese
modo, asi como tampoco puede pensarse que la doble definicion del hombre como
zoon politikon y como zoon logon ekhon (un animal capaz de existencia politica
y capaz de hablar) indique que el bios politikés tenga su origen en aquello que
el hombre comparte con los otros vivientes.

La facticidad de la vida es, por el contrario, una condicion de lo politico desde
el punto de vista de la génesis, pero no define la “actividad” de la polis que es la
de vivir bien, télos del movimiento de su génesis.' Por eso mismo, Arendt aclara
que “Aristoteles, para el que la palabra politikon era un adjetivo para la organi-
zacion de la polis y no una caracterizacion arbitraria de la convivencia humana,
no se referia de ninguna manera a que todos los hombres fueran politicos o a
que en cualquier parte donde viviesen hombres hubiera politica, o sea, polis”."3

La polis es un ambito propiamente humano de caracter peculiar y “la orga-
nizacion de ésta representa la suprema forma humana de convivencia y es,
por lo tanto, humana en un sentido especifico, igualmente alejado de lo divino,
que puede mantenerse por si solo en plena libertad y autonomia, y de lo ani-
mal, en que la convivencia —si se da— es una forma de vida marcada por la
necesidad”."

ndm. 8 (1er. semestre de 2009). <http://www.observacionesfilosoficas.net/lapoliticaoccidental.
htm#sdfootnote2sym>.

9 Aristoteles, Politica, vil 8, 1328 a 21-25y 119, 1281 a 31-33.

0 A. Correia, “¢La politica occidental es co-originariamente biopolitica? Agamben frente a
Foucault y Arendt”, en op. cit., p. 5.

" Manfred Riedel, “Politica y metafisica en Aristoteles”, en Metafisica y metapolitica. I. Estudios
sobre Aristételes y el lenguaje politico de la filosofia moderna. Buenos Aires, Alfa, pp. 68-91.

2 Ipid., pp. 84-85.

3 H. Arendt, ;Qué es la politica? Trad. de Rosa Sala Carbé. Barcelona, Paidos, 1997, p. 68.

4 Idem.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 67 04/1113 14:54



@ Federico Donner

Segun Arendt, la esfera de la accidn no presupone un objeto, un material
sobre el que se actua. Eso le corresponde a la tékhne, que se relaciona con la
materia. De modo diferente, Agamben sostiene que la politica es metafisica,
pese a su pretension de ubicarse en el terreno de la filosofia practica, pues
decide ya de entrada que existe en el hombre un nucleo separable —la nuda
vida— que cumple el papel de objeto del poder biopolitico soberano. Para
Arendt, por el contrario, “el hombre es a-politico. La politica nace en el Entre-
los-hombres, por lo tanto completamente fuera del hombre. De ahi que no haya
ninguna substancia propiamente politica”."®

La politica como proceso de fabricacion

Resulta util recordar las nociones arendtianas de labor, trabajo y accién. El
objeto de la labor es asegurar la supervivencia de la vida individual y de la
especie, por lo que responde al ritmo de los ciclos naturales. Lo laborado se
consume, de modo que la labor no crea ni inserta nada nuevo en el mundo.
En la labor, el hombre no es propiamente humano, sino animal laborans. El
trabajo, por su parte, responde al paradigma griego de la tékhne, y se define
como un proceso de interrupcion de la circularidad de la esfera de la necesidad.
El artesano concibe un modelo y la técnica que utiliza en la fabricacion —como
en el caso de quien construye una mesa con la madera del arbol— mienta una
violencia, ya que extrae un material de la naturaleza, arrancandolo de su ciclo.
El producto de la fabricacion pasa a formar parte del Mundo de los objetos
que alberga al hombre. No obstante, el trabajo no requiere necesariamente
de la presencia de los otros, sino que sdlo se relaciona con el material, es
decir con el mundo. El fabricante no puede hallarse solo, ya que un mundo
habitado Gnicamente por él lo convertiria en una especie de dios, a la manera
del Demiurgo platénico, y dejaria por tanto de ser un homo faber."® La accion,
en cambio, requiere de la presencia de los otros, y sus consecuencias, a
diferencia del trabajo, no pueden ser calculadas ni medidas. Por eso mismo,
Arendt afirma que ya en Platon comienza a perfilarse una forma de entender
la politica como tékhne y no como accién, ya que la accion prescinde del mo-
delo que le asegura a la fabricacion su mensurabilidad.'” La accién implica
siempre un nuevo comienzo y es, de las tres actividades, la que esta mas

15 Ibid., p. 46.
6 H. Arendt, The Human Condition, p. 22.
7 Idem.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 68 04/11/13 14:54



Totalitarismo arendtiano y biopolitica foucaultiana @

estrechamente vinculada con la natalidad. La accion no se vincula con la na-
talidad en su sentido biolégico —que es el de la perpetuacién de la especie
y que no admite individualidad—, sino en el sentido publico de la novedad
que trae consigo cada recién nacido, pues la accion de cada nuevo hombre
trasciende las determinaciones de la necesidad.

Arendt sefiala tres grandes transformaciones que cifran la Epoca Moder-
na: a) la caida del modelo filosoéfico de la vita contemplativa a manos del
de la vita activa; b) sostiene que dentro de esta ultima se dio una inversion
jerarquica donde la labor, considerada como la ultima en la escala por su
vinculo con la necesidad de la vida biolégica, fue elevada por sobre el trabajo
y la accion; y c) la doble subsuncion de la esfera publica y de la privada a
manos de la esfera social, cuyo resultado es el emborronamiento de las
fronteras clasicas entre el oikos, la sociedad y el espacio publico donde
tenia lugar la accion politica.

La segunda inversién es la mas determinante: “Lo que exige explicacion
no es la moderna estima del homo faber, sino el hecho de que esa estima fue
rapidamente seguida de la elevacion de la labor al mas alto puesto en el orden
jerarquico de la vita activa”.'® En otros términos, la modernidad entrono y desti-
tuyo rapidamente al hombre-productor y convirtio a las actividades relacionadas
con la reproduccion bioldgica en el centro de sus preocupaciones.

Para comenzar a contrarrestar la hipotesis agambeniana de desconexion
interna en la obra de Arendt, resulta clave destacar una primera vinculacion
entre La condicion humana y su ensayo sobre el totalitarismo: el triunfo del
animal laborans en la Modernidad trajo como consecuencia la comprension
de la Naturaleza y de la Historia en términos de proceso, pero no ya de un
proceso a la tradicional usanza de la tékhne clasica, guiado por un modelo y
que permitia la pregunta del ser —el “qué”— de las cosas, sino de un proceso
indefinido, un movimiento sin interrupcion que soélo se pregunta por el “como”.?
La accion politica comprendida como fabricacion, implica razonar bajo el modo
de “tener en cuenta las consecuencias”, expulsando asi lo inesperado, el pro-
pio hecho del actuar humano, porque resulta poco razonable o poco racional
esperar que ocurra aquello que no es mas que una “infinita improbabilidad”.2°

Segun Arendt, la derrota del homo faber trajo como consecuencia la
desaparicion del Mundo, es decir, su alienaciéon en manos del proceso infinito
de acumulacion de riquezas que, “estimulado por el proceso de la vida y a su

8 Ipid., p. 306. (La traduccion que tomamos es H. Arendt, La condicion humana. Buenos Aires,
Paidos, 2003, p. 331.)

9 Ibid., p. 307.

20 Ibid., p. 246.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 69 04/11/13 14:54



@ Federico Donner

vez estimulando la vida humana, solo es posible si se sacrifican el mundo y la
misma mundanidad del hombre”.?!

Este proceso tuvo dos etapas, la primera signada por la expropiacién de
los “pobres trabajadores”, despojados de la proteccién privada de la familia
y la propiedad. La segunda se completé cuando “la sociedad se convirtié en
el sujeto del nuevo proceso de la vida”, erigiéndose en el “sujeto’ colectivo
del proceso de la vida”.?? De este modo, se derrumbd la frontera protectora que
separaba al mundo humano de la naturaleza ciclica, y la sociedad engull6 a la
esfera privada, reemplazando la familia y sus relaciones por los lazos nacionales
de sangre y suelo.®

La politica como fabricacion desplaza a la accién y a la palabra, que se di-
ferencian de la primera por no ser medios para un fin, sino que son un fin en si
mismas, pues son las actividades del hombre qua hombre. Estas actividades
carentes de télos no dejan tras de si ningun trabajo, y se oponen al eu zen
aristotélico, el vivir bien. Para los antiguos el vivir bien no era el producto de un
trabajo, sino una actividad en la que el medio era ya de por si el fin.2

Con la sustitucion de la accion politica por la fabricacion,?® el hombre dejo de
procurar la inmortalidad en la esfera publica y se consideré parte de dos proce-
sos suprahumanos y totalizantes, Naturaleza e Historia, que ya no responden
siquiera a las medidas estables de la antigua tékhne, que hacia posible alcanzar
un télos determinado y concreto. Este proceso de fabricacion tampoco apunta
al establecimiento de un mundo, al modo del homo faber, sino que erige a la
propia vida biolégica como el bien supremo.?®

Esta busqueda de inmortalidad se comprende ahora en términos de la vida
de la especie humana como proceso vital eterno.?’ La caida de la frontera
entre la esfera de la necesidad y la de la libertad, implica la imposicion del
modelo de la especie y la pérdida de la novedad individual, ya que el hombre
socializado —del marxismo— no obra siquiera de acuerdo al propio interés, sino
de acuerdo a las fuerzas naturales del propio proceso vital.?®

Si Arendt caracteriza al totalitarismo por su pretension de dominio total del
hombre, puede afirmarse que su vinculo con La condicién humana radica en que
ésta nos muestra el largo trayecto que han recorrido, desde la Antigliedad hasta

2

Ibid., p. 256.
22 |dem.

23 |dem.

24 pid., p. 207.
25 Ipid., p. 296.
% Ipid., p. 312.
27 Ibid., p. 322.
28 Ipid., p. 321.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 70 04/1113 14:54



Totalitarismo arendtiano y biopolitica foucaultiana @

nuestros dias, las tres actividades de la vita activa, poniendo asi en evidencia la
paulatina inscripcion de la zoé en los calculos del poder politico. Resulta dificil
creer entonces que, para Arendt, La condicién humana no cumpla ningun rol
conceptual para comprender el surgimiento de los regimenes totalitarios.

Escribe Arendt: “La ultima etapa de la sociedad laboral exige de sus miem-
bros una funcién puramente automatica, como si la vida individual se hubiera
sumergido en el total proceso vital de la especie y la Unica decision activa que se
exigiera del individuo fuera soltar, por decirlo asi, abandonar su individualidad”.?®

La hipétesis de desconexion agambeniana se ve aun mas comprometida
ante afirmaciones como ésta:

La reciente historia politica esta llena de ejemplos de que la expresion ‘material
humano’ no es una metafora inofensiva, y lo mismo cabe decir de la multitud
de modernos experimentos cientificos en ingenieria, bioquimica, cirugia ce-
rebral, etcétera, que tienden a tratar y cambiar el material humano como si
fuera cualquier otra materia. Este enfoque mecanicista es tipico de la Edad
Moderna; la antigiiedad, cuando perseguia objetivos similares, se inclinaba
a pensar en los hombres como si fueran animales salvajes a los que era
preciso domesticar. Lo Unico posible en ambos casos es matar al hombre, no
necesariamente como organismo vivo, sino qua hombre”.3°

Comprension de los Ensayos de comprension

En consonancia con su hipétesis de desconexién, Agamben lee “Las técnicas
de las ciencias sociales y el estudio de los campos de concentracion™! y se-
fiala que este proyecto de investigacion “por desgracia, no tuvo continuidad”.3?
Rapidamente, resalta su falta de perspectiva biopolitica. La hipoétesis arend-
tiana reza que los campos de concentracion son “los laboratorios en que se
experimenta la dominacién total, ya que, siendo la naturaleza humana tal cual
es, esta meta sélo puede alcanzarse bajo las circunstancias extremas de un
infierno fabricado por el hombre”.3® Agamben invierte esta tesis arendtiana y

2% |dem. (La condicion humana, p. 346).

30 Jbid., p. 188, n.15. (La condicion humana, p. 212, n. 15).

31 H. Arendt, “Las técnicas de las ciencias sociales y el estudio de los campos de concentracién”,
en Ensayos de comprensién. Trad. de A. Serrano de Haro. Madrid, Caparrés, 2005, pp. 283-299.

%2 G. Agamben, Homo sacer..., p. 152.

33 H. Arendt, “Las técnicas de las ciencias sociales y el estudio de los campos de concentracién”,
en op. cit., p. 295.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 71 04/11/13 14:54



@ Federico Donner

afirma que “precisamente la transformacion radical de la politica en espacio de
la nuda vida (es decir, en un campo de concentracion), ha legitimado y hecho
necesario el dominio total. Sélo porque en nuestro tiempo la politica ha pasado
a ser integralmente biopolitica, se ha podido constituir, en una medida desco-
nocida, como politica totalitaria”.34

Esta inversién agambeniana merece dos aclaraciones. En primer lugar, la
postura arendtiana de que los campos de concentracion son el lugar privilegiado
de la pretension totalitaria de dominacion total del hombre no conforma a Agam-
ben, para quien el campo constituye el paradigma bajo el cual debe compren-
derse toda la modernidad politica. En segundo lugar, Agamben, a diferencia de
Arendt (y de Foucault, como se expondra mas abajo), privilegia exclusivamente
la deriva tanatica de la biopolitica —es decir, la postura que sostiene que la
centralidad de la vida en la politica moderna la convierte, tarde o temprano, en
una politica genocida—, mientras que Foucault destaca el caracter positivo del
biopoder (un poder mas bien productor y multiplicador de la vida que un poder
genocida). Si bien para Arendt la caida de la frontera entre la esfera natural y la
politica y la consecuente victoria del animal laborans permiten contextualizar
la emergencia de los gobiernos totalitarios, no es menos cierto que para ella el
fenémeno totalitario no solo carece de precedentes, sino que implica la ruptura
con todas las tradiciones politicas occidentales.3® Para la filosofa alemana, la
causalidad no puede aplicarse a los acontecimientos politicos, por lo que a
la afirmacién agambeniana de que el espacio de la nuda vida “ha hecho nece-
sario el dominio total”, debe contraponérsele la idea arendtiana, de indudable
inspiracion kantiana, de que “en las ciencias histéricas, la causalidad es una
categoria completamente extrana y falsificadora”. En este sentido, el pasado no
debe pensarse como causa eficiente del presente, “sino que ese pasado viene
a existir sélo con el suceso mismo”.% Lo inquietante del totalitarismo no es su
novedad, sino que evidencia el derrumbe y la impotencia de nuestras categorias
para juzgarlo.3”

34 G. Agamben, Homo sacer..., p. 152.

35 “Lo malo de los regimenes totalitarios no es que jueguen la politica del poder de una manera
especialmente implacable, sino que tras su politica se oculta una concepcion del poder enteramente
nueva y sin precedentes”. En p. 369, sostiene que “el totalitarismo difiere esencialmente de otras
formas de opresién politica que nos son conocidas, como el despotismo, la tirania y la dictadura.
Ahi donde se alz6 el poder desarroll6 instituciones politicas enteramente nuevas y destruy6 todas
las tradiciones sociales, legales y politicas del pais”. (Cf. H. Arendt, Los origenes del totalitarismo.
Madrid, Taurus, 1998, p. 336.)

36 H. Arendt, “Comprension y politica. Las dificultades de la comprension”, en Ensayos de
comprension, pp. 390-391.

37 Ibid., p. 391.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 72 04/11/13 14:54



Totalitarismo arendtiano y biopolitica foucaultiana @
Extraio olvido

Resulta llamativo que en su atenta lectura de Arendt, Agamben haya soslayado
“De la naturaleza del totalitarismo”, un texto que se encuentra cronolégicamente
a medio camino entre Los origenes del totalitarismo y La condicién humana, y
cuya linea argumentativa deja poco lugar a sus reproches sobre la desconexion
entre los analisis de la vita activa y el totalitarismo. En este ensayo, Arendt
aborda el fendmeno totalitario y se pregunta explicitamente si la irrupcion
histérica del totalitarismo “puede o no puede pretender un suelo igualmente
genuino, aun cuando oculto hasta hoy, en la condicién humana sobre la Tierra;
un suelo que sélo podia revelarse bajo las circunstancias de una unidad global
de toda la humanidad —circunstancias que ciertamente carecen de precedentes
tanto como el propio totalitarismo”.3°

El totalitarismo implica el derrumbe de toda moralidad, de todos los man-
datos y prohibiciones conocidos y la pérdida de todas las ideas de libertad y
justicia plasmadas en las relaciones sociales y en las instituciones politicas.*°
Tras la huella de Montesquieu, afirma que el totalitarismo ha hecho estallar
la disyuntiva del pensamiento politico occidental entre los gobiernos legales
y los ilegales. Desde el angulo de refraccion de la ley positiva, se trata de un
régimen “ilegal”, pero no resulta completamente arbitrario “en la medida en que
obedece con estricta l6gica y ejecuta con escrupulosa compulsion las leyes de
la Historia o de la Naturaleza”.*' El totalitarismo cree que si ejecuta con rigor
dichas leyes, podra producir una unica humanidad. Los regimenes precedentes
concebian a las leyes como un marco medianamente estable que delimitaba el
espacio para la accién de los hombres. Si bien esas leyes eran cambiantes, se
nutrian de fuentes atemporales que les otorgaban mayor permanencia que las
acciones de los hombres. El totalitarismo, por el contrario, hace “de los seres
humanos encarnaciones vivientes de tales leyes”,*? pues esas leyes no remiten
mas a una autoridad trascendente, porque “la naturaleza o la historia ya no son
fuentes estabilizadoras de autoridad”, sino que “ellas mismas son movimientos” .43

Con la desaparicion del espacio publico, el totalitarismo invierte por com-
pleto la correspondencia que se daba entre los pares ley-estabilidad y accion
humana-movimiento. El movimiento pasa a ser patrimonio de la ley y lo que

38 H. Arendt, “De la naturaleza del totalitarismo”, en Ensayos de comprension, pp. 395-431.
Ibid., p. 407. (Las cursivas son mias.)

Ibid., p. 395.

" Ibid., pp. 408-409.

2 Ibid., p. 409.

3 Ibid., p. 410.

BB B A W
o ©

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 73 04/1113 14:54



@ Federico Donner

ahora debe ser estabilizado es la singularidad humana, eliminando asi todo
rasgo individual que, por su imprevisibilidad, amenace la existencia de la clase
social o de la raza.**

Si se lee entonces La condicion humana a la luz de “De la naturaleza
del totalitarismo”, la solidaridad tedrica entre la primera y Los origenes del
totalitarismo resulta dificil de poner en cuestion. No se trata aqui de sefialar
una lectura errénea o incompleta de Agamben, sino mas bien de evidenciar su
operacion interpretativa, cuyo objeto es erigir un nuevo paradigma de lo politico
moderno. En el transcurso de dicha operacion hermenéutica, Agamben violenta
las categorias arendtianas doblemente. Por un lado, postula una nueva version
arendtiana de Aristoteles para poder afirmar que el campo es la encarnacion
contemporanea de una biopolitica cuyo origen puede rastrearse en la expulsion
inclusiva de la zoé; y en segunda instancia, intenta ubicar al fendmeno totalitario
como una consecuencia necesaria de los analisis de La condicion humana.

El silencio de Foucault sobre Arendt y el problema de la
soberania

La unica menciéon explicita del nombre de Arendt en un texto de Foucault
se remite a una entrevista de 1983. Ahi Foucault se limita a marcar que la
tajante distincion arendtiana entre las relaciones de poder —entendido como
consenso— Y las de dominacién es “un poco verbal“, sugiriendo que seamos
muy cuidadosos y empiricos a la hora de analizarla.*®

Una lectura apresurada llevaria a hacer hincapié en la distancia teérica que
trata de tomar Foucault respecto a Arendt. No obstante, se trata de una lectura
insuficiente. Es cierto que Foucault procura no utilizar la categoria totalitarismo,
pues cree que no es necesario referirse a los campos de concentracion para dar
cuenta de las relaciones entre la racionalizacion y los excesos del poder politico
estatal.*® Sin embargo, en varios pasajes de su obra menciona explicitamente
(¢,a su pesar?) al nazismo y al estalinismo en tdndem, como si fueran un par,
al igual que la categoria arendtiana de totalitarismo.*”

4 Ibid., p. 411.

45 M. Foucault, “Politique et éthique: une interview”, en Dits et écrits Iv. Paris, Gallimard, 1994,
pp. 584-590.

46 M. Foucault, “Le sujet et le pouvoir”, ibid., pp. 224-225.

47 Por ejemplo, “Il faut défendre la société”, en Cours au Collége de France 1975-1976. Paris,
Gallimard / Seuil, 1997, p. 13; mientras que en las paginas 249-250 se refiere al par fascismo-
stalinismo. Asimismo, se encuentran numerosas referencias en varias entrevistas y articulos

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 74 04/11/13 14:54



Totalitarismo arendtiano y biopolitica foucaultiana @

¢, Cual es el motivo por el cual el francés es reacio a utilizar la categoria de
totalitarismo? Fundamentalmente, porque Foucault vincula al totalitarismo con
el modelo de la soberania que pretende dejar atras y al que le opone el término
biopolitica.*®

¢,Coémo concibe Foucault a la soberania? El francés condensa la diferencia
entre soberania y biopolitica con dos férmulas que ya son canénicas: el derecho
del soberano es el derecho de muerte sobre el subdito que no obedece la
ley. Es un derecho ante todo negativo, de sustraccion. En cambio, el poder
biopolitico se define como el de hacer vivir y dejar morir. El derecho soberano
so6lo se refiere a la vida negativamente, como si se tratara de una especie de
mecanismo de sustraccion o de deduccion. Del mismo modo en que el soberano
se apropiaba de las cosechas de sus subditos sin por eso tomar medidas que
aseguraran mejores condiciones de siembra o de comercializacion, también
ejercia su derecho sobre la vida de sus subditos sin asumir la tarea de encargarse
de su crecimiento y desarrollo. Pareciera que con el poder biopolitico ocurre
mas bien lo contrario, pues se trata de un poder positivo que busca preservar,
desarrollar y multiplicar la vida del cuerpo social.*®

Foucault toma distancia de la teoria de la soberania. Desde el punto de vista
tedrico, porque las teorias que se centran en la relacion entre la politica y el
derecho no dan cuenta de los mecanismos efectivos de poder que producen,
regulan y protegen la vida de los individuos reales, sino que lidian con sujetos
ficticios (el ciudadano, el sujeto de derecho, la voluntad, o la “maldad” de los
hombres) y con discusiones tedricas abstractas acerca de cual es el régimen
politico mas apropiado o cual es el fundamento de la estatalidad. En segundo

publicados en M. Foucault, Dits et écrits 111 (1976-1979), Paris, Gallimard, 1994; asi como también
en Dits et écrits 1v (1980-1988), entre los que se destacan el ya citado “Le sujet et le pouvoir”.

48 Larelacion entre biopolitica y soberania se presenta de diferentes modos a lo largo de la obra
de Foucault, fundamentalmente en los cursos que dicté en el Collége de France durante la segunda
mitad de la década de los setentas; cf. M. Foucault, Seguridad, territorio, poblacién. Curso en el
College de France (1977-1978). Trad. de Horacio Pons. Buenos Aires, FCE, 2006; y Nacimiento de
la biopolitica. Curso en el College de France (1978-1979). Trad. de Horacio Pons. Buenos Aires,
FCE, 2007; ademas, cf. Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber; “Il faut défendre la société”;
y algunos articulos recopilados en Dits et Ecrits, entre los que se destacan “Omnes et singulatim”,
en Dits et écrits Iv (1980-1988), pp. 134-161; y “Le sujet et le pouvoir”, pp. 221-243. Por su parte,
Agamben y Esposito, han asumido la herencia biopolitica foucaultiana y se encargan, cada uno a
su modo, de explorar el vinculo entre soberania y biopolitica con la intencion de alcanzar una figura
mas englobante que complete el ensamble de los analisis biopoliticos foucaultianos. Cf. G. Agamben,
Homo sacer...; y la trilogia de Esposito, Communitas. Origen y destino de la comunidad, Buenos
Aires, Amorrortu, 2007; Immunitas. Proteccién y negacién de la vida. Buenos Aires, Amorrortu,
2009; y Bios.

49 M. Foucault, Historia de la sexualidad 1. La voluntad de saber, pp. 164-165.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 75 04/1113 14:54



@ Federico Donner

lugar, por motivos histéricos: hasta aproximadamente la segunda mitad del
siglo xvill, la otra cara del pensamiento contractualista estaba delineada por un
incipiente poder disciplinario que no dejaba de ser la contraparte indiscernible
del poder soberano.®® Sin embargo, atn no habia llegado la hora del umbral bio-
I6gico de las técnicas modernas de gobierno para las cuales el hombre-especie
pasé a ocupar un lugar y una importancia estratégicos dentro de los calculos
politicos. Este momento, umbral de modernidad biolégica,®! es en realidad una
articulacion de tres tiempos de los paradigmas biopoliticos foucaultianos: poder
pastoral, artes de gobierno y ciencias de la policia.5?

Si se consideran las definiciones mas extremas de Foucault, la biopolitica
estaria exclusivamente ligada con la produccién de subjetividades, es decir, a
las modalidades positivas que contornean y fortalecen la vida.

No obstante, Foucault reconoce que a partir del umbral de modernidad
biolégica (pero sobre todo a partir del siglo XiX) se han llevado a cabo las guerras
mas sangrientas y los mayores holocaustos sobre las propias poblaciones
en nombre de la vida. De algun modo, la biopolitica se ha convertido en su
reverso, en una tanatopolitica.5® ; Acaso esto significa el regreso del viejo
poder soberano? Foucault lo niega: “Si el genocidio es por cierto el suefo de
los poderes modernos, ello no se debe a un retorno, hoy, del viejo derecho
de matar; se debe a que el poder reside y ejerce en el nivel de la vida de la
especie, de la raza y de los fenomenos masivos de poblacion”.5*

En otros términos, y tal como lo desarrolla en “Il faut défendre la société”,
el genocidio es posible gracias a uno de los fendmenos biopoliticos mas
inquietantes: el racismo. El racismo es el medio de introducir dentro del dominio
de la vida —del que se ha hecho cargo el biopoder— un corte entre aquellos
que deben vivir y aquellos que deben morir.%®

50 “Puede decirse que la idea del panoptico, moderna en cierto sentido, es también una idea
muy arcaica, pues el mecanismo pandptico, en el fondo, intenta poner en el centro a alguien, un
0jo, una mirada, un principio de vigilancia que pueda de alguna manera hacer actuar su soberania
sobre todos los individuos [situados] dentro de esta maquina de poder. En ese aspecto, podemos
decir que el panoptico es el suefio mas viejo del mas antiguo de los soberanos: que ninguno de
mis subditos me eluda y ninguno de los gestos de ninguno de ellos me sea desconocido. En cierto
modo, el punto central del panoptico es el soberano perfecto”. (M. Foucault, Seguridad, territorio,
poblacion, p. 87.)

51 M. Foucault, Historia de la sexualidad 1. La voluntad de saber, p. 173.

52 Para el andlisis del poder pastoral, cf. M. Foucault, “Omnes et singulatim” y “Le sujet et le
pouvoir’; para el de las artes de gobierno y el de la policia, cf. Seguridad, territorio, poblacién y
Nacimiento de la biopolitica.

53 Cf. Foucault, “La technologie politique des individus”, en Dits et écrits Iv (1980-1988), p. 826.

54 M. Foucault, Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber, p. 166.

55 M. Foucault, “Il faut défendre la société”, en op. cit., 227.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 76 04/1113 14:54



Totalitarismo arendtiano y biopolitica foucaultiana @

La utilizacién foucaultiana de la categoria de racismo y su reparo en apelar
a la de totalitarismo muestran una oscilacion de la nocion de biopolitica que no
termina de definirse por la vida o por la muerte. Dicho de otro modo, no queda
claro si lo que se juega en los mecanismos de la biopolitica es la produccion
de la vida o la produccién de la muerte: “Hoy la situacion atémica se encuentra
en la desembocadura de ese proceso: el poder de exponer a una poblacion a
una muerte general es el envés del poder de garantizar a otra su existencia”.®

Resulta entonces que la figura del soberano como poder de muerte persiste,
y no solo porque el envés de la biopolitica sea la tanatopolitica, sino porque nos
encontramos muy lejos de algo asi como un retroceso del ambito juridico. El
poder soberano no ha desaparecido, sino que su edificio juridico convive con
mecanismos disciplinarios y con las tecnologias del biopoder. Pese a ser plexos
heterogéneos, Foucault no considera que el poder disciplinario y la biopolitica
sean términos excluyentes, sino que se yuxtaponen, y aquello que llama umbral
de modernidad biolégica no es otra cosa que una modalidad del poder donde
la proteccion de la vida asume un rol discursivo organizador:%” "No tenemos
mecanismos de seguridad que tomen el lugar de los mecanismos disciplinarios,
que a su vez hayan tomado el lugar de los mecanismos juridico legales. De
hecho, hay una serie de edificios complejos en los cuales el cambio afectara,
desde luego, las técnicas mismas que van a perfeccionarse o en todo caso
a complicarse, pero lo que va a cambiar es sobre todo la dominante o mas
exactamente el sistema de correlacion entre los mecanismos juridico legales,
los mecanismos disciplinarios y los mecanismos de seguridad”.%®

Como sefiala Esposito en Bios, Foucault presenta toda una serie de lagu-
nas léxicas y de indecisiones en este punto,®® pues encuentra que el francés
no puede ocultar sus vacilaciones respecto a si existe 0 no una discontinuidad
cronoldgica y de efectos entre soberania y biopolitica. La periodizacién foucaul-
tiana de las distintas reorganizaciones de los mecanismos de poder no ofrece
una respuesta univoca al problema de si la biopolitica produce subjetividad o
muerte, sobre todo si se toman en cuenta sus tajantes definiciones sobre poder
soberano y poder biopolitico y su paraddjica convivencia.

Los alcances de la pregunta acerca de la relacién entre soberania y biopoli-
tica exceden una discusién acerca de como establecer ciertas periodizaciones
dentro de la modernidad. Con esto no se esta afirmando aqui que la discusién
por la cronologia de las inflexiones modernas de los mecanismos de poder sea

5 M. Foucault, Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber, p. 166.
57 M. Foucault, “Il faut défendre la société”, en op. cit. pp. 33-36.

% M. Foucault, Seguridad, territorio, poblacién, p. 23.

5 R. Esposito, Bios, pp. 54-55.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 77 04/11/13 14:54



@ Federico Donner

una cuestién menor, sino que, mas bien, lo que se pone de relieve es la cuestion
del ingreso de la vida a los calculos del poder politico.

Precisamente, la vida —en su concepcion no-sustancialista— es nada me-
nos que el objeto privilegiado de la biopolitica asi como también su lugar de
resistencia. La resistencia jamas se ubica en un lugar de exterioridad respecto
al poder y, del mismo modo en que no es posible sefialar con exactitud dentro
de la densa trama de dispositivos, disposiciones e instituciones cual es el lugar
por excelencia del poder, lo mismo ocurre con los focos de resistencia.®°

No obstante, pese a todas estas salvedades, no queda claro cémo se resuel-
ve en la actualidad, en vistas de la convivencia de mecanismos heterogéneos,
la prevalencia de la soberania o de la biopolitica. Porque si lo caracteristico
de la biopolitica es la productividad positiva de la vida, su consolidacion y su
proliferacion, resulta que las experiencias totalitarias del siglo xX, imbuidas de
discursos y practicas protectoras de la vida despiertan una serie de interrogan-
tes. ¢Qué representan entonces para Foucault el nazismo y el estalinismo?
¢ Son el resultado final, inevitable si se quiere, de la légica de apropiacion de
la vida o, por el contario, son fendmenos que irrumpen sin ningun tipo de ante-
cedentes? Dicho de otro modo, ¢ puede decirse que toda la semantica positiva
de la biopolitica portaba ya en su seno su reverso tanatico y que, por lo tanto,
era el estadio final de la logica soberana? ;O mas bien debe afirmarse que la
positividad biopolitica ingresa esporadicamente en la légica de la espada y que
finalmente la vida se impone resistiendo?

Al respecto, la postura de Foucault es al menos ambigua:

Para nosotros la problematica del poder, no sélo configura una cuestion tedrica
sino que es parte de nuestras experiencias. Me gustaria referirme solamente
a dos “formas patoldgicas” de estas experiencias, aquellas dos enfermedades
de poder, el fascismo y el estalinismo. Una de las numerosas razones por
las cuales estas enfermedades nos resultan tan desconcertantes es, porque
a pesar de su ‘unicidad’ histérica, no terminan de ser originales. Ellas usaron
y extendieron mecanismos ya presentes en muchas otras sociedades. Es
mas, a pesar de su propia locura interna, se valieron de ideas y mecanismos
de nuestra racionalidad politica.

80 M. Foucault, Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber, pp. 116 y 173.

6" M. Foucault, “Le sujet et le pouvoir”, p. 224. (Tomada de la version electrénica M. Foucault,
“El sujeto y el poder”, trad. de S. Carasalle y A. Vitale, Escuela de Filosofia Universidad Arcis, p.
5, <www.philosophia.cl>.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 78 04/1113 14:54



Totalitarismo arendtiano y biopolitica foucaultiana @

Justamente aqui vemos como Foucault termina por utilizar de manera vacilan-
te la categoria de totalitarismo. ¢ De otro modo, que significaria su afirmacion que
el fascismo y el estalinismo comparten una unicidad histérica? Lo que interesa
de este uso a regafadientes de la categoria arendtiana en cuestién, no es tanto
si existe, por parte de Foucault, una valoracion positiva o negativa respecto a
la alemana, sino mas bien las dificultades que el fendmeno totalitario le plantea
a su concepcion positiva de la biopolitica y a su intento por desmarcarse del
paradigma de la soberania, que no seria otra cosa que el intento de abandonar
el modelo tradicional de analisis de la filosofia politica.

Aqui cabe retomar el planteo inicial de Agamben respecto al “centro vacio”
en la teoria foucaultiana y al campo de concentracién como el “lugar por exce-
lencia de la biopolitica moderna”.6? Evidentemente, la centralidad del campo de
concentracion en Agamben se vincula con su decision de privilegiar el destino
tanatopolitico de la biopolitica y no su cara productiva. En palabras de Esposi-
to, la postura de Agamben supone una hipétesis continuista entre soberania,
biopolitica y genocidio, vale decir, que el genocidio seria el punto de llegada
inexorable de la modernidad politica.®® Al privilegiar uno de los dos cuernos del
dilema, Agamben termina experimentando serias dificultades para poder incorporar
la semantica positiva de la biopolitica. Segun Esposito, Foucault ha sido ambiva-
lente en este punto, pues no termina de decidirse por una postura continuista
0 por una discontinuista, que supondria una diferenciacién mas marcada entre
los tres fenémenos. En el primer caso, la biopolitica como articulacion de la so-
berania chocaria con las modalidades positivas del poder pastoral, del gobierno
y de la Polizei.?* Si se decide en cambio por la discontinuidad, la concepcion

62 G. Agamben, Homo sacer..., p. 152.

63 R. Esposito, Bios, pp. 70-71.

64 Estos tres paradigmas biopoliticos foucaultianos, de eminente caracter positivo, se oponen
al caracter negativo y sustractivo del poder soberano. Brevemente, puede decirse que: a) el poder
pastoral, de origen oriental, biblico, es ajeno a las tradiciones politicas griega y romana. El pastor no
s6lo vela por la vida de sus ovejas, sino que vigila cada una de sus acciones (su comportamiento).
La relacion del pastor refiere tanto a su rebafio como a cada una de las ovejas (omnes et singulatim).
Debe cuidar tanto de su rebafio como de cada miembro en particular, llegando incluso a tener que
sacrificar al primero tan soélo por salvar a una de sus ovejas. Este modo de conduccién de los
hombres se opone al modelo soberano, porque el pastor no se ubica —como el soberano— en
un lugar de trascendencia respecto a un territorio o a una polis cuyo orden debe preservar. Si
el bien de la ciudad o del territorio era comprendido como la obediencia a la ley y su transgresién
implicaba el exilio o la muerte, nos encontramos ahora no tanto con una teoria de la estatalidad,
es decir, con un pensamiento que indaga cual es el fundamento o la naturaleza del estado, sino
con una reflexiéon sobre el mejor modo de conducir a los hombres (individual y colectivamente)
hacia su salvacion; b) el arte de gobernar plasma el movimiento de interiorizacién iniciado por el
pastorado. Este proceso de gubernamentalizacion asume la tarea de salvacion en este mundo ya

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 79 04/1113 14:54



@ Federico Donner

positiva encontraria problemas “cada vez que el rayo de la muerte se proyecta
dentro del circulo de vida”.%

La pregunta sobre si la politica —el poder soberano— retiene en su estructura
a lo biopolitico desde sus inicios o si, por el contrario, esta relacion comienza
recién cuando la modernidad se dispuso a unir dos aspectos que hasta ese
momento permanecian separados, intenta ser respondida tanto por Foucault
como por Agamben a propésito del pasaje ya mencionado de la Politica de Aris-
tételes. El fildésofo italiano, al colocar la cuestion del biopoder sobre el terreno
de la soberania, sostiene frente a Foucault que la biopolitica es, esencialmente,
una tanatopolitica, pese a que sigue la indicacion del francés®® de no discutir
la soberania en términos de la legitimidad, de génesis ideal del Estado, o de
sujetos de derecho, sino de como la soberania se arroga de manera oculta el

no de un rebafio, sino de una poblacién. A partir del siglo xviil surge el modelo de la viruela —o el
de las practicas de inoculacion—, que no se monta tanto sobre una disciplina o sobre un sistema
juridico-legal (aunque por supuesto se apele a ambos) sino sobre saberes y practicas definidos en
términos de demografia y de estadistica (que no casualmente comparte su raiz etimoldgica con
el Estado). En vez de un muro de separacion entre sanos y enfermos o de practicas de vigilancia
que restringen la circulacion y el contacto de los cuerpos (cuarentena), nos encontramos con un
nuevo conjunto de problemas vinculados a las tasas y probabilidades que pueden confeccionarse
sobre la cantidad de enfermos, sobre las principales franjas etarias afectadas, acerca de cuales son
los efectos de la enfermedad asi como los de la inoculacién, cual es el riesgo de mortalidad por
enfermedad y si acaso éste es mayor o menor al riesgo de inocularse, entre otros. Se trata entonces
de las epidemias y de las campafias sanitarias para combatirlas; c) Polizei. Las modalidades de
regulacion de los fenémenos de la poblacién experimentan una capilarizaciéon cada vez mayor. La
semantica de la gubernamentalidad comienza a apuntar simultaneamente al aumento de las fuerzas
del estado y a la felicidad de los hombres. Esto se plasma con el par de opuestos politica-policia
(Politik-Polizei). La Politik, remite a la politica exterior de los estados, a la diplomacia militar y a
la busqueda de un equilibrio europeo que comporte una dinamica de fuerzas entre los diferentes
estados, mientras que la Polizei refiere al “interior” del Estado de modo positivo, es decir, constituye
una modalidad de regulacion que pretende favorecer todos los aspectos de la vida. La policia no
se ocupa meramente de la subsistencia, pues asi el estado no podria obtener fuerzas: con el vivir
no alcanza, es necesario “un poco mas que vivir”. Por eso el estado, a través de la policia, no va
solamente a intervenir en la vida de los individuos para conservar su propio poder, sino que debe
procurar la felicidad, el beneplacito de éstos para poder aumentar cada vez mas su propio poder.
La policia es la encargada de lograr la compatibilidad entre la fuerza estatal y la felicidad de los
hombres, al punto tal que debe conseguir que la felicidad de los hombres equivalga a la utilidad y
a la fuerza del Estado.

85 Ibid., p. 71.

66 Resulta indispensable dejar en claro que durante el periodo en que Agamben se dedicd a
las investigaciones de los volumenes |, 1y Il, 1 de Homo sacer, aun no habian sido publicados dos
cursos de Foucault que, de algin modo, refutarian el reproche de mantener un “centro vacio” entre
sus enfoques tedricos sobre el poder. Estos cursos, publicados en francés en 2004, son Seguridad,
territorio, poblacién y Nacimiento de la biopolitica. Sin embargo, no deja de ser cierto que la relacion
entre biopolitica y totalitarismo no ha sido desarrollada exhaustivamente por Foucault.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 80 04/11/13 14:54



Totalitarismo arendtiano y biopolitica foucaultiana @

poder sobre la vida desnuda, a la que sustrae de las formas de vida en las que
normalmente se encuentra ligada.

Cabe sefalar que Foucault no pretendio delinear una teoria del poder, y que
sus analisis privilegiaron los procesos de subjetivacion.®” Sin embargo, como
bien sefiala Esposito,® puede leerse en Foucault un movimiento oscilatorio entre
el paradigma de la soberania y el de la biopolitica, lo que le plantea dificultades
a la hora de periodizar ambas. Esta oscilacion entre ambos paradigmas y, por
lo tanto, la naturaleza de su relacién, implica a su vez un vaivén entre la cara
positiva —productiva— de la biopolitica y su deriva tanatica. La paradoja entre
soberania y biopolitica, entre muerte y vida, estalla dentro del Iéxico foucaultiano
de modo contundente:

En cambio, lo que hace que el poder atdmico sea, para el funcionamiento
del poder politico actual, una especie de paradoja dificil de soslayar, si no com-
pletamente insoslayable, es que en la capacidad de fabricar y utilizar la bomba
atémica tenemos la puesta en juego de un poder de soberania que mata pero,
igualmente, de un poder que es el de matar la vida misma. De modo que, en
ese poder atdmico, el poder que se ejerce actua de tal manera que es capaz de
suprimir la vida. Y de suprimirse, por consiguiente, como poder capaz de asegu-
rarla. O bien es soberanoy utiliza la bomba atémica —pero entonces no puede
ser poder, biopoder, poder de asegurar la vida como lo es desde el siglo Xix— o
bien, en el otro extremo, tenemos el exceso, al contrario, ya no del derecho
soberano sobre el biopoder sino del biopoder sobre el derecho soberano. Este
exceso del biopoder aparece cuando el hombre tiene técnica y politicamente
la posibilidad no solo de disponer la vida sino de hacerla proliferar, de fabricar
lo vivo, lo monstruoso y, en el limite, virus incontrolables y universalmente des-
tructores. Extension formidable del biopoder que, en oposicion a lo que yo decia
recién sobre el poder atdomico, va a desbordar cualquier soberania humana.®®

Vida y politica

Foucault, pero sobre todo Agamben, apelan a la figura clasica del bios politikés
aristotélico para echar luz sobre la relacion entre vida y politica. Sin embargo,

87 Cf. M. Foucault, “Le sujet et le pouvoir”, en op. cit., pp. 221-243. Asi como también “Omnes
et singulatim’: vers une critique de la raison politique”, en Dits et écrits Iv, pp. 134-161.

68 R. Esposito, Bios, pp. 54-55.

69 M. Foucault, “Il faut défendre la société”, en op. cit., p. 226. (La traduccion esta tomada de
M. Foucault, Defender la sociedad. Curso en el College de France [1975-1976], Buenos Aires, FCE,
2000, pp. 229-230. (Las cursivas son mias.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 81 04/1113 14:54



@ Federico Donner

Esposito sefala que ese gesto carece de fuerza, pues dicha semantica cobra
sentido justamente en su retiro.”® En otros términos, y mas alla de poder situar,
junto con Agamben, la biopolitica en el origen mismo de la polis griega o, por el
contrario, de rubricar su pertenencia inextricable a la modernidad politica —con
Foucaulty Esposito, pese a que no acuerdan completamente en la periodizacion
de la modernidad politica—, puede afirmarse que todos estos autores coinciden
justamente en que en la biopolitica contemporanea los términos bios y zoé
resultan indistinguibles.

La biopolitica exige una aclaracion de sus términos, no tanto por su carga eti-
moldgica sino mas bien por las interrogantes que despiertan una nueva forma de
pensar la politica en su relacién con la vida. De hecho, ésa es la intencion de la
trilogia de Esposito,”! pero también del pensamiento de Agamben. La apuesta
espositeana es la de pensar una politica para la vida y no sobre la vida en
términos que no se discutiran aqui pero que indican un intento de encontrar un
paradigma que permita la profundizacién de los interrogantes ya delineados
por Foucault. La reposicion de la semantica nietzscheana de la vida politizada
(la vida entendida como poder) signa el proyecto de Esposito por pensar la re-
lacion entre politica y vida como una inmanencia de mutua determinacion. Por
su parte, las figuras agambenianas inspiradas en Pablo de Tarso y en Walter
Benjamin’? que apelan a la suspensién de todo mecanismo juridico —pues no
hay derecho que no sea un dispositivo de apropiacion de la nuda vida—, son
también una apuesta por resolver la problematica relacion entre politica y vida.
Los interrogantes abiertos por Foucault persisten, mas alla de la gravedad o
no de sus lagunas Iéxicas y sus indecisiones: ¢es posible pensar la vida en
términos relacionales, no sustancialistas, sin que por ello esté destinada a ser
unay otra vez capturada por los mecanismos de biopoder? ;O sera acaso que
esa vida es una pura indeterminacion que sin embargo sea objeto y a su vez
escape a las garras del poder soberano?

Conclusion

Pese a que Foucault y Arendt conciben la relacion entre poder y politica de
modos muy diferentes, se ha dado cuenta aqui de algunos indicios para pensar

0 R. Esposito, Bios, p. 25.

71 La trilogia esta compuesta por Communitas. Origen y destino de la comunidad; Immunitas.
Proteccion y negacion de la vida; y Bios.

72 Esto puede verse fundamentalmente en G. Agamben, El tiempo que resta. Comentario a la
Carta a los romanos de Pablo. Madrid, Trotta, 2006.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 82 04/1113 14:54



Totalitarismo arendtiano y biopolitica foucaultiana @

que el silencio de Foucault respecto a Arendt se debe, fundamentalmente, a
que no puede evitar el uso de la categoria de totalitarismo, la cual le plantea
una dificultad, una indecidibilidad a la hora de inscribirlo en su propio analisis
de la biopolitica. Ambos muestran una perplejidad similar respecto a que el
totalitarismo se nutre de las tradiciones politicas occidentales y que, a la vez,
constituye un fendmeno sin precedentes que no puede ser de ningin modo
reducido a esas tradiciones.

Por su parte, Agamben exige que el totalitarismo y el campo de concentra-
cion sean incorporados como los elementos centrales que determinan la légica
biopolitica de captura de la nuda vida. De alli sus reclamos a las reservas que
mostraron tanto Arendt como Foucault a la hora de erigir al totalitarismo como el
acontecimiento nodal de la politica moderna. Sin embargo, a la hora de explorar
los motivos de dichas reservas, lo que termina poniéndose en cuestién es mas
bien la propia tesis agambeniana. Dicho de otro modo, no se trataria tanto de la
existencia de “flancos ciegos” o de “centros vacios” en las producciones tedricas
de la filésofa alemana y del pensador francés, sino mas bien de sefialar que
ambos autores asumen que el caracter problematico de dicho fendmeno aun
dista de estar agotado. Esto no significa que para Arendt y Foucault —mutatis
mutandis—, el totalitarismo carezca de cierta racionalidad o que no guarde
ningun tipo de relacion con la modernidad politica que lo precede, sino que
continua siendo una sombra que pone en jaque las categorias que ambos han
desplegado para analizar la politica del siglo xXx.

Fecha de recepcion: 04/08/2011
Fecha de aceptacion: 07/12/2011

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 14, julio-diciembre 2013, pp. 63-83.

En-Claves14-book.indb 83 04/11/13 14:54





