
En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.103

EL QUIASMO Y EL DILEMA. LAS ENCRUCIJADAS 
DE LA SECULARIZACIÓN EN TOCQUEVILLE

Juan Antonio González de Requena Farré*

Resumen

La “secularización” ha llegado a ser una significante clave de nuestros tiempos 
modernos, a pesar de su ambivalencia: algunas veces el concepto preserva 

un continuo teológico-político y despliega una narración lineal de la revolución 
democrática moderna; otras, se refiere a un desplazamiento de todo lo sagrado 
fuera de la esfera pública. Tocqueville no desarrolló explícitamente una teoría de 
la secularización, pero analizó sutilmente las complejas vías de la experiencia 
religiosa en una sociedad democrática y su relación con los hábitos sociales y 
las instituciones políticas. En este artículo exploramos cómo, más allá del vínculo 
y del bloqueo teológico-político, Tocqueville descubre cierto tipo de Providencia 
en nuestra revolución democrática moderna: una inevitable condición de incer-
tidumbre que nos urge a decidir.

Palabras clave: secularización, religión, política, revolución democrática, incertidumbre.

Abstract

“Secularization” has become a key signifier of our modern times, though its ambi-
valence: sometimes the concept preserves a theological-political continuum and 

*  Doctor en Filosofía de la Universidad Complutense de Madrid, Académico de la Universidad 
Austral de Chile, Chile, <jagref8@gmail.com>.

EnClaves13.indb   103 13/06/13   11:55



104	 Juan Antonio González de Requena Farré

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

displays a linear narration of the modern democratic revolution; other times, it refers 
to a displacement of everything sacred out of public sphere. Tocqueville didn´t expli-
citly develop a theory of secularization, but he analyzed subtly the complex religious 
ways of experience in a democratic society and their relation to social habits and 
political institutions. In this article we explore how, beyond the political-theological link 
and lock, Tocqueville discloses some kind of Providence in our modern democratic 
revolution: an inevitable condition of uncertainty which urges us to decide.

Key words: secularization, religion, politics, democratic revolution, uncertainty.

Las ambivalencias de la secularización

El significante “secularización” se ha inscrito tan profundamente en los ima-
ginarios sociales modernos, que parece anudar muy diferentes cabos de 
las tendencias a la escisión o desplazamiento de lo religioso en el espacio 
público. El léxico de la secularización concentra significaciones que remiten 
al final de las formas de autoridad política emanadas de la presencia divina 
o de un tiempo superior y trascendente, pero también connota las formas 
en que los órdenes mundanos del beneficio económico, la esfera pública 
o las agencias colectivas han sido investidos como manifestaciones de la 
Providencia divina. Designa el desencantamiento, desdivinización y racio-
nalización que nos confinan en un exilio profano; pero también da cuenta de 
la sacralización de la vida cotidiana y refiere el despliegue de toda acción 
social en un tiempo secular del que no están excluidas las identificaciones 
religiosas o la apertura de nuevos espacios para la religión en la vida pú-
blica.1 Como término clave filosófico-político sobrecargado de sentidos, la 
“secularización” no sólo significa la pérdida de los modelos tradicionales 
de consagración de la autoridad, sino que designa la erosión de los funda-
mentos teológico-metafísicos y la apertura a la contingencia de la acción 
mundana. En fin, estamos ante un significante elusivo, que ha pasado del 
ámbito jurídico-político al campo de la filosofía de la historia, para terminar 
caracterizando cierto escenario de desencantamiento, desmitificación y 
extrañamiento del mundo.2 

En el contexto de la primera modernidad la secularización se concibe como 
un proceso jurídico-político de exclusión de la autoridad eclesiástica de ám-

1  Charles Taylor, Imaginarios sociales modernos. Barcelona, Paidós, 2006, pp. 213-223. 
2  Giacomo Marramao, Cielo y tierra. Genealogía de la secularización. Barcelona, Paidós, 1998, 

pp. 12-14.

EnClaves13.indb   104 13/06/13   11:55



El quiasmo y el dilema	 105

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

bitos de la actividad pública, de manera que el poder temporal y la actividad 
política conquistan su autonomía. Ya en este primer escenario de afirmación 
de una jurisdicción política autónoma, la secularización encierra una paradoja 
de fondo. Y es que la afirmación de una soberanía intramundana constituye un 
efecto perverso derivado de las formas de investidura sagrada del poder real 
que caracterizaban a la teología política medieval; pero, además, la paradoja es 
doble, pues la diferenciación entre lo político y lo religioso se traduce en un juego 
especular, en virtud del cual la Iglesia se estataliza y el Estado se sacraliza.3  En 
efecto, ya la teología política medieval había llevado a cabo un desplazamiento 
decisivo en la investidura del poder real. De una realeza “cristocéntrica”, que 
concebía al rey como personificación de Cristo y gemina persona (o doble natu-
raleza, imagen humana de Dios, mediador entre cielo y tierra), de manera que 
la realeza se representaba litúrgica y sacramentalmente como vicaría sobre las 
almas; se pasó progresivamente a una realeza “iuscéntrica”, que representa al 
rey como encarnación de la equidad e imagen del Derecho (un monarca, a un 
mismo tiempo, señor y siervo de la ley,  personificación de la justicia y mediador 
entre las leyes divinas y humanas). Hasta que, finalmente, se consagró una 
realeza “politicéntrica”, de modo que el Estado soberano —la esfera pública 
impersonal del fisco y la continuidad de la Corona— resultó consagrado como 
corpus mysticum secular, al mismo tiempo que la Iglesia se constituía como 
una corporación política.4 

Una segunda puesta en escena del significante “secularización” tiene lugar en 
la filosofía de la historia decimonónica, que disuelve en el curso inmanente del 
tiempo secular toda forma de trascendencia y de dualismo mundano-espiritual.  
Así pues, —tal y como ocurre en la estela del hegelianismo— la historia univer-
sal será concebida como la mundanización del Espíritu a través del despliegue 
efectivo del acontecer epocal.5 Bajo esta acepción de la secularización, la fe 
cristiana en la salvación constituiría el trasfondo de una filosofía de la historia que 
esboza cierto sentido progresivo de los acontecimientos y consagra el juicio de la 
historia como tribunal supremo; de ese modo, se trasladan al mundo secularizado 
expectativas de sentido mesiánicas y escatológicas, que terminan proyectándose 
en los ámbitos post-cristianos del progreso universal, la revolución mundial o 
algún salvador político.6 Y cuando la moderna filosofía de la historia no proyectó 
expectativas mesiánicas bajo el aspecto de una apuesta futurista, introdujo toda 

3  Ibid., pp. 22-26.
4  Ernst H. Kantorowicz, Los dos cuerpos del rey. Un estudio de teología política medieval. 

Madrid, Alianza, 1985.
5  G. Marramao, op. cit., pp. 30-38.
6  Karl Löwith, El hombre en el centro de la historia. Barcelona, Herder, 1998, pp. 158-159.

EnClaves13.indb   105 13/06/13   11:55



106	 Juan Antonio González de Requena Farré

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

una teodicea secular cuyos motivos fundamentales fueron la “tribunalización” del 
mundo (como si toda realidad de la vida requiriera justificación y legitimación), 
la “autonomización” (esto es, la consagración de la autonomía como descargo 
del Dios creador, en beneficio de la auto-creación humana), o la “bonificación” 
de la maldad y la compensación por lo malo (formas de “desmalificación” del 
mal, que trivializan el sufrimiento, la enfermedad y el dolor, consagran la finitud 
y la fragilidad, o prometen cierta restitución y equilibrio).7

En la masiva circulación contemporánea del significante secularización, se 
han multiplicado tanto las acepciones como los contextos de inscripción, al 
mismo tiempo que se han desgastado los grandes relatos o las interpretaciones 
unívocas del concepto; como si estuviera en curso cierta secularización de la 
secularización. En el marco de la sociología comprensiva de Weber, el concepto 
de secularización adquiere un sentido descriptivo típico-ideal que remite a la 
forma específica de racionalismo occidental (característica de la actividad eco-
nómica capitalista, de la técnica y la ciencia, así como de la organización formal 
del Derecho y la administración estatal). En este sentido neutro y descriptivo, 
la secularización involucra la extensión de esa racionalidad instrumental que 
subyace al moderno desencantamiento del mundo y a la exclusión de medios 
mágico-sacramentales de salvación. Paradójicamente, a esa secularización 
—entendida como desencantamiento— habrían contribuido decisivamente la 
ética económica y las ideas religiosas del protestantismo, que consagraron el 
ascetismo intramundano, la valoración de la profesión y el imperativo del tra-
bajo profesional, así como la conducta metódica, el cálculo práctico y el control 
sistemático.8 

Además, en el contexto del pensamiento político contemporáneo, el concepto 
de secularización ha generado cierto conflicto de interpretaciones, que oscilan 
entre las tentaciones de retorno a la teología política (al establecer una continui-
dad ininterrumpida entre teología y política) o la asunción de la separación entre 
la esfera política moderna y el ámbito de la religión. Por una parte, topamos con 
cierto teorema de la secularización, esto es, la tesis schmittiana de que todos los 
conceptos relevantes de la teoría moderna del Estado serían traslaciones —o 
secularizaciones— de conceptos teológicos (como ocurre con el concepto de 
“soberanía”).9 Como contrapartida, Hannah Arendt cuestiona aquellas interpre-
taciones de la secularización que afirman una transformación de las categorías 
religiosas y de los sentidos trascendentes en finalidades y normas mundanas 
inmanentes. Para Arendt, la secularización no designaría sino la separación de 

7  Odo Marquard, Apología de lo contingente. Valencia, Alfons el Magnànim, 2000, pp. 27-47.
8  Max Weber, La ética protestante y el espíritu del capitalismo. Madrid, Sarpe, 1984.
9  G. Marramao, op. cit., pp. 67-71.

EnClaves13.indb   106 13/06/13   11:55



El quiasmo y el dilema	 107

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

religión y política; ésta afecta a ambos aspectos de tal manera, que no es posible 
una traducción de categorías religiosas en conceptos seculares: la escisión de la 
Iglesia y del Estado excluye las sanciones religiosas de la vida pública y despoja 
a la religión de sentido político. En ese sentido, la secularización despejaría el 
ámbito de la actividad política y restauraría su sentido inmanente, al margen de 
las creencias privadas o de la fe profesada en público.10 Por lo demás, —como 
Lefort plantea— tal vez la revolución democrática moderna ha fracturado esa 
formación político-religiosa que generó tanto la secularización de la Iglesia y 
la institución mundana de la comunidad religiosa, cuanto la sacralización del 
poder y la investidura religiosa del cuerpo político. En efecto, al llevar a cabo la 
desincorporación del poder, de la ley y del saber, la sociedad democrática no 
puede ordenarse en la pura inmanencia, ni concebirse como la encarnación de 
alguna instancia trascendente; no puede remitirse a un afuera sagrado, ni clau-
surarse en la interioridad orgánica de la comunidad. Según Lefort se trataría de 
articular cierta división que instituye tanto un espacio común cuanto un ámbito 
de conflicto. En fin, si la sociedad democrática ha hecho cierta experiencia de 
la secularización, ésta no habría que representarla como una transferencia 
de lo religioso a lo político, más bien, consistiría en la ruptura de la formación 
política-religiosa, en la dislocación del juego de lo teológico politizado y de lo 
político teologizado, así como en la asunción de la incertidumbre trágica de la 
condición moderna.11

La literatura contemporánea sobre la secularización ha desplegado un com-
plejo repertorio de enunciaciones que desdibuja cualquier relación unívoca o 
narración maestra: la afirmación del ocaso de la religión; la tesis de la munda-
nización de las instituciones religiosas y de la conformidad con el mundo por 
parte de las comunidades de fe; la idea de una desacralización del mundo; la 
descripción de un desinterés cada vez más marcado de la sociedad por la reli-
gión y de una creciente privatización de la experiencia religiosa; o la conocida 
tesis de una transposición de creencias y modelos de conducta desde la esfera 
religiosa al ámbito secular.12 A modo de colofón, bajo el planteamiento de una 
“secularización de la filosofía” se ha intentado articular cierta experiencia de la 
transmisión histórica —una auténtica filosofía de la secularización—, que renun-
cie a las grandes narraciones fundacionales, a la legitimación bajo metarrelatos y 
a la fundamentación metafísica u onto-teológica; se trata de dar opción al pensar 
rememorante de los sentidos transmitidos, es decir, a la asunción y distorsión de 
nuestro legado histórico, que se nos da eventualmente como memoria y opción 

10  Hannah Arendt, Entre el pasado y el futuro. Barcelona, Península, 2003, pp. 111-115.
11  Claude Lefort, La incertidumbre democrática. Barcelona, Anthropos, 2004, pp. 66-69 y 98-106.
12  G. Marramao, op. cit., pp. 121-122.

EnClaves13.indb   107 13/06/13   11:55



108	 Juan Antonio González de Requena Farré

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

contingente, como debilitamiento de los presupuestos estables y oscilación entre 
el extrañamiento y la pertenencia.13 Sin duda, semejante secularización, que no 
es sino la apuesta por el desgaste de toda legitimación fundacional, nos sitúa 
en el umbral de un imaginario social posmoderno.

El lugar de la religión en la revolución democrática moderna

A pesar de no explicitar una teoría de la secularización, el pensamiento de Alexis 
de Tocqueville elabora una sofisticada cartografía de las relaciones entre la reli-
gión en el mundo moderno y, por otra parte, la política y sociedad democráticas. 
No en vano, la preocupación intelectual de Tocqueville no pasa únicamente 
por comprender los alcances de esa revolución democrática que —como pudo 
apreciar en el estado social de la democracia americana— va generando una 
creciente igualación de condiciones en todos los ámbitos: igualdad material, 
de propiedad y de fortuna; igualdad intelectual, difusión de la ilustración y nive-
lación de los conocimientos; igualdad política, soberanía popular y extensión 
de derechos iguales; igualdad social y abolición de los privilegios; movilidad 
social creciente, así como generalización de las costumbres y las convicciones 
compartidas.14 Ni se trata únicamente de remarcar la encrucijada abierta con el 
despliegue de la igualación de condiciones y la revolución democrática moderna, 
a saber: la conservación de la libertad y el gobierno pacífico de la mayoría, o la 
concentración del poder y el despotismo ejercido —en nombre del pueblo o de 
la sociedad— sobre una muchedumbre indiferente.15 No estamos únicamente 
ante una meditación de la más clásica filosofía política (quizá tangencialmente 
ligada a la extraña condición biográfica de un aristócrata en tiempos democrá-
ticos) que nos enfrente de modo ambivalente a la dicotomía entre aristocracia y 
democracia, esto es, entre justicia e igualación de condiciones o, por otra parte, 
grandeza, independencia y libertad.16 Y es que, ante el carácter irresistible de 
la revolución democrática moderna, Tocqueville dice estar conmovido por una 
“especie de terror religioso” frente al espectáculo que el curso de la igualación de 
condiciones pueda ofrecer en el universo cristiano y en los pueblos cristianos.17 

13  Gianni Vattimo, Ética de la interpretación. Barcelona, Paidós, 1991, pp. 37-53.
14  James T. Schleifer, “Un modelo de democracia: lo que Tocqueville aprendió en América”, en 

Eduardo Nolla, ed., Alexis de Tocqueville. Libertad, igualdad, despotismo. Madrid, Fundación para 
el Análisis y los Estudios Sociales, 2007, pp. 20-21.

15  A. de Tocqueville, La democracia en América 1. Madrid, Alianza, 2006, pp. 451-452.
16  Pierre Manent, “Tocqueville filósofo político”, en E. Nolla, ed., op. cit., pp. 269-288.
17  A. de Tocqueville, op. cit., p. 34.

EnClaves13.indb   108 13/06/13   11:55



El quiasmo y el dilema	 109

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

Como si las dudas religiosas de Tocqueville (su oscilación entre la falta de fe en 
los dogmas católicos —bajo los cuales se había formado— y cierto cristianismo 
existencial, que canalizaba su inquietud espiritual; o el vaivén entre una visión 
antropológica de la trascendencia religiosa y una concepción pragmática de 
los rendimientos socio-políticos de la religión)18 resonaran manifiestamente a 
través de la comparación entre el escenario de irreligiosidad imperante en su 
Francia natal y, por otra parte, el rol fundamental de la fe religiosa en la demo-
cracia americana.

Agitado por su propia inquietud espiritual, Tocqueville aborda las relaciones 
entre religión y política de un modo tan sutil como riguroso. Su análisis social 
parece sostenerse en la creencia de que todas las dimensiones de la vida so-
cial (el derecho, las instituciones, la economía, la cultura, las costumbres y, por 
supuesto, la religión) interactúan recíprocamente de tal modo que cada ámbito 
expresa la totalidad social. En ese sentido, el estudio de las manifestaciones 
religiosas no responde tan sólo a una inquietud personal, sino también a la 
convicción de que las creencias religiosas de una comunidad reflejan toda su 
organización social. Y es que la sociedad parece conformar un intrincado mó-
vil —siguiendo la afortunada metáfora de Boesche— cuyas partes engranan 
arquitectónicamente, de modo que, si algún aspecto cambia u operan causas 
circunstanciales, se reconfigura el conjunto. Además, al analizar los hechos 
sociales (incluida la religión y su relación con la política y el estado social), 
Tocqueville no descuida la interpretación de los trasfondos de significado y los 
hábitos compartidos, del espíritu y las costumbres, pero combina la comprensión 
con la explicación de ciertos mecanismos políticos e históricos; sobre todo, al 
dar cuenta de las pasiones e intereses, las disposiciones y tendencias que dan 
forma a los procesos histórico-sociales.19 La construcción del análisis exhibe una 
notable capacidad para anticipar tendencias y está a la altura de la complejidad 
social de la revolución democrática en curso, así como permite dar cuenta de 
la diversidad de roles que puede cumplir la religión en la sociedad moderna. 

No en vano, las reflexiones de Tocqueville arrojan una luz diferente y ma-
tizada sobre el significado de la secularización y sobre el protagonismo de la 
religión en la vida social moderna. Tan pronto se reconoce en la religión una 
condición inicial y un trasfondo de sentido de los procesos asociados a la revolu-
ción democrática en América; como se analiza la religión en tanto que institución 
política decisiva para la democracia americana (con una incuestionable eficacia 

18  Doris Goldstein, “The religious beliefs of Alexis de Tocqueville”, en French Historical Studies, 
vol. 1, núm. 4. Minneapolis, University of Minnesota, 1960, pp. 379-393.

19  Roger Boesche, “Why could Tocqueville predict so well?”, en Political Theory, vol. 11, núm. 
1. Nueva York, Germantown, 1983, pp. 79-103.

EnClaves13.indb   109 13/06/13   11:55



110	 Juan Antonio González de Requena Farré

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

política en el mantenimiento de   la república democrática), o se abordan las 
influencias indirectas de la religión en la vida social americana, vinculadas al 
juego de las pasiones, intereses y necesidades que la creencia satisface.20 Tan 
pronto Tocqueville da cuenta de las influencias del estado social democrático 
en las creencias religiosas de los americanos, y se explican las complejas ten-
dencias religiosas de la sociedad americana, como se abordan los rendimientos 
funcionales que la religión tiene en las costumbres cotidianas de una sociedad 
democrática.21 Tan pronto se reconoce un sentido implícitamente religioso 
en la Revolución Francesa, como se explican las causas de la irreligión en la 
Francia revolucionaria, a partir de la influencia política que ejercía en el Antiguo 
Régimen.22 En fin, Tocqueville agrupa —en su reflexión sobre la revolución 
democrática moderna— muchos de los tópicos que se asocian al concepto de 
secularización: el papel de la religión protestante en la conformación de cierta 
ética económica y de la iniciativa intramundana; las formas de interacción que 
existen entre lo político y lo religioso, cuando ambas esferas se han separado; 
la privatización de la experiencia religiosa y su sometimiento a la esfera pública; 
la transferencia de sentidos y expectativas religiosas a los procesos políticos 
modernos, o la institucionalización de la religión como una esfera políticamente 
influyente.

De entrada, Tocqueville resalta el papel crucial que desempeñó el protes-
tantismo de los peregrinos americanos para la fundación y conformación de 
la vida política norteamericana. Formados en las disputas religiosas del Viejo 
Continente, los puritanos habían adquirido una cultura profunda, reflexiva y 
argumentativa, así como costumbres depuradas, que fueron la base de su 
independencia espiritual y de su iniciativa intramundana en América.23 En ese 
sentido, el entusiasmo religioso de los peregrinos puritanos se concilió sin pro-
blemas con la ilustración intelectual y con el cultivo de la libertad civil y moral; 
de hecho, las profundas convicciones religiosas compartidas les permitieron 
disponer de un ámbito de seguridad y certeza, libre de prejuicios políticos, 
mientras en su actividad política se dedicaban a ejercer las libertades públicas 
e innovar instituciones. Además, este doble entusiasmo religioso y mundano 
les permitió a los peregrinos compatibilizar el bienestar material, el cultivo de la 
libertad y la expectativa de salvación. En fin, la fe sectaria suministró una reser-

20  A. de Tocqueville, op. cit., cap. 2 de la primera parte y cap. 9 de la segunda.
21  A. de Tocqueville, La democracia en América 2. Madrid, Alianza, 2004, caps. 5-7 de la primera 

parte y caps. 9-17 de la segunda.
22  A. de Tocqueville, El Antiguo Régimen y la Revolución. Madrid, Alianza, 2004, cap. i del Libro 

primero y cap. ii del Libro tercero.
23  A. de Tocqueville, La democracia en América 1, p. 63.

EnClaves13.indb   110 13/06/13   11:55



El quiasmo y el dilema	 111

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

va de sentido y una fuente de hábitos morales, que apoyaron la autoinvención 
democrática de los americanos.24 

En todo caso, Tocqueville observa que ese espíritu sectario puritano también 
se tradujo en formas de fundamentación religiosa —y de extremo rigorismo— 
de los códigos morales y penales, que paradójicamente eran reproducidas 
por quienes habían escapado de la persecución religiosa.25 Cabe afirmar, por 
tanto, que si bien el legado de los pioneros puritanos resultó decisivo para 
la conformación de una próspera comunidad democrática sustentada en la 
fe y comprometida con la libertad e igualdad, sin embargo, encerraba una 
marcada ambivalencia: armonizaba con el espíritu de libertad y el genio de la 
autoinvención democrática, pero también propiciaba el fanatismo intolerante 
y rigorista.26 No en vano, se ha señalado que en la versión de Tocqueville de 
la era democrática se encuentra implícito un relato muy distinto de la fábula 
liberal que prometía la disipación de las pasiones religiosas. Con el énfasis 
de Tocqueville en la pervivencia del entusiasmo religioso, se patentiza cierto 
impulso hacia el fundamentalismo, hacia una experiencia religiosa sin media-
ciones y hacia la crisis de la autoridad religiosa, en la sociedad democrática 
norteamericana.27 Semejante impulso fundamentalista en la sociedad democrá-
tica puede ser atribuido al intento de conjurar la contingencia e incertidumbre 
derivada de la igualación de condiciones, a través de la búsqueda de certezas 
literales y mediante el prejuicio epistemológico que lleva a buscar verdades 
simples y evidentes. Por otra parte, el desprecio a las formas externas y a las 
autoridades religiosas, que es propio de la vida democrática, promueve la bús-
queda de experiencias religiosas intensas y no mediadas institucionalmente. 
En suma, existiría cierta convergencia paradójica entre el ethos democrático 
y el impulso religioso fundamentalista, que desmiente las versiones lineales 
de cierta narrativa de la secularización. Al fin y al cabo, también el fanatismo 
o la exaltación religiosa constituyen una tendencia observable en el curso de 
la vida democrática norteamericana, que parece introducir una compensación 
por la rutinaria búsqueda del bienestar material.28

Además de constituir una fuente y una garantía para la libre iniciativa demo-
crática, la religión —según Tocqueville— sería una de las principales causas 

24  Ibid., pp. 81-82.
25  Ibid., pp. 74-76.
26  Sanford Kessler, “Tocqueville’s Puritans: Christianity and the American Founding”, en The 

Journal of Politics, vol. 54, núm. 3. Cambridge, 1992, pp. 776-792.
27  Joshua Mitchell, “Tocqueville on Democratic Religious Experience”, en Cheryl B. Welch, 

comp., The Cambridge Companion to Tocqueville. Nueva York, Cambridge University Press, 2006, 
pp. 276-302. 

28  A. de Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 171-172.

EnClaves13.indb   111 13/06/13   11:55



112	 Juan Antonio González de Requena Farré

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

en el mantenimiento de las instituciones democráticas americanas. En tanto 
que conforman las costumbres, disposiciones morales y hábitos intelectuales 
de los norteamericanos, las creencias religiosas seguirían cumpliendo el rol 
decisivo que desempeñaron desde la fundación de la democracia americana. 
A pesar de las diferencias en los cultos, la sociedad americana se beneficia de 
la religión, en la medida en que ésta introduce obligaciones morales y vínculos 
interpersonales. En ese sentido, las creencias religiosas ejercerían una notable 
influencia indirecta en la sociedad norteamericana, aunque se mantengan al 
margen de los asuntos públicos y las maquinaciones políticas: introducen cier-
to sentido de trascendencia y elevan al espíritu humano más allá de la mera 
búsqueda de bienestar material y de la autoabsorción individualista.29 Además, 
moderan las costumbres, sobre todo en el entorno familiar que sirve de refu-
gio y de sustento para la vida pública; pero también moderan las opiniones e 
introducen convicciones compartidas, un consenso moral al cual las personas 
se adhieren, aunque sea por temor a la desaprobación.30 Uno de los más in-
teresantes rendimientos práctico-políticos de la religión consiste en habituar a 
las personas a conducirse bajo la perspectiva del porvenir, a preocuparse del 
futuro y a situar sus expectativas en el largo plazo. En efecto, según Tocque-
ville, la fe religiosa suministra dicha y serenidad en esta vida, al canalizar la 
esperanza en otra vida. La creencia religiosa no sólo descarga de la inquietud 
e inestabilidad de los insaciables deseos que afectan a las personas en tiem-
pos de igualación de condiciones y de igual competencia; a la vez, introduce 
un impulso de trascendencia y de elevación que tensa nuestra iniciativa, así 
como nos aleja de la indiferencia abúlica hacia el porvenir.31 Es tal la afinidad 
de las creencias religiosas con la sociedad política democrática, y se logra así 
armonizar lo celestial y lo terrenal hasta tal punto, que la religión puede ser 
considerada la primera de las instituciones políticas que enmarca y modera los 
usos de la libertad, así como suministra un sólido lazo moral cuando los víncu-
los políticos son tan inestables como en la vida democrática.32 En ese sentido, 
se ha observado que Tocqueville sostiene una visión paradójica de la religión 
americana, pues aprecia la separación del Estado y las Iglesias, al mismo tiempo 
que considera a la religión como la primera de las instituciones políticas de la 
democracia estadounidense.33

29  Ibid., p. 35.
30  A. de Tocqueville, La democracia en América 1, pp. 419-420.
31  A. de Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 190-193.
32  A. de Tocqueville, La democracia en América 1, pp. 421-424.
33  S. Kessler, “Tocqueville on Civil Religion and Liberal Democracy”, en The Journal of Politics, 

vol. 39, núm. 1. Cambridge, 1977, pp. 119-146.

EnClaves13.indb   112 13/06/13   11:55



El quiasmo y el dilema	 113

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

Como se puede comprobar, la defensa que Tocqueville realiza del rol de la 
religión en la vida pública de la democracia americana se caracteriza por su 
sentido pragmático y su concordancia con los más relevantes intereses huma-
nos. Según Tocqueville, la creencia religiosa permite moderar las costumbres 
y opiniones mundanas, no se aleja de la doctrina del “interés bien entendido”, 
que valora la virtud e introduce un cálculo y regulación de las pasiones, por su 
utilidad para lograr un éxito más duradero o una felicidad más estable. En fin, 
el interés bien entendido y la creencia religiosa coinciden.34 Al fin y al cabo, el 
interés propio bien entendido introduce una conciencia del lazo que une nuestros 
intereses con los intereses y derechos ajenos, de manera que el mero interés se 
enriquece con la comprensión de los derechos justos y de los deberes colectivos. 
Y así como el interés bien entendido nos faculta para ejercer cierto autogobier-
no sobre nuestros inestables deseos, parece necesaria la convicción religiosa, 
para establecer una forma de autogobierno trascendente, que emana de los 
intereses espirituales y hace posible la más alta autocomprensión del horizonte 
de sentido de nuestros intereses, más allá del trivial cálculo materialista. Así, 
pues, cabe pensar que, para Tocqueville, tanto el ejercicio de la libertad política, 
como el ethos democrático, florecerían de mejor modo si se abren al trasfondo 
de sentido suministrado por las convicciones religiosas, el entusiasmo espiritual 
y la fe en algo otro.35

A partir de esta perspectiva pragmática sobre los rendimientos funcionales 
que la religión tendría desde el punto de vista moral, las creencias religiosas 
de los peregrinos puritanos permitieron fundar un régimen político de libertad, 
al introducir en las costumbres sociales la disciplina, el espíritu de indepen-
dencia, la iniciativa intramundana, e incluso, cierto ethos emprendedor. De 
ese modo, el mismo puritanismo religioso que introdujo una férrea moral y un 
rigorismo extremo, puede consagrar el individualismo intramundano, así como 
desencadena la mentalidad calculadora y el afán adquisitivo. De ahí que, para 
Tocqueville, exista una mayor afinidad entre la revolución democrática moderna 
y las creencias católicas; al fin y al cabo, el catolicismo consagra en su máxima 
expresión la igualdad de todas las personas, la nivelación de las inteligencias, 
fortunas y condiciones, bajo el altar y a los ojos de Dios.36 Además, la posición 
de los creyentes católicos en América, la situación de una minoría pobre, los 

34  A. de Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 162-164.
35  William E. Johnston, Jr., “Finding the Common Good Amidst Democracy’s Strange Melancholy: 

Tocqueville on Religion and the American’s ‘Disgust with Life’”, en The Journal of Religion, vol. 75, 
núm. 1. Chicago, 1995, pp. 44-68.

36  Donald J. Maletz, “Tocqueville on Mores and the Preservation of Republics”, en American 
Journal of Political Science, vol. 49, núm. 1. Oxford, 2005, pp. 6-7.

EnClaves13.indb   113 13/06/13   11:55



114	 Juan Antonio González de Requena Farré

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

hace más proclives a valorar la igualdad en el acceso a las libertades políticas, 
para así poder aspirar a ejercer sus propios derechos.37 Al separar escrupulo-
samente los dogmas revelados y los asuntos políticos, la Iglesia católica nor-
teamericana suministra una forma de fe, en que se introduce la creencia de un 
poder único, simple e igual para todas las personas, con una autoridad religiosa 
uniforme; eso explicaría —según Tocqueville— el progreso del catolicismo 
en Norteamérica y la conversión de muchos protestantes al credo católico.38 
Resulta indudable que, para Tocqueville, existe una marcada solidaridad entre 
el cristianismo y la sociedad democrática, debido a los rendimientos morales 
que la fe cristiana aporta (tanto en su versión protestante como en la católica), 
al consagrar la independencia y el igualitarismo. Claro que, desde el punto de 
vista de los rendimientos morales, cierta ilustración obtenida por medio del 
cultivo de hábitos democráticos, así como a través de la experiencia práctica y 
de la participación en la vida democrática, sería mucho más eficiente a la hora 
de moderar los excesos no sólo del individualismo posesivo, sino también del 
fanatismo y del fundamentalismo religiosos.39 

En todo caso, el rol más decisivo de la religión en la vida pública no con-
siste simplemente en sus rendimientos funcionales para la moderación de las 
costumbres y para la inducción de virtudes cívicas. El poder más profundo de 
la religión en la sociedad proviene de su arraigo en la naturaleza humana y de 
la respuesta que proporciona al muy humano deseo de inmortalidad. Al fin y al 
cabo, la condición humana está marcada por la insatisfacción permanente y el 
disgusto por existir, tanto como por el inagotable deseo de vivir, la esperanza 
y el temor a la nada. La religión no es sino una figura de la esperanza consus-
tancial a la condición humana, que nos impulsa a perseguir la inmortalización 
y siembra la expectativa de otro mundo. Así pues, el más influyente poder 
de la fe religiosa es universal e inherente a toda la humanidad, por más que 
ocasionalmente la religión pueda aportar rendimientos funcionales —morales 
y cívicos— en la vida social, o atraer la influencia de las instituciones socio-
políticas. En todo caso, semejante alianza entre la influencia religiosa y los 
poderes temporales o la autoridad resulta fatal, según Tocqueville, pues pone 
en riesgo el poder legítimo de la fe, que radica en una aspiración universal y en 
una esperanza de largo aliento, más que en el tráfago de los fugaces intereses 
mundanos y en la inestabilidad de los efímeros poderes temporales. Por eso, 
la religión prosperó en la democracia americana y logró una influencia social 
decisiva, en la medida en que renunció a involucrarse directamente con el  

37  A. de Tocqueville, La democracia en América 1, pp. 415-416.
38  A. de Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 42-43.
39  D. J. Maletz, “Tocqueville on Mores and the Preservation of Republics”, en op. cit., p. 12.

EnClaves13.indb   114 13/06/13   11:55



El quiasmo y el dilema	 115

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

poder político y afirmó toda su fuerza en su propio dominio y en su inextin-
guible significado para la condición humana. Por el contrario, en Europa la fe 
religiosa dio paso a la incredulidad y al rechazo de la fe, a causa de la alianza 
de la Iglesia con el poder político.40

Por otra parte, existen otras fuentes de la creencia religiosa y de su poder 
decisivo, que también arraigan en la propia condición humana, más que en las 
influencias políticas o en los rendimientos institucionales artificiales. Al fin y al 
cabo, las creencias dogmáticas resultan indispensables para la vida individual 
y colectiva, satisfacen la necesidad de disponer de ideas fundamentales u 
opiniones compartidas, que permitan sobrellevar la incertidumbre, proporcio-
nen un punto de partida para la búsqueda confiada de la verdad y orienten la 
acción colectiva concertada, sin enfrentar el permanente disenso. En vista de 
las limitaciones de la razón humana y del constante ajetreo de los asuntos hu-
manos, resulta precisa alguna fuente de autoridad intelectual y moral.41 En ese 
sentido, las creencias religiosas aportan algunas ideas generales —compartidas 
y simples— acerca de la condición humana, de las relaciones con Dios y de 
nuestros deberes mutuos. Según Tocqueville, las religiones no deben abando-
nar ese núcleo legítimo de sus dogmas generales de fe, pues se arriesgan a 
hacerse cargo de asuntos humanos (legales, políticos o científicos) que no les 
conciernen, perdiendo así su propia credibilidad. En una sociedad democrática 
las creencias religiosas fundamentales han de ser especialmente contenidas, así 
como las religiones deberán resultar flexibles y sobrias en sus formas exteriores 
y opiniones de sobre la actualidad; han de respetar la independencia del espíritu 
humano en lo que concierne a los intereses temporales o a las preocupaciones 
de la época, al bienestar mundano o a los planteamientos mayoritarios de la 
opinión pública.42 

En su análisis del significado de la religión en el curso de la revolución 
democrática moderna, Tocqueville no se limita a examinar el impulso funda-
cional que la fe aportó al entusiasmo por la libertad e igualdad, ni se detiene 
únicamente en la explicación de las influencias que ejerce la religión cuando 
se separa de la política (ya se trate de sus indirectos rendimientos morales y 
cívicos, cuanto de su respuesta propia a la inherente necesidad humana de 
sentido). Asimismo, interpreta sutilmente el modo en que algunos procesos 
políticos modernos se revistieron de un significado religioso, y registra la trans-
ferencia de pautas de significado religioso al ámbito profano de la actividad 
histórica. En ese sentido, Tocqueville considera que la Revolución francesa 

40  A. de Tocqueville, La democracia en América 1, pp. 426-432.
41  A. de Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 19-20.
42  Ibid., pp. 32-41.

EnClaves13.indb   115 13/06/13   11:55



116	 Juan Antonio González de Requena Farré

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

fue una revolución política que se desarrolló bajo la forma de una revolución 
religiosa. Si la mayoría de las revoluciones políticas se circunscriben a un 
territorio, la Revolución francesa trascendió  todas las fronteras y generó una 
comunidad imaginaria que convocaba a todos los pueblos y personas; como 
las revoluciones religiosas, se caracterizó por un proselitismo universal, que 
predicaba para todo el orbe. Y es que, así como las religiones se hacen cargo 
en abstracto de la condición humana (del hombre en general, de su relación 
con Dios y con sus semejantes), y no refieren sus creencias y reglas de con-
ducta a algún contexto social o nación particular, las revoluciones religiosas 
no conocen fronteras ni regímenes sociales. Del mismo modo, la Revolución 
francesa consideró al ciudadano de modo abstracto y general, independien-
temente de los estados sociales particulares, y apeló a los derechos civiles 
y políticos de la humanidad, más que a los derechos del ciudadano francés. 
Bajo el aspecto de revolución religiosa, terminó obrando como una nueva 
religión con sus propios mártires.43 Por lo demás, aunque la máxima incredu-
lidad y el ataque ilustrado a los privilegios políticos de la Iglesia le imprimieron 
parte de su carácter a la Revolución francesa, otras creencias y sentimientos 
cuasi-religiosos inspiraron la actividad de los revolucionarios. En efecto, los 
revolucionarios franceses acometieron heroicamente el intento de transfor-
mar la sociedad y las instituciones políticas, alentados por algo semejante a 
una religión nueva, basada en la creencia en sí mismos, la fe en su virtud, 
la confianza orgullosa o la creencia en la perfectibilidad humana.44 Nadie ha 
sabido interpretar mejor que Tocqueville el rol del mesianismo escatológico 
en el curso de la Revolución francesa, así como la opacidad de la actividad 
humana y del cambio histórico, para sus propios actores: cuando ya estaban 
encauzadas de modo irreversible las transformaciones sociales que daban 
curso a la igualación de condiciones y a la centralización política, la Revolución 
se limitó a traducir la ideología escatológica de una ruptura fundacional y de 
una regeneración abrupta.45

El quiasmo y los dilemas de la secularización

Sin duda, los análisis de Tocqueville sobre los derroteros de la religión en el 
curso de la revolución democrática parecen desmentir el relato ilustrado de 
una secularización lineal, en que la fe religiosa se extinguiría a medida que se 

43  A. de Tocqueville, El Antiguo Régimen y la Revolución, pp. 42-46.
44  Ibid., pp. 189-191.
45  François Furet, Pensar la Revolución francesa. Barcelona, Petrel, 1980, pp. 200-207.

EnClaves13.indb   116 13/06/13   11:55



El quiasmo y el dilema	 117

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

extendieran el cultivo de la razón y la libertad.46 Tocqueville tiene muy presente 
el avance de la incredulidad en Europa, pero lo atribuye a causas circunstan-
ciales, a saber: el cuestionable protagonismo político de la Iglesia en el Viejo 
Continente,47 así como el resentimiento de los intelectuales ilustrados, tanto 
ante la tutela confesional que la Iglesia ejercía sobre los espíritus, como debido 
a la persecución intolerante que habían sufrido librepensadores y hombres 
de letras.48 Por otra parte, resulta patente que, bajo el igualitarismo de las 
sociedades democráticas, las personas no buscan alguna fuente superior 
de autoridad intelectual y moral, sino que cada cual busca en sí mismo los 
criterios para sus juicios (ese es precisamente el método intelectual que la 
filosofía francesa predicó y que la democracia americana puso en práctica). 
De ahí que Tocqueville considere probable que las sociedades democráticas 
sean poco proclives a erigir nuevas religiones, más bien, cabe esperar que 
descrean de misiones divinas o profetas, y que legitimen sus ideas desde la 
propia razón, pero, sobre todo, a partir del juicio de la mayoría y de la opinión 
pública. En ese sentido, en la sociedad norteamericana es tal el peso de la 
opinión pública, que la religión termina siendo más una opinión mayoritaria, 
que una doctrina revelada o una auténtica convicción personal;49 incluso se 
hace frecuente la hipocresía de quienes profesan la religión por temor a pa-
recer que no creen como los demás.50  

Tocqueville sintetiza la compleja situación que enfrenta la religión en la 
revolución democrática bajo la forma de un quiasmo: “los hombre religiosos 
combaten a la libertad, y los amigos de la libertad a las religiones”.51 Se trata 
de un tropo retórico muy acorde con la encrucijada histórico-social que Tocque-
ville describe: una antítesis cuyos elementos aparecen en posición cruzada52 y 
se disponen especularmente,53 conforme a cierto tipo de paralelismo inverso. 
No es el único tipo de antítesis que encontramos cuando se caracterizan los 
destinos de la religión en la sociedad democrática: “unos la atacan y otros no 
se atreven a defenderla” —dice Tocqueville, al retratar el conflicto aparente en-
tre los hombres religiosos y  los partidarios de la libertad.54 Semejante tipo de 
antítesis no sólo opone a los sujetos de los enunciados, sino que, además, les 

46  A. de Tocqueville, La democracia en América 1, p. 424.
47  Ibid., p. 32.
48  A. de Tocqueville, El Antiguo Régimen y la Revolución, op.cit., pp. 183-188.
49  A. de Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 22-23.
50  A. de Tocqueville, La democracia en América 1, pp. 419-420.
51  Ibid., p. 41.
52  Heinrich Lausberg, Elementos de retórica literaria. Madrid, Gredos, 1993, pp. 195-198.
53  Bice Mortara Garavelli, Manual de retórica. Madrid, Cátedra, 2000, pp. 282-283.
54  A. de Tocqueville, La democracia en América 1, p. 40.

EnClaves13.indb   117 13/06/13   11:55



118	 Juan Antonio González de Requena Farré

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

atribuye predicados opuestos, resaltando tanto el contraste, como lo irresistible 
del resultado para todas las partes. También en la Revolución francesa Tocque-
ville plantea una antítesis de este tipo, cuando describe la falsa apariencia de 
colapso de la religión, que se impuso “al gritar los que negaban el cristianismo 
y al callar los que aún no creían en él”.55 Por lo demás, la retórica de la antítesis 
marca, en general, el estilo de las descripciones de las encrucijadas de la era 
democrática: “se presenta a la imaginación del pobre el deseo de adquirir el 
bienestar, y el temor a perderlo al espíritu del rico” —escribe Tocqueville acerca 
de la preocupación por el bienestar material en la sociedad americana.56 O bien: 
“los hombres se agitan sin cesar, pero el espíritu humano parece casi inmóvil” 
—plantea a propósito del dinamismo aparente de la sociedad democrática.57 
En este tipo de antítesis (frecuente en la escritura de Tocqueville), los sujetos 
de los enunciados antitéticos se oponen como la parte al todo: “cada individuo 
está aislado y desvalido; la sociedad es ágil, previsora y fuerte” —dirá Tocque-
ville sobre la igualación de las condiciones en la sociedad democrática.58 Y 
añadirá: “las grandes riquezas desaparecen; aumenta el número de las peque-
ñas fortunas”.59 El curso providencial de la revolución democrática moderna, 
su conmovedor impacto en los pueblos cristianos, resulta descrito también a 
través de una antítesis decisiva: “el movimiento que los arrastra ya es bastante 
fuerte para no poder ser contenido, y no es aún suficientemente rápido para 
desesperar de dirigirlo”.60

La retórica de la antítesis no constituye un simple ornamento escritural, sino 
que resulta funcional a un estilo intelectual basado en la comparación, que —
en Tocqueville— introduce una condición del pensamiento claro y distinto, así 
como de la opción informada. En efecto, cabe sostener que Tocqueville afronta 
las encrucijadas de la revolución democrática moderna y del cristianismo en 
Occidente, a través de un análisis comparativo que remarca las opciones y di-
cotomías, así como permite re-describir las alternativas políticas y culturales.61 
Y también, se podría señalar que la retórica de las antítesis es la expresión de 
un pensamiento y una obra (o, quizá, de una biografía) bifrontes, atrapados en 
la disyunción entre la aristocracia y la democracia, entre el conservadurismo y 
el liberalismo, entre la hostilidad hacia la revolución y el reconocimiento de sus 

55  A. de Tocqueville, El Antiguo Régimen y la Revolución, p. 189.
56  A. de Tocqueville, La democracia en América 2, p. 166.
57  Ibid., p. 328.
58  Ibid., p. 421.
59  Idem.
60  A. de Tocqueville, La democracia en América 1, p. 34.
61  Seymour Drescher, “Tocqueville’s Comparative Perspectives”, en Cheryl B. Welch, comp., The 

Cambridge Companion to Tocqueville, Nueva York, Cambridge University Press, 2006, pp. 21-48. 

EnClaves13.indb   118 13/06/13   11:55



El quiasmo y el dilema	 119

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

logros. No en vano, el estilo intelectual de Tocqueville parece una incitación a 
vivir en la duda y en la contradicción; en su pensamiento hay toda una apuesta 
por hacerse cargo de la incertidumbre que caracteriza a la condición humana 
(particularmente, debido al curso de la revolución democrática) y por asumir la 
tensión interna entre igualdad y libertad, que caracteriza a la sociedad moder-
na.62 En todo caso, pese a su pretendida neutralidad —a la hora de afrontar las 
encrucijadas de su época— y a su resistencia a posicionarse sobre la superio-
ridad absoluta de alguna condición social (aristocracia o democracia, libertad o 
igualdad, etcétera), Tocqueville no deja de reconocer que el curso de la revolución 
democrática es irrefrenable, de manera que hay que preocuparse por concebir 
su mejor realización y su perfeccionamiento. De ese modo, la neutralidad inte-
lectual no sólo va acompañada de un firme compromiso moral y político con las 
encrucijadas de la sociedad democrática; además, la aparente imparcialidad se 
respalda en la afirmación “políticamente correcta” de la inevitabilidad histórica 
de la revolución democrática, que le permite situarse al margen de las partes 
en conflicto.63

Aparentemente las antítesis que remarcan las disyuntivas de la revolución 
democrática moderna no responden a ese tipo de enunciación disociativa que 
implícitamente jerarquiza los términos de la oposición;64 no se trata de, tanto 
de oposiciones subordinantes cuanto de opciones decisivas o de alternativas 
trazadas con neutralidad. Pero, en última instancia, las antítesis de Tocqueville 
operan como dilemas en que la ambivalencia aparente y la alternativa abierta dan 
paso a una conclusión tan irresistible como el curso de la revolución democráti-
ca. Así, por ejemplo, el dilema que se plantea entre una democracia americana 
protestante (que promueve la independencia), o un avance del catolicismo (que 
consagra la igualdad) en los Estados Unidos,65 ni cuestiona la irrefrenable influen-
cia del cristianismo en la sociedad norteamericana, ni deja en suspenso el nexo 
entre el entusiasmo religioso y la autoinvención democrática de una sociedad 
igual y libre. Análogamente, el dilema entre cisma e indiferencia religiosos, que 
remarca los riesgos que enfrenta el cristianismo en la sociedad democrática, 
no deja de ser una alternativa aparente con una única conclusión. Y es que el 
cisma sólo implica un cambio en el objeto de la fe, pero no la irreligiosidad. Por 

62  Eduardo Nolla, “Teoría y práctica de la libertad en Tocqueville”, en E. Nolla, ed., Alexis de 
Tocqueville. Libertad, igualdad, despotismo. Madrid, Fundación para el Análisis y los Estudios 
Sociales, pp. 179-200.

63  Marvin Zetterbaum, “Tocqueville: Neutrality and the Use of History”, en The American Political 
Science Review, vol. 58, núm. 3. Cambridge, 1964, pp. 611-621.

64  Chaim Perelman y Lucie Olbrechts-Tyteca, Tratado de la argumentación. Madrid, Gredos, 
2000, pp. 640-643.

65  A. de. Tocqueville, La democracia en América 1, pp. 415.

EnClaves13.indb   119 13/06/13   11:55



120	 Juan Antonio González de Requena Farré

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

su parte, la indiferencia y la duda incrédula no implican un desconocimiento de 
la utilidad humana de la religión, de manera que el incrédulo termina añorando 
la fe y no se pronuncia públicamente sobre su duda; de ese modo, la religión 
perdura en la opinión común.66 Por lo demás, aunque Tocqueville transfiere a la 
opinión pública cierta condición de nueva religión compartida, que en tiempos 
de igualdad constituye una fe “cuyo profeta sería la mayoría”,67 esta alternativa 
aparente a la religión no hace más que consagrar la creencia religiosa dentro 
de la mayoría y en la opinión común (en parte, por salvar las apariencias y por 
temor a la desaprobación). El aparente dilema entre la convicción religiosa 
auténtica y la fe en la opinión común se resuelve a favor del curso inevitable de 
una revolución democrática en que la religión no puede dejar de lado la opinión 
común, ni debe interferir en la opinión pública.

Una de las encrucijadas más acuciantes que Tocqueville enfrenta —a la hora 
de concebir el encauzamiento decente y libre de la revolución democrática— 
se despliega en el ámbito de las pasiones democráticas, y concierne al dilema 
entre individualismo y materialismo.68 Por una parte, en la era democrática, la 
pasión del egoísmo (esto es, el amor excesivo por uno mismo) da paso a un 
sentimiento más apacible y reflexivo: el individualismo, que nos aísla en el seno 
de la privacidad de la vida familiar y de las amistades íntimas.69 El sentimiento 
individualista no sólo involucra cierta privatización de los afectos democráticos 
(o su repliegue en la intimidad), sino que también presupone un déficit de com-
prensión y un juicio erróneo, el cual nos recluye en pequeños círculos sociales 
conformados por el gusto personal. En ese sentido, el individualismo introduce 
la confusión entre el aislamiento y la libertad, así como malentiende la relación 
entre lo personal y lo público. Por otra parte, existe una pasión democrática 
generalizada, que consiste en el anhelo de bienestar material, esto es, en el afán 
de satisfacer todas las necesidades y de proveer todas las comodidades.70 El 
gusto por el bienestar material (pasión eminentemente igualitaria) es particular-
mente intenso e insaciable en las sociedades democráticas, pues desencadena 
un deseo siempre inestable, inquieto e insatisfecho, así como persigue un goce 
material igual al de los demás y en competencia con los otros. En ese sentido, 
el materialismo trivializa la existencia humana, degrada los gustos (a expen-
sas de los anhelos sublimes y de las pasiones más elevadas) e introduce un 

66  Ibid., pp. 430-431.
67  A. de. Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 23.
68  Johnston, “Finding the Common Good Amidst Democracy’s Strange Melancholy: Tocqueville 

on Religion and the American’s ‘Disgust with Life’”, en op. cit.
69  A. de. Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 128-129.
70  Ibid., pp. 165-167.

EnClaves13.indb   120 13/06/13   11:55



El quiasmo y el dilema	 121

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

temor incesante a perder el confortable goce material; finalmente, se sume en 
la desgana, el disgusto y el hastío por la búsqueda banal de pequeños place-
res intrascendentes.71 Ambas pasiones democráticas —el materialismo y el 
individualismo— parecen opacar todo cuanto hay de grandeza y justicia en la 
democracia: empobrecen la igualdad, tanto como hacen indecente la libertad, al 
incitar el aislamiento confortable y el confort en un aislamiento intrascendente. 
En todo caso, Tocqueville pretende contener estas impotentes y debilitadoras 
pasiones democráticas a través de los remedios que la misma revolución demo-
crática ofrece. Ésta resulta tan irresistible, que sólo la democracia podrá salvarse 
a sí misma a través de medios políticos como las garantías institucionales, los 
hábitos democráticos compartidos y el cultivo de las libertades públicas; pero 
también, mediante el reconocimiento de lo indecidible de la democracia, de su 
incertidumbre constitutiva y de la apertura a ciertos trasfondos de sentido que 
desbordan tanto la construcción autorreferente del artefacto político, cuanto la 
clausura de lo social mediante la conformidad de una mayoría autosatisfecha. 

Ahora bien, en el irrefrenable curso de la revolución democrática moderna, 
el entusiasmo espiritual y las creencias religiosas enfrentan otro dilema crucial, 
ante dos tipos de doctrina que calan profundamente en el intelecto y la imagi-
nación democráticos: el difuso panteísmo y el rígido materialismo.72 Por una 
parte, el clima intelectual de las sociedades democráticas favorece la formu-
lación de ideas generales y conduce a concepciones tan simples y unificadas, 
como homogéneas; de ese modo, la imaginación democrática nivela en un 
único sistema a Dios y al mundo, al creador y a la creatura.73 Por otra parte, las 
doctrinas materialistas legitiman la inquieta búsqueda del bienestar material de 
las sociedades democráticas, al sostener que todo es materia en movimiento y 
mera existencia física (al tiempo que la obsesión democrática por el bienestar 
material induce la idea de que todo es material);74 de esa manera, también el 
materialismo introduce una visión de la realidad tan unificada como reduccionista. 
Tanto el materialismo como el panteísmo deniegan la existencia independiente 
de Dios, e introducen cierta vanidad en el espíritu humano (aunque el materia-
lismo involucre la modesta creencia de que no somos más que materia). Eso 
sí, el materialismo mantiene al menos la independencia intelectual y la autono-
mía del pensamiento científico, aunque sea de modo autocontradictorio, pues 
excluye al intelecto científico de un mundo reducido a materia. En el caso del 

71  Ibid., pp. 173-177.
72  Peter Augustine Lawler, “Tocqueville on Pantheism, Materialism, and Catholicism”, en Per-

spectives on Political Science, vol. 30, núm. 4. Abingdon, Oxfordshire, 2001, pp. 218-226.
73  A. de. Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 44-45.
74  Ibid., pp. 184-185.

EnClaves13.indb   121 13/06/13   11:55



122	 Juan Antonio González de Requena Farré

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

panteísmo y de la vaga divinización sentimental de la naturaleza, se desdibuja la 
individualidad en el seno de la unidad cósmica, y se consagra la autoindulgencia 
indiferente, borrando toda forma de grandeza espiritual.75 En todo caso, pese al 
atractivo de estas doctrinas para la imaginación y el intelecto democráticos, no 
se trata más que de variantes truncadas del espíritu que anima una incontenible 
revolución democrática, en que el entusiasmo religioso, la pasión por la libertad 
y la pasión por la igualdad cruzan sus caminos de manera tan incierta como 
impredecible. Nuevamente, los dilemas de Tocqueville nos enfrentan a una 
conclusión inevitable y al mismo tiempo indecidible, pues depende, en última 
instancia, de la decisión circunstancial de los actores históricos.

Ciertamente, a través de la comparación histórica, así como de la interpre-
tación y explicación de la filigrana de las causas y trasfondos sociales, Tocque-
ville devela un curso inevitable, que se manifiesta en las diferentes naciones y 
estados sociales, a pesar de sus diferentes puntos de partida y de las diversas 
alternativas que enfrentan. En ese sentido, este despliegue tan universal, como 
irreversible e inevitable, tiene, según Tocqueville, un carácter providencial; la 
igualdad democrática orienta inexorablemente la marcha de la sociedad y de 
sus instituciones políticas, tanto como crea y transforma hábitos, creencias e 
ideas. Resultaría tentador ver una transferencia de la idea cristiana de Pro-
videncia en la afirmación de Tocqueville de que el desarrollo de la igualdad 
constituye un hecho providencial; tal vez, cabría pensar que el terror religioso 
de Tocqueville ante el panorama confuso del mundo cristiano encuentra cierto 
consuelo al refugiarse en la visión de un sentido providencial. Al fin y al cabo, el 
propio Tocqueville señala que el reconocimiento del desarrollo progresivo de la 
igualdad nos lleva a entrever “el carácter sagrado de la voluntad del soberano 
Señor”, contra la cual no se puede luchar (habría que acomodarse a la divina 
Providencia).76 Sin embargo, el curso providencial a que Tocqueville se refiere 
no parece tener el sentido sagrado que podría atribuírsele,77 más bien se trata 
del carácter universal, duradero, continuo y acumulativo de un proceso que 
“escapa siempre a la potestad humana, así como todos los hombres sirven 
a su desarrollo”.78 Tampoco sería correcto atribuirle una visión determinista 
de la inevitabilidad histórica a un pensador que desmiente —como “falsas y 
cobardes”— las teorías que impugnan las opciones e iniciativa de los actores 

75  P. A. Lawler, “Tocqueville on Pantheism, Materialism, and Catholicism”, en op. cit.
76  A. de. Tocqueville, La democracia en América 1, p. 34.
77  Edward T. Gargan, “Tocqueville and the Problem of Historical Prognosis”, en The American 

Historical Review, vol. 68, núm. 2. Chicago, 1963, pp. 332-345.
78  A. de. Tocqueville, La democracia en América 1, p. 33.

EnClaves13.indb   122 13/06/13   11:55



El quiasmo y el dilema	 123

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

históricos.79 El curso providencial de los acontecimientos históricos introduce 
un plexo de causas, trasfondos, circunstancias y tendencias, pero, dentro de 
esas limitaciones, deja espacio para decidir nuestras opciones; no desmiente 
el rol de lo inesperado, lo no planificado y lo no deseado en los asuntos huma-
nos. En ese sentido, el avance de la igualdad democrática resulta irreversible, 
pero nos enfrenta a múltiples dilemas que nos instan a hacernos cargo de su 
curso; de los actores históricos depende que la igualdad conduzca “a la ser-
vidumbre o a la libertad, a la civilización o a la barbarie, a la prosperidad o a 
la miseria”.80 Así pues, Tocqueville nos brinda la oportunidad de concebir una 
Providencia histórica que no es simplemente una transferencia religiosa. Más 
allá de todo relato lineal de la secularización —que tenga como asunto el nexo 
teológico-político—, Tocqueville no sólo esboza la compleja cartografía de las 
tendencias secularizadoras asociadas a la revolución democrática moderna; 
además, devela una Providencia histórica que nos expone inexorablemente a 
una condición paradójica: la inevitabilidad de la incertidumbre y la urgencia de 
decidir sobre lo indecidible. 

Fecha de recepción: 08/08/2011
Fecha de aceptación: 22/03/2012

79  A. de. Tocqueville, La democracia en América 2, p. 424.
80   Idem.

EnClaves13.indb   123 13/06/13   11:55




