EnClaves13.indb 103

EL QUIASMO Y EL DILEMA. LAS ENCRUCIJADAS
DE LA SECULARIZACION EN TOCQUEVILLE

JUAN ANTONIO GONZALEZ DE REQUENA FARRE"

Resumen

a “secularizacion” ha llegado a ser una significante clave de nuestros tiempos

modernos, a pesar de su ambivalencia: algunas veces el concepto preserva
un continuo teolégico-politico y despliega una narracién lineal de la revolucién
democratica moderna; otras, se refiere a un desplazamiento de todo lo sagrado
fuera de la esfera publica. Tocqueville no desarrollé explicitamente una teoria de
la secularizacion, pero analizé sutiimente las complejas vias de la experiencia
religiosa en una sociedad democratica y su relacién con los habitos sociales y
las instituciones politicas. En este articulo exploramos como, mas alla del vinculo
y del bloqueo teoldgico-politico, Tocqueville descubre cierto tipo de Providencia
en nuestra revolucién democratica moderna: una inevitable condicion de incer-
tidumbre que nos urge a decidir.

Palabras clave: secularizacion, religion, politica, revolucion democratica, incertidumbre.

Abstract

“Secularization” has become a key signifier of our modern times, though its ambi-
valence: sometimes the concept preserves a theological-political continuum and

" Doctor en Filosofia de la Universidad Complutense de Madrid, Académico de la Universidad
Austral de Chile, Chile, <jagref8@gmail.com>.

103 EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

13/06/13 11:55



104 Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

displays a linear narration of the modern democratic revolution; other times, it refers
to a displacement of everything sacred out of public sphere. Tocqueville didn’t expli-
citly develop a theory of secularization, but he analyzed subtly the complex religious
ways of experience in a democratic society and their relation to social habits and
political institutions. In this article we explore how, beyond the political-theological link
and lock, Tocqueville discloses some kind of Providence in our modern democratic
revolution: an inevitable condition of uncertainty which urges us to decide.

Key words: secularization, religion, politics, democratic revolution, uncertainty.

Las ambivalencias de la secularizacion

El significante “secularizacion” se ha inscrito tan profundamente en los ima-
ginarios sociales modernos, que parece anudar muy diferentes cabos de
las tendencias a la escision o desplazamiento de lo religioso en el espacio
publico. El Iéxico de la secularizacién concentra significaciones que remiten
al final de las formas de autoridad politica emanadas de la presencia divina
o de un tiempo superior y trascendente, pero también connota las formas
en que los érdenes mundanos del beneficio econdmico, la esfera publica
o las agencias colectivas han sido investidos como manifestaciones de la
Providencia divina. Designa el desencantamiento, desdivinizacion y racio-
nalizaciéon que nos confinan en un exilio profano; pero también da cuenta de
la sacralizacion de la vida cotidiana y refiere el despliegue de toda accion
social en un tiempo secular del que no estan excluidas las identificaciones
religiosas o la apertura de nuevos espacios para la religién en la vida pu-
blica.” Como término clave filoséfico-politico sobrecargado de sentidos, la
“secularizacion” no solo significa la pérdida de los modelos tradicionales
de consagracion de la autoridad, sino que designa la erosién de los funda-
mentos teoldgico-metafisicos y la apertura a la contingencia de la accién
mundana. En fin, estamos ante un significante elusivo, que ha pasado del
ambito juridico-politico al campo de la filosofia de la historia, para terminar
caracterizando cierto escenario de desencantamiento, desmitificacion y
extrafiamiento del mundo.?

En el contexto de la primera modernidad la secularizacién se concibe como
un proceso juridico-politico de exclusion de la autoridad eclesiastica de am-

' Charles Taylor, Imaginarios sociales modernos. Barcelona, Paidos, 2006, pp. 213-223.
2 Giacomo Marramao, Cielo y tierra. Genealogia de la secularizacion. Barcelona, Paidds, 1998,
pp. 12-14.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

EnClaves13.indb 104 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 105

El quiasmo y el dilema 105

bitos de la actividad publica, de manera que el poder temporal y la actividad
politica conquistan su autonomia. Ya en este primer escenario de afirmacion
de una jurisdiccion politica autbnoma, la secularizacion encierra una paradoja
de fondo. Y es que la afirmacion de una soberania intramundana constituye un
efecto perverso derivado de las formas de investidura sagrada del poder real
que caracterizaban a la teologia politica medieval; pero, ademas, la paradoja es
doble, pues la diferenciacién entre lo politico y lo religioso se traduce en un juego
especular, en virtud del cual la Iglesia se estataliza y el Estado se sacraliza.® En
efecto, ya la teologia politica medieval habia llevado a cabo un desplazamiento
decisivo en la investidura del poder real. De una realeza “cristocéntrica”, que
concebia al rey como personificacion de Cristo y gemina persona (o doble natu-
raleza, imagen humana de Dios, mediador entre cielo y tierra), de manera que
la realeza se representaba liturgica y sacramentalmente como vicaria sobre las
almas; se paso progresivamente a una realeza “iuscéntrica”, que representa al
rey como encarnacion de la equidad e imagen del Derecho (un monarca, a un
mismo tiempo, sefory siervo de la ley, personificacion de la justicia y mediador
entre las leyes divinas y humanas). Hasta que, finalmente, se consagré una
realeza “politicéntrica”, de modo que el Estado soberano —la esfera publica
impersonal del fisco y la continuidad de la Corona— resulté consagrado como
corpus mysticum secular, al mismo tiempo que la Iglesia se constituia como
una corporacion politica.*

Una segunda puesta en escena del significante “secularizacion” tiene lugar en
la filosofia de la historia decimonénica, que disuelve en el curso inmanente del
tiempo secular toda forma de trascendencia y de dualismo mundano-espiritual.
Asi pues, —tal y como ocurre en la estela del hegelianismo— la historia univer-
sal sera concebida como la mundanizacion del Espiritu a través del despliegue
efectivo del acontecer epocal.® Bajo esta acepcion de la secularizacion, la fe
cristiana en la salvacion constituiria el trasfondo de una filosofia de la historia que
esboza cierto sentido progresivo de los acontecimientos y consagra el juicio de la
historia como tribunal supremo; de ese modo, se trasladan al mundo secularizado
expectativas de sentido mesianicas y escatoldgicas, que terminan proyectandose
en los ambitos post-cristianos del progreso universal, la revolucion mundial o
algun salvador politico.® Y cuando la moderna filosofia de la historia no proyecto
expectativas mesianicas bajo el aspecto de una apuesta futurista, introdujo toda

3 Ibid., pp. 22-26.

4 Ernst H. Kantorowicz, Los dos cuerpos del rey. Un estudio de teologia politica medieval.
Madrid, Alianza, 1985.

5 G. Marramao, op. cit., pp. 30-38.

6 Karl Léwith, El hombre en el centro de la historia. Barcelona, Herder, 1998, pp. 158-159.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

13/06/13 11:55



106 Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

una teodicea secular cuyos motivos fundamentales fueron la “tribunalizacién” del
mundo (como si toda realidad de la vida requiriera justificacion y legitimacion),
la “autonomizacién” (esto es, la consagracion de la autonomia como descargo
del Dios creador, en beneficio de la auto-creacion humana), o la “bonificacion”
de la maldad y la compensacion por lo malo (formas de “desmalificacion” del
mal, que trivializan el sufrimiento, la enfermedad y el dolor, consagran la finitud
y la fragilidad, o prometen cierta restitucién y equilibrio).”

En la masiva circulacién contemporanea del significante secularizacién, se
han multiplicado tanto las acepciones como los contextos de inscripcion, al
mismo tiempo que se han desgastado los grandes relatos o las interpretaciones
univocas del concepto; como si estuviera en curso cierta secularizacién de la
secularizacion. En el marco de la sociologia comprensiva de Weber, el concepto
de secularizacion adquiere un sentido descriptivo tipico-ideal que remite a la
forma especifica de racionalismo occidental (caracteristica de la actividad eco-
némica capitalista, de la técnica y la ciencia, asi como de la organizacién formal
del Derecho y la administracién estatal). En este sentido neutro y descriptivo,
la secularizacion involucra la extension de esa racionalidad instrumental que
subyace al moderno desencantamiento del mundo y a la exclusién de medios
magico-sacramentales de salvacién. Paraddjicamente, a esa secularizacion
—entendida como desencantamiento— habrian contribuido decisivamente la
ética economica y las ideas religiosas del protestantismo, que consagraron el
ascetismo intramundano, la valoracion de la profesion y el imperativo del tra-
bajo profesional, asi como la conducta metddica, el calculo practico y el control
sistematico.®

Ademas, en el contexto del pensamiento politico contemporaneo, el concepto
de secularizacion ha generado cierto conflicto de interpretaciones, que oscilan
entre las tentaciones de retorno a la teologia politica (al establecer una continui-
dad ininterrumpida entre teologia y politica) o la asuncién de la separacion entre
la esfera politica moderna y el ambito de la religion. Por una parte, topamos con
cierto teorema de la secularizacion, esto es, la tesis schmittiana de que todos los
conceptos relevantes de la teoria moderna del Estado serian traslaciones —o
secularizaciones— de conceptos teoldgicos (como ocurre con el concepto de
“soberania”).® Como contrapartida, Hannah Arendt cuestiona aquellas interpre-
taciones de la secularizacion que afirman una transformacion de las categorias
religiosas y de los sentidos trascendentes en finalidades y normas mundanas
inmanentes. Para Arendt, la secularizacion no designaria sino la separacion de

7 Odo Marquard, Apologia de lo contingente. Valencia, Alfons el Magnanim, 2000, pp. 27-47.
8 Max Weber, La ética protestante y el espiritu del capitalismo. Madrid, Sarpe, 1984.
9 G. Marramao, op. cit., pp. 67-71.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

EnClaves13.indb 106 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 107

El quiasmo y el dilema 107

religion y politica; ésta afecta a ambos aspectos de tal manera, que no es posible
una traduccion de categorias religiosas en conceptos seculares: la escision de la
Iglesia y del Estado excluye las sanciones religiosas de la vida publica y despoja
a la religion de sentido politico. En ese sentido, la secularizacion despejaria el
ambito de la actividad politica y restauraria su sentido inmanente, al margen de
las creencias privadas o de la fe profesada en publico.'® Por lo demas, —como
Lefort plantea— tal vez la revolucion democratica moderna ha fracturado esa
formacion politico-religiosa que generd tanto la secularizaciéon de la Iglesia y
la institucién mundana de la comunidad religiosa, cuanto la sacralizacién del
poder y la investidura religiosa del cuerpo politico. En efecto, al llevar a cabo la
desincorporacion del poder, de la ley y del saber, la sociedad democratica no
puede ordenarse en la pura inmanencia, ni concebirse como la encarnacion de
alguna instancia trascendente; no puede remitirse a un afuera sagrado, ni clau-
surarse en la interioridad organica de la comunidad. Segun Lefort se trataria de
articular cierta divisién que instituye tanto un espacio comun cuanto un ambito
de conflicto. En fin, si la sociedad democratica ha hecho cierta experiencia de
la secularizacién, ésta no habria que representarla como una transferencia
de lo religioso a lo politico, mas bien, consistiria en la ruptura de la formacién
politica-religiosa, en la dislocacién del juego de lo teoldgico politizado y de lo
politico teologizado, asi como en la asuncion de la incertidumbre tragica de la
condicién moderna.™

La literatura contemporanea sobre la secularizacion ha desplegado un com-
plejo repertorio de enunciaciones que desdibuja cualquier relacion univoca o
narracion maestra: la afirmacion del ocaso de la religion; la tesis de la munda-
nizacion de las instituciones religiosas y de la conformidad con el mundo por
parte de las comunidades de fe; la idea de una desacralizacién del mundo; la
descripcion de un desinterés cada vez mas marcado de la sociedad por la reli-
gion y de una creciente privatizacién de la experiencia religiosa; o la conocida
tesis de una transposicion de creencias y modelos de conducta desde la esfera
religiosa al ambito secular.’> A modo de colofon, bajo el planteamiento de una
“secularizacioén de la filosofia” se ha intentado articular cierta experiencia de la
transmision histérica —una auténtica filosofia de la secularizacion—, que renun-
cie alas grandes narraciones fundacionales, a la legitimacion bajo metarrelatos y
a la fundamentacion metafisica u onto-teoldgica; se trata de dar opcion al pensar
rememorante de los sentidos transmitidos, es decir, a la asuncion y distorsion de
nuestro legado histdrico, que se nos da eventualmente como memoria y opcion

0 Hannah Arendt, Entre el pasado y el futuro. Barcelona, Peninsula, 2003, pp. 111-115.
" Claude Lefort, La incertidumbre democratica. Barcelona, Anthropos, 2004, pp. 66-69 y 98-106.
2. G. Marramao, op. cit., pp. 121-122.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

13/06/13 11:55



108 Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

contingente, como debilitamiento de los presupuestos estables y oscilacion entre
el extrafiamiento y la pertenencia.'® Sin duda, semejante secularizacion, que no
es sino la apuesta por el desgaste de toda legitimacion fundacional, nos situa
en el umbral de un imaginario social posmoderno.

El lugar de la religion en la revoluciéon democratica moderna

A pesar de no explicitar una teoria de la secularizacion, el pensamiento de Alexis
de Tocqueville elabora una sofisticada cartografia de las relaciones entre la reli-
gién en el mundo moderno y, por otra parte, la politica y sociedad democraticas.
No en vano, la preocupacion intelectual de Tocqueville no pasa Unicamente
por comprender los alcances de esa revolucion democratica que —como pudo
apreciar en el estado social de la democracia americana— va generando una
creciente igualacién de condiciones en todos los ambitos: igualdad material,
de propiedad y de fortuna; igualdad intelectual, difusion de la ilustracion y nive-
lacion de los conocimientos; igualdad politica, soberania popular y extension
de derechos iguales; igualdad social y abolicién de los privilegios; movilidad
social creciente, asi como generalizacion de las costumbres y las convicciones
compartidas.'* Ni se trata Unicamente de remarcar la encrucijada abierta con el
despliegue de la igualacion de condiciones y la revolucién democratica moderna,
a saber: la conservacion de la libertad y el gobierno pacifico de la mayoria, o la
concentracién del poder y el despotismo ejercido —en nombre del pueblo o de
la sociedad— sobre una muchedumbre indiferente.’® No estamos Unicamente
ante una meditacion de la mas clasica filosofia politica (quiza tangencialmente
ligada a la extrafia condicion biografica de un aristocrata en tiempos democra-
ticos) que nos enfrente de modo ambivalente a la dicotomia entre aristocracia y
democracia, esto es, entre justicia e igualacion de condiciones o, por otra parte,
grandeza, independencia y libertad.'® Y es que, ante el caracter irresistible de
la revolucion democratica moderna, Tocqueville dice estar conmovido por una
“especie de terror religioso” frente al espectaculo que el curso de la igualacion de
condiciones pueda ofrecer en el universo cristiano y en los pueblos cristianos.'”

13 Gianni Vattimo, Etica de la interpretacion. Barcelona, Paidés, 1991, pp. 37-53.

4 James T. Schleifer, “Un modelo de democracia: lo que Tocqueville aprendié en América”, en
Eduardo Nolla, ed., Alexis de Tocqueville. Libertad, igualdad, despotismo. Madrid, Fundacion para
el Andlisis y los Estudios Sociales, 2007, pp. 20-21.

5 A. de Tocqueville, La democracia en América 1. Madrid, Alianza, 2006, pp. 451-452.

6 Pierre Manent, “Tocqueville fildsofo politico”, en E. Nolla, ed., op. cit., pp. 269-288.

7 A. de Tocqueville, op. cit., p. 34.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

EnClaves13.indb 108 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 109

El quiasmo y el dilema 109

Como si las dudas religiosas de Tocqueville (su oscilacion entre la falta de fe en
los dogmas catdlicos —bajo los cuales se habia formado— y cierto cristianismo
existencial, que canalizaba su inquietud espiritual; o el vaivén entre una vision
antropoldgica de la trascendencia religiosa y una concepcion pragmatica de
los rendimientos socio-politicos de la religion)'® resonaran manifiestamente a
través de la comparacion entre el escenario de irreligiosidad imperante en su
Francia natal y, por otra parte, el rol fundamental de la fe religiosa en la demo-
cracia americana.

Agitado por su propia inquietud espiritual, Tocqueville aborda las relaciones
entre religién y politica de un modo tan sutil como riguroso. Su analisis social
parece sostenerse en la creencia de que todas las dimensiones de la vida so-
cial (el derecho, las instituciones, la economia, la cultura, las costumbres y, por
supuesto, la religion) interactdan reciprocamente de tal modo que cada ambito
expresa la totalidad social. En ese sentido, el estudio de las manifestaciones
religiosas no responde tan soélo a una inquietud personal, sino también a la
conviccion de que las creencias religiosas de una comunidad reflejan toda su
organizacion social. Y es que la sociedad parece conformar un intrincado mo-
vil —siguiendo la afortunada metafora de Boesche— cuyas partes engranan
arquitectonicamente, de modo que, si algun aspecto cambia u operan causas
circunstanciales, se reconfigura el conjunto. Ademas, al analizar los hechos
sociales (incluida la religion y su relaciéon con la politica y el estado social),
Tocqueville no descuida la interpretacion de los trasfondos de significado y los
habitos compartidos, del espiritu y las costumbres, pero combina la comprension
con la explicaciéon de ciertos mecanismos politicos e histéricos; sobre todo, al
dar cuenta de las pasiones e intereses, las disposiciones y tendencias que dan
forma a los procesos histdrico-sociales.'® La construccion del analisis exhibe una
notable capacidad para anticipar tendencias y esta a la altura de la complejidad
social de la revolucion democratica en curso, asi como permite dar cuenta de
la diversidad de roles que puede cumplir la religiéon en la sociedad moderna.

No en vano, las reflexiones de Tocqueville arrojan una luz diferente y ma-
tizada sobre el significado de la secularizacién y sobre el protagonismo de la
religion en la vida social moderna. Tan pronto se reconoce en la religién una
condicidn inicial y un trasfondo de sentido de los procesos asociados a la revolu-
cion democratica en América; como se analiza la religién en tanto que institucion
politica decisiva para la democracia americana (con una incuestionable eficacia

8 Doris Goldstein, “The religious beliefs of Alexis de Tocqueville”, en French Historical Studies,
vol. 1, nim. 4. Minneapolis, University of Minnesota, 1960, pp. 379-393.

9 Roger Boesche, “Why could Tocqueville predict so well?”, en Political Theory, vol. 11, nam.
1. Nueva York, Germantown, 1983, pp. 79-103.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

13/06/13 11:55



@ Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

politica en el mantenimiento de la republica democratica), o se abordan las
influencias indirectas de la religion en la vida social americana, vinculadas al
juego de las pasiones, intereses y necesidades que la creencia satisface.?° Tan
pronto Tocqueville da cuenta de las influencias del estado social democratico
en las creencias religiosas de los americanos, y se explican las complejas ten-
dencias religiosas de la sociedad americana, como se abordan los rendimientos
funcionales que la religion tiene en las costumbres cotidianas de una sociedad
democratica.?' Tan pronto se reconoce un sentido implicitamente religioso
en la Revolucién Francesa, como se explican las causas de la irreligién en la
Francia revolucionaria, a partir de la influencia politica que ejercia en el Antiguo
Régimen.?? En fin, Tocqueville agrupa —en su reflexion sobre la revolucion
democratica moderna— muchos de los topicos que se asocian al concepto de
secularizacion: el papel de la religion protestante en la conformacién de cierta
ética econdmica y de la iniciativa intramundana; las formas de interaccion que
existen entre lo politico y lo religioso, cuando ambas esferas se han separado;
la privatizacion de la experiencia religiosa y su sometimiento a la esfera publica;
la transferencia de sentidos y expectativas religiosas a los procesos politicos
modernos, o la institucionalizacién de la religion como una esfera politicamente
influyente.

De entrada, Tocqueville resalta el papel crucial que desempefd el protes-
tantismo de los peregrinos americanos para la fundacién y conformaciéon de
la vida politica norteamericana. Formados en las disputas religiosas del Viejo
Continente, los puritanos habian adquirido una cultura profunda, reflexiva y
argumentativa, asi como costumbres depuradas, que fueron la base de su
independencia espiritual y de su iniciativa intramundana en América.?® En ese
sentido, el entusiasmo religioso de los peregrinos puritanos se concilié sin pro-
blemas con la ilustracién intelectual y con el cultivo de la libertad civil y moral;
de hecho, las profundas convicciones religiosas compartidas les permitieron
disponer de un ambito de seguridad y certeza, libre de prejuicios politicos,
mientras en su actividad politica se dedicaban a ejercer las libertades publicas
e innovar instituciones. Ademas, este doble entusiasmo religioso y mundano
les permitio a los peregrinos compatibilizar el bienestar material, el cultivo de la
libertad y la expectativa de salvacién. En fin, la fe sectaria suministrd una reser-

20 A, de Tocqueville, op. cit., cap. 2 de la primera parte y cap. 9 de la segunda.

21 A. de Tocqueville, La democracia en América 2. Madrid, Alianza, 2004, caps. 5-7 de la primera
parte y caps. 9-17 de la segunda.

22 A. de Tocqueville, El Antiguo Régimen y la Revolucién. Madrid, Alianza, 2004, cap. | del Libro
primero y cap. Il del Libro tercero.

28 A. de Tocqueville, La democracia en América 1, p. 63.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

EnClaves13.indb 110 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 111

El quiasmo y el dilema 111

va de sentido y una fuente de habitos morales, que apoyaron la autoinvencion
democrética de los americanos.?*

En todo caso, Tocqueville observa que ese espiritu sectario puritano también
se tradujo en formas de fundamentacion religiosa —y de extremo rigorismo—
de los codigos morales y penales, que paradojicamente eran reproducidas
por quienes habian escapado de la persecucion religiosa.?® Cabe afirmar, por
tanto, que si bien el legado de los pioneros puritanos resulté decisivo para
la conformacién de una préspera comunidad democratica sustentada en la
fe y comprometida con la libertad e igualdad, sin embargo, encerraba una
marcada ambivalencia: armonizaba con el espiritu de libertad y el genio de la
autoinvencion democratica, pero también propiciaba el fanatismo intolerante
y rigorista.?® No en vano, se ha sefialado que en la versiéon de Tocqueville de
la era democratica se encuentra implicito un relato muy distinto de la fabula
liberal que prometia la disipacién de las pasiones religiosas. Con el énfasis
de Tocqueville en la pervivencia del entusiasmo religioso, se patentiza cierto
impulso hacia el fundamentalismo, hacia una experiencia religiosa sin media-
ciones y hacia la crisis de la autoridad religiosa, en la sociedad democratica
norteamericana.?” Semejante impulso fundamentalista en la sociedad democra-
tica puede ser atribuido al intento de conjurar la contingencia e incertidumbre
derivada de la igualacién de condiciones, a través de la busqueda de certezas
literales y mediante el prejuicio epistemoldgico que lleva a buscar verdades
simples y evidentes. Por otra parte, el desprecio a las formas externas y a las
autoridades religiosas, que es propio de la vida democratica, promueve la bus-
queda de experiencias religiosas intensas y no mediadas institucionalmente.
En suma, existiria cierta convergencia paradojica entre el ethos democratico
y el impulso religioso fundamentalista, que desmiente las versiones lineales
de cierta narrativa de la secularizacion. Al fin y al cabo, también el fanatismo
o la exaltacion religiosa constituyen una tendencia observable en el curso de
la vida democratica norteamericana, que parece introducir una compensacion
por la rutinaria busqueda del bienestar material.?®

Ademas de constituir una fuente y una garantia para la libre iniciativa demo-
cratica, la religion —segun Tocqueville— seria una de las principales causas

2 |bid., pp. 81-82.

25 Ibid., pp. 74-76.

26 Sanford Kessler, “Tocqueville’s Puritans: Christianity and the American Founding”, en The
Journal of Politics, vol. 54, nim. 3. Cambridge, 1992, pp. 776-792.

27 Joshua Mitchell, “Tocqueville on Democratic Religious Experience”, en Cheryl B. Welch,
comp., The Cambridge Companion to Tocqueville. Nueva York, Cambridge University Press, 2006,
pp. 276-302.

28 A. de Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 171-172.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

13/06/13 11:55



@ Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

en el mantenimiento de las instituciones democraticas americanas. En tanto
que conforman las costumbres, disposiciones morales y habitos intelectuales
de los norteamericanos, las creencias religiosas seguirian cumpliendo el rol
decisivo que desempenaron desde la fundacién de la democracia americana.
A pesar de las diferencias en los cultos, la sociedad americana se beneficia de
la religion, en la medida en que ésta introduce obligaciones morales y vinculos
interpersonales. En ese sentido, las creencias religiosas ejercerian una notable
influencia indirecta en la sociedad norteamericana, aunque se mantengan al
margen de los asuntos publicos y las maquinaciones politicas: introducen cier-
to sentido de trascendencia y elevan al espiritu humano mas alla de la mera
busqueda de bienestar material y de la autoabsorcion individualista.?® Ademas,
moderan las costumbres, sobre todo en el entorno familiar que sirve de refu-
gio y de sustento para la vida publica; pero también moderan las opiniones e
introducen convicciones compartidas, un consenso moral al cual las personas
se adhieren, aunque sea por temor a la desaprobacion.®® Uno de los mas in-
teresantes rendimientos practico-politicos de la religién consiste en habituar a
las personas a conducirse bajo la perspectiva del porvenir, a preocuparse del
futuro y a situar sus expectativas en el largo plazo. En efecto, segun Tocque-
ville, la fe religiosa suministra dicha y serenidad en esta vida, al canalizar la
esperanza en otra vida. La creencia religiosa no solo descarga de la inquietud
e inestabilidad de los insaciables deseos que afectan a las personas en tiem-
pos de igualacién de condiciones y de igual competencia; a la vez, introduce
un impulso de trascendencia y de elevacion que tensa nuestra iniciativa, asi
como nos aleja de la indiferencia abulica hacia el porvenir.®' Es tal la afinidad
de las creencias religiosas con la sociedad politica democratica, y se logra asi
armonizar lo celestial y lo terrenal hasta tal punto, que la religion puede ser
considerada la primera de las instituciones politicas que enmarca y modera los
usos de la libertad, asi como suministra un solido lazo moral cuando los vincu-
los politicos son tan inestables como en la vida democratica.®? En ese sentido,
se ha observado que Tocqueville sostiene una visién paraddjica de la religion
americana, pues aprecia la separacion del Estado y las Iglesias, al mismo tiempo
que considera a la religion como la primera de las instituciones politicas de la
democracia estadounidense.?3

29 Ipid., p. 35.

30 A, de Tocqueville, La democracia en América 1, pp. 419-420.

31 A. de Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 190-193.

32 A. de Tocqueville, La democracia en América 1, pp. 421-424.

33 3. Kessler, “Tocqueville on Civil Religion and Liberal Democracy”, en The Journal of Politics,
vol. 39, num. 1. Cambridge, 1977, pp. 119-146.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

EnClaves13.indb 112 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 113

El quiasmo y el dilema 113

Como se puede comprobar, la defensa que Tocqueville realiza del rol de la
religion en la vida publica de la democracia americana se caracteriza por su
sentido pragmatico y su concordancia con los mas relevantes intereses huma-
nos. Segun Tocqueville, la creencia religiosa permite moderar las costumbres
y opiniones mundanas, no se aleja de la doctrina del “interés bien entendido”,
que valora la virtud e introduce un calculo y regulacién de las pasiones, por su
utilidad para lograr un éxito mas duradero o una felicidad mas estable. En fin,
el interés bien entendido y la creencia religiosa coinciden.3* Al fin y al cabo, el
interés propio bien entendido introduce una conciencia del lazo que une nuestros
intereses con los intereses y derechos ajenos, de manera que el mero interés se
enriquece con la comprension de los derechos justos y de los deberes colectivos.
Y asi como el interés bien entendido nos faculta para ejercer cierto autogobier-
no sobre nuestros inestables deseos, parece necesaria la conviccion religiosa,
para establecer una forma de autogobierno trascendente, que emana de los
intereses espirituales y hace posible la mas alta autocomprension del horizonte
de sentido de nuestros intereses, mas alla del trivial calculo materialista. Asi,
pues, cabe pensar que, para Tocqueville, tanto el ejercicio de la libertad politica,
como el ethos democratico, florecerian de mejor modo si se abren al trasfondo
de sentido suministrado por las convicciones religiosas, el entusiasmo espiritual
y la fe en algo otro.%®

A partir de esta perspectiva pragmatica sobre los rendimientos funcionales
que la religion tendria desde el punto de vista moral, las creencias religiosas
de los peregrinos puritanos permitieron fundar un régimen politico de libertad,
al introducir en las costumbres sociales la disciplina, el espiritu de indepen-
dencia, la iniciativa intramundana, e incluso, cierto ethos emprendedor. De
ese modo, el mismo puritanismo religioso que introdujo una férrea moral y un
rigorismo extremo, puede consagrar el individualismo intramundano, asi como
desencadena la mentalidad calculadora y el afan adquisitivo. De ahi que, para
Tocqueville, exista una mayor afinidad entre la revolucién democratica moderna
y las creencias catdlicas; al fin y al cabo, el catolicismo consagra en su maxima
expresion la igualdad de todas las personas, la nivelacion de las inteligencias,
fortunas y condiciones, bajo el altar y a los ojos de Dios.*® Ademas, la posicion
de los creyentes catolicos en América, la situacion de una minoria pobre, los

34 A. de Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 162-164.

35 William E. Johnston, Jr., “Finding the Common Good Amidst Democracy’s Strange Melancholy:
Tocqueville on Religion and the American’s ‘Disgust with Life’”, en The Journal of Religion, vol. 75,
nam. 1. Chicago, 1995, pp. 44-68.

3% Donald J. Maletz, “Tocqueville on Mores and the Preservation of Republics”, en American
Journal of Political Science, vol. 49, num. 1. Oxford, 2005, pp. 6-7.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

13/06/13 11:55



@ Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

hace mas proclives a valorar la igualdad en el acceso a las libertades politicas,
para asi poder aspirar a ejercer sus propios derechos.?” Al separar escrupulo-
samente los dogmas revelados y los asuntos politicos, la Iglesia catdlica nor-
teamericana suministra una forma de fe, en que se introduce la creencia de un
poder unico, simple e igual para todas las personas, con una autoridad religiosa
uniforme; eso explicaria —segun Tocqueville— el progreso del catolicismo
en Norteamérica y la conversion de muchos protestantes al credo catolico.3®
Resulta indudable que, para Tocqueville, existe una marcada solidaridad entre
el cristianismo y la sociedad democratica, debido a los rendimientos morales
que la fe cristiana aporta (tanto en su version protestante como en la catdlica),
al consagrar la independencia y el igualitarismo. Claro que, desde el punto de
vista de los rendimientos morales, cierta ilustracién obtenida por medio del
cultivo de habitos democraticos, asi como a través de la experiencia practica 'y
de la participacion en la vida democratica, seria mucho mas eficiente a la hora
de moderar los excesos no solo del individualismo posesivo, sino también del
fanatismo y del fundamentalismo religiosos.%°

En todo caso, el rol mas decisivo de la religion en la vida publica no con-
siste simplemente en sus rendimientos funcionales para la moderacion de las
costumbres y para la induccién de virtudes civicas. El poder mas profundo de
la religion en la sociedad proviene de su arraigo en la naturaleza humana y de
la respuesta que proporciona al muy humano deseo de inmortalidad. Al finy al
cabo, la condicién humana esta marcada por la insatisfaccion permanente y el
disgusto por existir, tanto como por el inagotable deseo de vivir, la esperanza
y el temor a la nada. La religion no es sino una figura de la esperanza consus-
tancial a la condicion humana, que nos impulsa a perseguir la inmortalizacion
y siembra la expectativa de otro mundo. Asi pues, el mas influyente poder
de la fe religiosa es universal e inherente a toda la humanidad, por mas que
ocasionalmente la religion pueda aportar rendimientos funcionales —morales
y civicos— en la vida social, o atraer la influencia de las instituciones socio-
politicas. En todo caso, semejante alianza entre la influencia religiosa y los
poderes temporales o la autoridad resulta fatal, segun Tocqueville, pues pone
en riesgo el poder legitimo de la fe, que radica en una aspiracion universal y en
una esperanza de largo aliento, mas que en el trafago de los fugaces intereses
mundanos y en la inestabilidad de los efimeros poderes temporales. Por eso,
la religién prospero en la democracia americana y logré una influencia social
decisiva, en la medida en que renuncid a involucrarse directamente con el

37 A. de Tocqueville, La democracia en América 1, pp. 415-416.
38 A. de Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 42-43.
39 D. J. Maletz, “Tocqueville on Mores and the Preservation of Republics”, en op. cit., p. 12.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

EnClaves13.indb 114 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 115

El quiasmo y el dilema 115

poder politico y afirmé toda su fuerza en su propio dominio y en su inextin-
guible significado para la condicién humana. Por el contrario, en Europa la fe
religiosa dio paso a la incredulidad y al rechazo de la fe, a causa de la alianza
de la Iglesia con el poder politico.*°

Por otra parte, existen otras fuentes de la creencia religiosa y de su poder
decisivo, que también arraigan en la propia condicién humana, mas que en las
influencias politicas o en los rendimientos institucionales artificiales. Al fin y al
cabo, las creencias dogmaticas resultan indispensables para la vida individual
y colectiva, satisfacen la necesidad de disponer de ideas fundamentales u
opiniones compartidas, que permitan sobrellevar la incertidumbre, proporcio-
nen un punto de partida para la busqueda confiada de la verdad y orienten la
accion colectiva concertada, sin enfrentar el permanente disenso. En vista de
las limitaciones de la razon humana y del constante ajetreo de los asuntos hu-
manos, resulta precisa alguna fuente de autoridad intelectual y moral.*' En ese
sentido, las creencias religiosas aportan algunas ideas generales —compartidas
y simples— acerca de la condicién humana, de las relaciones con Dios y de
nuestros deberes mutuos. Segun Tocqueville, las religiones no deben abando-
nar ese nucleo legitimo de sus dogmas generales de fe, pues se arriesgan a
hacerse cargo de asuntos humanos (legales, politicos o cientificos) que no les
conciernen, perdiendo asi su propia credibilidad. En una sociedad democratica
las creencias religiosas fundamentales han de ser especialmente contenidas, asi
como las religiones deberan resultar flexibles y sobrias en sus formas exteriores
y opiniones de sobre la actualidad; han de respetar la independencia del espiritu
humano en lo que concierne a los intereses temporales o a las preocupaciones
de la época, al bienestar mundano o a los planteamientos mayoritarios de la
opinion publica.*?

En su analisis del significado de la religion en el curso de la revolucion
democratica moderna, Tocqueville no se limita a examinar el impulso funda-
cional que la fe aport6 al entusiasmo por la libertad e igualdad, ni se detiene
Unicamente en la explicacién de las influencias que ejerce la religién cuando
se separa de la politica (ya se trate de sus indirectos rendimientos morales y
civicos, cuanto de su respuesta propia a la inherente necesidad humana de
sentido). Asimismo, interpreta sutilmente el modo en que algunos procesos
politicos modernos se revistieron de un significado religioso, y registra la trans-
ferencia de pautas de significado religioso al ambito profano de la actividad
histoérica. En ese sentido, Tocqueville considera que la Revolucién francesa

40 A. de Tocqueville, La democracia en América 1, pp. 426-432.
41 A. de Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 19-20.
2 |bid., pp. 32-41.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

13/06/13 11:55



@ Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

fue una revolucién politica que se desarrollé bajo la forma de una revolucién
religiosa. Si la mayoria de las revoluciones politicas se circunscriben a un
territorio, la Revolucién francesa trascendié todas las fronteras y generd una
comunidad imaginaria que convocaba a todos los pueblos y personas; como
las revoluciones religiosas, se caracterizd por un proselitismo universal, que
predicaba para todo el orbe. Y es que, asi como las religiones se hacen cargo
en abstracto de la condicion humana (del hombre en general, de su relacion
con Dios y con sus semejantes), y no refieren sus creencias y reglas de con-
ducta a algun contexto social o nacion particular, las revoluciones religiosas
no conocen fronteras ni regimenes sociales. Del mismo modo, la Revoluciéon
francesa consideré al ciudadano de modo abstracto y general, independien-
temente de los estados sociales particulares, y apeld a los derechos civiles
y politicos de la humanidad, mas que a los derechos del ciudadano francés.
Bajo el aspecto de revolucién religiosa, terminé obrando como una nueva
religion con sus propios martires.*® Por lo demas, aunque la maxima incredu-
lidad y el ataque ilustrado a los privilegios politicos de la Iglesia le imprimieron
parte de su caracter a la Revolucién francesa, otras creencias y sentimientos
cuasi-religiosos inspiraron la actividad de los revolucionarios. En efecto, los
revolucionarios franceses acometieron heroicamente el intento de transfor-
mar la sociedad y las instituciones politicas, alentados por algo semejante a
una religion nueva, basada en la creencia en si mismos, la fe en su virtud,
la confianza orgullosa o la creencia en la perfectibilidad humana.** Nadie ha
sabido interpretar mejor que Tocqueville el rol del mesianismo escatoldgico
en el curso de la Revolucion francesa, asi como la opacidad de la actividad
humana y del cambio historico, para sus propios actores: cuando ya estaban
encauzadas de modo irreversible las transformaciones sociales que daban
curso a laigualacion de condiciones y a la centralizacién politica, la Revolucion
se limité a traducir la ideologia escatolégica de una ruptura fundacional y de
una regeneracion abrupta.*®

El quiasmo y los dilemas de la secularizacion

Sin duda, los analisis de Tocqueville sobre los derroteros de la religién en el
curso de la revolucion democratica parecen desmentir el relato ilustrado de
una secularizacion lineal, en que la fe religiosa se extinguiria a medida que se

43 A. de Tocqueville, El Antiguo Régimen y la Revolucion, pp. 42-46.

4 Ibid., pp. 189-191.
45 Frangois Furet, Pensar la Revolucion francesa. Barcelona, Petrel, 1980, pp. 200-207.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

EnClaves13.indb 116 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 117

El quiasmo y el dilema 117

extendieran el cultivo de la razon y la libertad.*® Tocqueville tiene muy presente
el avance de la incredulidad en Europa, pero lo atribuye a causas circunstan-
ciales, a saber: el cuestionable protagonismo politico de la Iglesia en el Viejo
Continente,*” asi como el resentimiento de los intelectuales ilustrados, tanto
ante la tutela confesional que la Iglesia ejercia sobre los espiritus, como debido
a la persecucion intolerante que habian sufrido librepensadores y hombres
de letras.*® Por otra parte, resulta patente que, bajo el igualitarismo de las
sociedades democraticas, las personas no buscan alguna fuente superior
de autoridad intelectual y moral, sino que cada cual busca en si mismo los
criterios para sus juicios (ese es precisamente el método intelectual que la
filosofia francesa predicé y que la democracia americana puso en practica).
De ahi que Tocqueville considere probable que las sociedades democraticas
sean poco proclives a erigir nuevas religiones, mas bien, cabe esperar que
descrean de misiones divinas o profetas, y que legitimen sus ideas desde la
propia razon, pero, sobre todo, a partir del juicio de la mayoria y de la opinion
publica. En ese sentido, en la sociedad norteamericana es tal el peso de la
opinion publica, que la religién termina siendo mas una opinién mayoritaria,
que una doctrina revelada o una auténtica conviccion personal;*® incluso se
hace frecuente la hipocresia de quienes profesan la religion por temor a pa-
recer que no creen como los demas.%

Tocqueville sintetiza la compleja situacién que enfrenta la religion en la
revolucion democratica bajo la forma de un quiasmo: “los hombre religiosos
combaten a la libertad, y los amigos de la libertad a las religiones”.5! Se trata
de un tropo retérico muy acorde con la encrucijada histérico-social que Tocque-
ville describe: una antitesis cuyos elementos aparecen en posicion cruzada® y
se disponen especularmente,®® conforme a cierto tipo de paralelismo inverso.
No es el unico tipo de antitesis que encontramos cuando se caracterizan los
destinos de la religién en la sociedad democratica: “unos la atacan y otros no
se atreven a defenderla” —dice Tocqueville, al retratar el conflicto aparente en-
tre los hombres religiosos y los partidarios de la libertad.>* Semejante tipo de
antitesis no so6lo opone a los sujetos de los enunciados, sino que, ademas, les

46 A. de Tocqueville, La democracia en América 1, p. 424.

47 Ibid., p. 32.

48 A, de Tocqueville, El Antiguo Régimen y la Revolucién, op.cit., pp. 183-188.

49 A. de Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 22-23.

50 A. de Tocqueville, La democracia en América 1, pp. 419-420.

51 Ibid., p. 41.

52 Heinrich Lausberg, Elementos de retorica literaria. Madrid, Gredos, 1993, pp. 195-198.
53 Bice Mortara Garavelli, Manual de retérica. Madrid, Catedra, 2000, pp. 282-283.

5 A. de Tocqueville, La democracia en América 1, p. 40.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

13/06/13 11:55



@ Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

atribuye predicados opuestos, resaltando tanto el contraste, como lo irresistible
del resultado para todas las partes. También en la Revolucién francesa Tocque-
ville plantea una antitesis de este tipo, cuando describe la falsa apariencia de
colapso de la religion, que se impuso “al gritar los que negaban el cristianismo
y al callar los que aun no creian en é1”.%° Por lo demas, la retorica de la antitesis
marca, en general, el estilo de las descripciones de las encrucijadas de la era
democratica: “se presenta a la imaginacién del pobre el deseo de adquirir el
bienestar, y el temor a perderlo al espiritu del rico” —escribe Tocqueville acerca
de la preocupacion por el bienestar material en la sociedad americana.¢ O bien:
“los hombres se agitan sin cesar, pero el espiritu humano parece casi inmovil”
—plantea a propdsito del dinamismo aparente de la sociedad democratica.®’
En este tipo de antitesis (frecuente en la escritura de Tocqueville), los sujetos
de los enunciados antitéticos se oponen como la parte al todo: “cada individuo
esta aislado y desvalido; la sociedad es agil, previsora y fuerte” —dira Tocque-
ville sobre la igualacion de las condiciones en la sociedad democratica.®® Y
afadira: “las grandes riquezas desaparecen; aumenta el niumero de las peque-
fias fortunas”.®® El curso providencial de la revolucién democratica moderna,
su conmovedor impacto en los pueblos cristianos, resulta descrito también a
través de una antitesis decisiva: “el movimiento que los arrastra ya es bastante
fuerte para no poder ser contenido, y no es aun suficientemente rapido para
desesperar de dirigirlo”.5°

La retdrica de la antitesis no constituye un simple ornamento escritural, sino
que resulta funcional a un estilo intelectual basado en la comparacién, que —
en Tocqueville— introduce una condicién del pensamiento claro y distinto, asi
como de la opcién informada. En efecto, cabe sostener que Tocqueville afronta
las encrucijadas de la revolucién democratica moderna y del cristianismo en
Occidente, a través de un analisis comparativo que remarca las opciones y di-
cotomias, asi como permite re-describir las alternativas politicas y culturales.®’
Y también, se podria sefalar que la retdrica de las antitesis es la expresion de
un pensamiento y una obra (0, quiza, de una biografia) bifrontes, atrapados en
la disyuncién entre la aristocracia y la democracia, entre el conservadurismo y
el liberalismo, entre la hostilidad hacia la revolucién y el reconocimiento de sus

55 A. de Tocqueville, El Antiguo Régimen y la Revolucién, p. 189.

56 A. de Tocqueville, La democracia en América 2, p. 166.

57 Ibid., p. 328.

5 Ibid., p. 421.

59 Idem.

60 A. de Tocqueville, La democracia en América 1, p. 34.

61 Seymour Drescher, “Tocqueville’s Comparative Perspectives”, en Cheryl B. Welch, comp., The
Cambridge Companion to Tocqueville, Nueva York, Cambridge University Press, 2006, pp. 21-48.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

EnClaves13.indb 118 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 119

El quiasmo y el dilema 119

logros. No en vano, el estilo intelectual de Tocqueville parece una incitacion a
vivir en la duda y en la contradiccidn; en su pensamiento hay toda una apuesta
por hacerse cargo de la incertidumbre que caracteriza a la condicion humana
(particularmente, debido al curso de la revolucién democratica) y por asumir la
tension interna entre igualdad y libertad, que caracteriza a la sociedad moder-
na.%? En todo caso, pese a su pretendida neutralidad —a la hora de afrontar las
encrucijadas de su época— y a su resistencia a posicionarse sobre la superio-
ridad absoluta de alguna condicion social (aristocracia o democracia, libertad o
igualdad, etcétera), Tocqueville no deja de reconocer que el curso de la revolucion
democratica es irrefrenable, de manera que hay que preocuparse por concebir
su mejor realizacion y su perfeccionamiento. De ese modo, la neutralidad inte-
lectual no sélo va acompanada de un firme compromiso moral y politico con las
encrucijadas de la sociedad democratica; ademas, la aparente imparcialidad se
respalda en la afirmacién “politicamente correcta” de la inevitabilidad historica
de la revolucion democratica, que le permite situarse al margen de las partes
en conflicto.®?

Aparentemente las antitesis que remarcan las disyuntivas de la revolucion
democratica moderna no responden a ese tipo de enunciacion disociativa que
implicitamente jerarquiza los términos de la oposicion;®* no se trata de, tanto
de oposiciones subordinantes cuanto de opciones decisivas o de alternativas
trazadas con neutralidad. Pero, en ultima instancia, las antitesis de Tocqueville
operan como dilemas en que la ambivalencia aparente y la alternativa abierta dan
paso a una conclusion tan irresistible como el curso de la revolucion democrati-
ca. Asi, por ejemplo, el dilema que se plantea entre una democracia americana
protestante (que promueve la independencia), o un avance del catolicismo (que
consagra la igualdad) en los Estados Unidos,®® ni cuestiona la irrefrenable influen-
cia del cristianismo en la sociedad norteamericana, ni deja en suspenso el nexo
entre el entusiasmo religioso y la autoinvencion democratica de una sociedad
igual y libre. Analogamente, el dilema entre cisma e indiferencia religiosos, que
remarca los riesgos que enfrenta el cristianismo en la sociedad democratica,
no deja de ser una alternativa aparente con una unica conclusion. Y es que el
cisma solo implica un cambio en el objeto de la fe, pero no la irreligiosidad. Por

62 Eduardo Nolla, “Teoria y practica de la libertad en Tocqueville”, en E. Nolla, ed., Alexis de
Tocqueville. Libertad, igualdad, despotismo. Madrid, Fundacion para el Analisis y los Estudios
Sociales, pp. 179-200.

63 Marvin Zetterbaum, “Tocqueville: Neutrality and the Use of History”, en The American Political
Science Review, vol. 58, num. 3. Cambridge, 1964, pp. 611-621.

64 Chaim Perelman y Lucie Olbrechts-Tyteca, Tratado de la argumentacién. Madrid, Gredos,
2000, pp. 640-643.

65 A. de. Tocqueville, La democracia en América 1, pp. 415.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

13/06/13 11:55



120 Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

su parte, la indiferencia y la duda incrédula no implican un desconocimiento de
la utilidad humana de la religién, de manera que el incrédulo termina afiorando
la fe y no se pronuncia publicamente sobre su duda; de ese modo, la religion
perdura en la opinion comun.®® Por lo demas, aunque Tocqueville transfiere a la
opinidn publica cierta condicion de nueva religion compartida, que en tiempos
de igualdad constituye una fe “cuyo profeta seria la mayoria”,%” esta alternativa
aparente a la religion no hace mas que consagrar la creencia religiosa dentro
de la mayoria y en la opinidén comun (en parte, por salvar las apariencias y por
temor a la desaprobacion). El aparente dilema entre la conviccién religiosa
auténtica y la fe en la opinidn comun se resuelve a favor del curso inevitable de
una revolucion democratica en que la religiéon no puede dejar de lado la opinion
comun, ni debe interferir en la opinién publica.

Una de las encrucijadas mas acuciantes que Tocqueville enfrenta —a la hora
de concebir el encauzamiento decente y libre de la revolucién democratica—
se despliega en el ambito de las pasiones democraticas, y concierne al dilema
entre individualismo y materialismo.® Por una parte, en la era democratica, la
pasion del egoismo (esto es, el amor excesivo por uno mismo) da paso a un
sentimiento mas apacible y reflexivo: el individualismo, que nos aisla en el seno
de la privacidad de la vida familiar y de las amistades intimas.5° El sentimiento
individualista no sélo involucra cierta privatizacién de los afectos democraticos
(o su repliegue en la intimidad), sino que también presupone un déficit de com-
prensiéon y un juicio erréneo, el cual nos recluye en pequenos circulos sociales
conformados por el gusto personal. En ese sentido, el individualismo introduce
la confusidn entre el aislamiento y la libertad, asi como malentiende la relacion
entre lo personal y lo publico. Por otra parte, existe una pasion democratica
generalizada, que consiste en el anhelo de bienestar material, esto es, en el afan
de satisfacer todas las necesidades y de proveer todas las comodidades.”® El
gusto por el bienestar material (pasion eminentemente igualitaria) es particular-
mente intenso e insaciable en las sociedades democraticas, pues desencadena
un deseo siempre inestable, inquieto e insatisfecho, asi como persigue un goce
material igual al de los demas y en competencia con los otros. En ese sentido,
el materialismo trivializa la existencia humana, degrada los gustos (a expen-
sas de los anhelos sublimes y de las pasiones mas elevadas) e introduce un

56 Ibid., pp. 430-431.

67 A. de. Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 23.

68 Johnston, “Finding the Common Good Amidst Democracy’s Strange Melancholy: Tocqueville
on Religion and the American’s ‘Disgust with Life””, en op. cit.

69 A, de. Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 128-129.

0 Ibid., pp. 165-167.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

EnClaves13.indb 120 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 121

El quiasmo y el dilema 121

temor incesante a perder el confortable goce material; finalmente, se sume en
la desgana, el disgusto y el hastio por la busqueda banal de pequefios place-
res intrascendentes.”' Ambas pasiones democraticas —el materialismo vy el
individualismo— parecen opacar todo cuanto hay de grandeza y justicia en la
democracia: empobrecen la igualdad, tanto como hacen indecente la libertad, al
incitar el aislamiento confortable y el confort en un aislamiento intrascendente.
En todo caso, Tocqueville pretende contener estas impotentes y debilitadoras
pasiones democraticas a través de los remedios que la misma revolucion demo-
cratica ofrece. Esta resulta tan irresistible, que solo la democracia podra salvarse
a si misma a través de medios politicos como las garantias institucionales, los
habitos democraticos compartidos y el cultivo de las libertades publicas; pero
también, mediante el reconocimiento de lo indecidible de la democracia, de su
incertidumbre constitutiva y de la apertura a ciertos trasfondos de sentido que
desbordan tanto la construccién autorreferente del artefacto politico, cuanto la
clausura de lo social mediante la conformidad de una mayoria autosatisfecha.

Ahora bien, en el irrefrenable curso de la revolucion democratica moderna,
el entusiasmo espiritual y las creencias religiosas enfrentan otro dilema crucial,
ante dos tipos de doctrina que calan profundamente en el intelecto y la imagi-
nacion democraticos: el difuso panteismo vy el rigido materialismo.” Por una
parte, el clima intelectual de las sociedades democraticas favorece la formu-
lacion de ideas generales y conduce a concepciones tan simples y unificadas,
como homogéneas; de ese modo, la imaginacion democratica nivela en un
Unico sistema a Dios y al mundo, al creador y a la creatura.” Por otra parte, las
doctrinas materialistas legitiman la inquieta busqueda del bienestar material de
las sociedades democraticas, al sostener que todo es materia en movimiento y
mera existencia fisica (al tiempo que la obsesién democratica por el bienestar
material induce la idea de que todo es material);’* de esa manera, también el
materialismo introduce una vision de la realidad tan unificada como reduccionista.
Tanto el materialismo como el panteismo deniegan la existencia independiente
de Dios, e introducen cierta vanidad en el espiritu humano (aunque el materia-
lismo involucre la modesta creencia de que no somos mas que materia). Eso
si, el materialismo mantiene al menos la independencia intelectual y la autono-
mia del pensamiento cientifico, aunque sea de modo autocontradictorio, pues
excluye al intelecto cientifico de un mundo reducido a materia. En el caso del

™ Ibid., pp. 173-177.

72 Peter Augustine Lawler, “Tocqueville on Pantheism, Materialism, and Catholicism”, en Per-
spectives on Political Science, vol. 30, nim. 4. Abingdon, Oxfordshire, 2001, pp. 218-226.

73 A. de. Tocqueville, La democracia en América 2, pp. 44-45.

7 Ibid., pp. 184-185.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

13/06/13 11:55



122 Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

panteismo y de la vaga divinizacion sentimental de la naturaleza, se desdibuja la
individualidad en el seno de la unidad césmica, y se consagra la autoindulgencia
indiferente, borrando toda forma de grandeza espiritual.”® En todo caso, pese al
atractivo de estas doctrinas para la imaginacion y el intelecto democraticos, no
se trata mas que de variantes truncadas del espiritu que anima una incontenible
revolucién democratica, en que el entusiasmo religioso, la pasion por la libertad
y la pasion por la igualdad cruzan sus caminos de manera tan incierta como
impredecible. Nuevamente, los dilemas de Tocqueville nos enfrentan a una
conclusién inevitable y al mismo tiempo indecidible, pues depende, en ultima
instancia, de la decision circunstancial de los actores histéricos.

Ciertamente, a través de la comparacion histérica, asi como de la interpre-
tacion y explicacion de la filigrana de las causas y trasfondos sociales, Tocque-
ville devela un curso inevitable, que se manifiesta en las diferentes naciones y
estados sociales, a pesar de sus diferentes puntos de partida y de las diversas
alternativas que enfrentan. En ese sentido, este despliegue tan universal, como
irreversible e inevitable, tiene, segun Tocqueville, un caracter providencial; la
igualdad democratica orienta inexorablemente la marcha de la sociedad y de
sus instituciones politicas, tanto como crea y transforma habitos, creencias e
ideas. Resultaria tentador ver una transferencia de la idea cristiana de Pro-
videncia en la afirmacién de Tocqueville de que el desarrollo de la igualdad
constituye un hecho providencial; tal vez, cabria pensar que el terror religioso
de Tocqueville ante el panorama confuso del mundo cristiano encuentra cierto
consuelo al refugiarse en la vision de un sentido providencial. Al fin y al cabo, el
propio Tocqueville sefiala que el reconocimiento del desarrollo progresivo de la
igualdad nos lleva a entrever “el caracter sagrado de la voluntad del soberano
Sefior”, contra la cual no se puede luchar (habria que acomodarse a la divina
Providencia).”® Sin embargo, el curso providencial a que Tocqueville se refiere
no parece tener el sentido sagrado que podria atribuirsele,’”” mas bien se trata
del caracter universal, duradero, continuo y acumulativo de un proceso que
“escapa siempre a la potestad humana, asi como todos los hombres sirven
a su desarrollo”.”® Tampoco seria correcto atribuirle una vision determinista
de la inevitabilidad histérica a un pensador que desmiente —como “falsas y
cobardes”™— las teorias que impugnan las opciones e iniciativa de los actores

75 P. A. Lawler, “Tocqueville on Pantheism, Materialism, and Catholicism”, en op. cit.

76 A. de. Tocqueville, La democracia en América 1, p. 34.

77 Edward T. Gargan, “Tocqueville and the Problem of Historical Prognosis”, en The American
Historical Review, vol. 68, num. 2. Chicago, 1963, pp. 332-345.

78 A. de. Tocqueville, La democracia en América 1, p. 33.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123

EnClaves13.indb 122 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 123

El quiasmo y el dilema 123

histdricos.” El curso providencial de los acontecimientos histéricos introduce
un plexo de causas, trasfondos, circunstancias y tendencias, pero, dentro de
esas limitaciones, deja espacio para decidir nuestras opciones; no desmiente
el rol de lo inesperado, lo no planificado y lo no deseado en los asuntos huma-
nos. En ese sentido, el avance de la igualdad democratica resulta irreversible,
pero nos enfrenta a multiples dilemas que nos instan a hacernos cargo de su
curso; de los actores histéricos depende que la igualdad conduzca “a la ser-
vidumbre o a la libertad, a la civilizacion o a la barbarie, a la prosperidad o a
la miseria”.8° Asi pues, Tocqueville nos brinda la oportunidad de concebir una
Providencia histérica que no es simplemente una transferencia religiosa. Mas
alla de todo relato lineal de la secularizacion —que tenga como asunto el nexo
teoldgico-politico—, Tocqueville no sélo esboza la compleja cartografia de las
tendencias secularizadoras asociadas a la revolucién democratica moderna;
ademas, devela una Providencia historica que nos expone inexorablemente a
una condicion paraddjica: la inevitabilidad de la incertidumbre y la urgencia de
decidir sobre lo indecidible.

Fecha de recepcion: 08/08/2011
Fecha de aceptacion: 22/03/2012

7 A. de. Tocqueville, La democracia en América 2, p. 424.
80 Jdem.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nm. 13, enero-junio 2013, pp. 103-123.

13/06/13 11:55





