
En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 51-65.51

EL NARCISISMO: ESBOZOS PARA UNA 
BIOPOLÍTICA AFIRMATIVA DESDE 

EL PSICOANÁLISIS

José Cabrera Sánchez*

Resumen

Dada su privilegiada implicación en el dispositivo de sexualidad, el psicoa-
nálisis sería parte de la profusa red de tecnologías disciplinarias y norma-

lizadoras comprometidas con el despliegue des-politizante de la biopolítica. 
Propondremos una interpretación de la noción de narcisismo establecida por 
Freud, desde la perspectiva del paradigma inmunitario desarrollado por el filó-
sofo Roberto Esposito. Planteamos la tesis de que el narcisismo participa del 
carácter aporístico de lo inmunitario, lo que permite pensar en las posibilidades 
de subversión y resistencia que el psicoanálisis puede aportar al promover una 
apertura a la productividad de lo negativo y a la inclusión de la alteridad en el 
tejido del sí mismo.

Palabras clave: biopolítica, psicoanálisis freudiano, narcisismo, paradigma 
inmunitario de Esposito, alteridad.

Abstract

Due to its privileged participation in the deployment of sexuality, psychoanalysis 
would be part of an profuse network of disciplinary and normalizer technologies 
compromised with the dis-politicize display of biopolitics. We will propose an in-
terpretation of the notion of narcissism established by Freud, from the perspective 

* Docente de la Escuela de Psicología de la Universidad Austral de Chile, Chile, <jcabrera@
spm.uach.cl>.

EnClaves13.indb   51 13/06/13   11:55



52	 José Cabrera Sánchez

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 51-65.

of the immunitarian paradigm developed by the philosopher Roberto Esposito. 
We propose the thesis that narcissism participate on the aporistic nature of the 
immunitarian, which suggests the possibilities of subversion and resistance that 
psychoanalysis can contribute to the promote an opening-up to the productivity 
of negative and the inclusion of otherness in the tissue of the self.

Key words: biopolitics, freudian psychoanalysis, narcissism, Esposito’s immu-
nitarian paradigm, otherness.

Introducción

En el campo de la filosofía política se ha desarrollado desde hace algunos años 
una amplia reflexión en torno al concepto de biopolítica. Diversos autores, entre 
los que podemos contar a Agamben,1 Esposito,2 y Hardt y Negri,3 señalan a Fou-
cault como el iniciador de esta manera de encarar la comprensión de la política 
contemporánea, cuyo núcleo argumental se caracteriza por una consideración 
de la vida biológica del hombre como el objeto privilegiado sobre el que recae el 
ejercicio del poder. Según esta perspectiva filosófica y política, el costado orgá-
nico de la experiencia humana sería el eje sobre el que giran las estrategias y 
dispositivos que urden el quehacer de nuestra época post-política.

En el presente texto pretendemos establecer algunas relaciones entre dos 
campos que parecieran destinados a mantenerse disjuntos: el psicoanálisis y 
la reflexión biopolítica. La disyunción a la que aludimos se fundamenta en las 
críticas que el propio Foucault dirige al psicoanálisis en La voluntad de saber,4 
texto que puede ser considerado como la primera formulación articulada del 
concepto de biopolítica5 por parte de este autor.6 

1  Giorgio Agamben, Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida. Valencia, Pre-Textos, 1998.
2  Roberto Esposito, Bíos. Biopolítica y filosofía. Buenos Aires, Amorrortu, 2006.
3  M. Hardt y A. Negri, Imperio. Trad. de Eduardo Sadier. Cambridge, Massachussets, Harvard 

University Press, 2000, edición electrónica en <www.philosophia.cl>, Escuela de Filosofía Univer-
sidad Arcis.

4  Michel Foucault, Historia de la sexualidad 1. La voluntad de saber. Buenos Aires, Siglo XXI, 
2008.

5  En realidad el concepto de biopolítica fue utilizado por Foucault por primera vez en 1974, 
aludiendo a éste en una conferencia llamada “Nacimiento de la medicina social”, dictada en Río de 
Janeiro. Esta conferencia se encuentra compilada en Estrategias de poder. Obras esenciales, vol. 
ii , 1999; sin embargo, no será hasta la publicación del primer tomo de su Historia de la sexualidad 
que el concepto adquiera una orientación más definida.

6  Edgardo Castro, “Biopolítica: de la soberanía al gobierno”, en Revista Latinoamericana de 

EnClaves13.indb   52 13/06/13   11:55



El narcisismo: esbozo para una biopolítica afirmativa 	 53

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 51-65.

En el primer volumen de la Historia de la sexualidad Foucault expone la 
configuración histórica del dispositivo de sexualidad, un artefacto discursivo y 
técnico que da pie a una productividad incesante de saber acerca de lo sexual 
(y que en último término crea la noción contemporánea de sexualidad), y sobre 
el que se parapetan una serie de estrategias dirigidas al ejercicio del poder. A 
su vez, este dispositivo de sexualidad, caracterizado por la productividad en 
lugar de la represión o supresión, resulta fundamental en la organización de 
una nueva forma de administración del poder que deja atrás la lógica en que 
se sustentaba el poder soberano, lógica que para Foucault se condensaba en 
la figura del rey como quien encarnaba el “derecho de hacer morir o de dejar 
vivir”.7 La creciente decadencia del poder soberano implicó un desplazamiento 
hacia una forma de poder que en lugar de sustentar su potencia en su capacidad 
final de disponer sustractivamente de la vida, debía esforzarse por la anexión y 
proliferación de esta última, haciendo de la población y ya no de los territorios el 
fundamento de su riqueza.8 Esta nueva forma de poder sobre la vida encontró 
en el dispositivo de sexualidad un aliado estratégico, ya que la sexualidad es 
“a un tiempo, acceso a la vida del cuerpo y a la vida de la especie […] matriz 
de las disciplinas y principio de las regulaciones”.9 

Las palabras de Foucault dan cuenta de la inserción de la sexualidad en una 
coyuntura crucial para los fines de un poder que busca afianzarse positivamente 
sobre la vida, capaz tanto de anudar como de aportar a la producción de los dos 
polos que el poder se esfuerza en administrar: una anatomopolítica del cuerpo 
humano y una biopolítica de la población .10

Debido al protagonismo que Foucault le atribuye al psicoanálisis dentro del 
dispositivo de sexualidad, hay razones fundadas para desconfiar de los efectos 
políticos derivados de su práctica, ya que el sobre-saber acerca de la sexuali-
dad resultante de su operación tendría como consecuencia reforzar la sujeción/
subjetivación dentro de los márgenes del bio-poder. 

Sin embargo, es posible realizar otra lectura de las relaciones entre Foucault 
y el psicoanálisis, una lectura que, sin negar o cuestionar de forma directa los 
argumentos esgrimidos como crítica al psicoanálisis en La voluntad de saber, 
permite establecer una colaboración crítica entre ambos discursos. La posición 
de Foucault respecto a lo que cabía esperar del psicoanálisis en lo concerniente 

Filosofía. Buenos Aires, vol. xxxiv, núm. 2, primavera de 2008, pp. 187-205.
7  M. Foucault, op.cit., p. 128.
8  M. Foucault, Seguridad, territorio, población. Buenos Aires, fce, 2006.
9  M. Foucault, Historia de la sexualidad 1: la voluntad de saber, p. 138.
10  Ibid., pp. 131-132. 

EnClaves13.indb   53 13/06/13   11:55



54	 José Cabrera Sánchez

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 51-65.

a los procesos de subjetivación no deja de estar afectada por una oscilación, 
ya que podría esperarse que el psicoanálisis alcanzara el estatuto de un ejer-
cicio contemporáneo capaz de alinearse con los procedimientos clásicos que 
interrogaban la relación entre el sujeto, la verdad y su propia experiencia de 
producirse en tanto sujeto. Tales ejercicios de subjetivación fueron abordados 
por Foucault en los dos tomos siguientes de la Historia de la sexualidad, El 
uso de los placeres11 y La inquietud de sí,12 a través de la investigación de la 
epimeleia heautou (cuidado o inquietud de sí), el cual se convirtió en uno de los 
conceptos centrales en su reflexión acerca de los ejercicios éticos que podían 
prestarse para una subjetivación crítica a las actuales formas de ejercicio del 
poder. Esta indagación respecto de los ejercicios espirituales de la antigüedad 
clásica de Grecia y Roma alcanza su punto máximo de expresión en el curso 
dictado el año 1982 en el Collège de France titulado La hermenéutica del sujeto 
y en el cual llega a afirmar, de una forma que pareciera contradecir su propia 
posición en La voluntad de saber, que: 

[…] todo el interés y la fuerza de los análisis de Lacan radican precisamente 
en esto: que él fue, creo, el único desde Freud que quiso volver a centrar 
la cuestión del psicoanálisis en el problema, justamente, de las relaciones 
entre sujeto y verdad. [...] Lacan intentó plantear la cuestión que es histórica 
y propiamente espiritual: la del precio que el sujeto debe pagar para decir la 
verdad [...]. Al recuperar esta cuestión, creo que hizo resurgir efectivamente, 
desde el interior mismo del psicoanálisis, la más antigua tradición, la más 
antigua interrogación, la más antigua inquietud de la epimeleia heautou, que 
fue la forma más general de espiritualidad.13 

Esta posición enunciada por Foucault respecto de lo que cabría esperar del 
psicoanálisis no ha dejado de suscitar respuestas entre algunos psicoanalis-
tas, dentro de los que cabe citar —por la fuerza con que abraza la posibilidad 
de un psicoanálisis foucaulteano— a Jean Allouch, quien en trabajos como El 
psicoanálisis, una erotología de pasaje (1998),14 El sexo del amo, El erotismo 
desde Lacan15 y El psicoanálisis. ¿Es un ejercicio espiritual? Respuesta a Michel 

11  M. Foucault, Historia de la sexualidad 2. El uso de los placeres. Madrid, Siglo XXI, 1993.
12  M. Foucault, Historia de la sexualidad 3. La inquietud de sí. Madrid, Siglo XXI, 1995.
13  M. Foucault, La hermenéutica del sujeto. Curso en el Collège de France (1981-1982). México, 

fce, 2002, pp. 43-44.
14  Jean Allouch, El psicoanálisis, una erotología de pasaje. Córdova, Ediciones de la École 

Lacanienne de Psychanalyse, 1998.
15  J. Allouch, El sexo del amo. El erotismo desde Lacan. Córdova, Ediciones de la École La-

canienne de Psychanalyse, 2001.

EnClaves13.indb   54 13/06/13   11:55



El narcisismo: esbozo para una biopolítica afirmativa 	 55

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 51-65.

Foucault,16 ha bregado por la necesidad de aunar los discursos psicoanalítico 
y foucaulteano a fin de sustentar una interrogación respecto de las relaciones 
entre el sujeto, la verdad y la sexualidad, capaz de configurar un espacio de 
resistencia y/o subversión dentro del escenario de los actuales procesos de 
producción de subjetividad. Nuestro propósito en el presente texto participa 
de las intenciones de Allouch, ya que creemos posible, y necesario, conjugar 
el discurso psicoanalítico con las reflexiones contemporáneas que se mues-
tran críticas respecto de los procesos de subjetivación que se derivan de 
determinadas lógicas de administración política. En específico, intentaremos 
mostrar cómo un concepto esencial del psicoanálisis, el narcisismo, admite 
una interpretación desde la perspectiva del paradigma inmunitario y la noción 
de tolerancia inmunitaria desarrollados por Roberto Esposito, lo cual permitiría 
apreciar la capacidad de resistencia que el psicoanálisis puede aportar en tanto 
práctica subjetivante capaz de participar de la aporía e inversión semántica 
intrínseca al paradigma inmunitario, de manera tal de hacer del yo una figura 
abierta a la alteridad y a la extrañeza de lo ajeno como condiciones indispen-
sables para su constitución.

Inmunidad y tolerancia: la apertura
a lo otro y la imposibilidad del sí mismo

Esposito desarrolla la noción de paradigma inmunitario17 a partir de su reflexión 
sobre el concepto de comunidad.18 Él analiza el trasfondo etimológico del 
concepto de communitas, el que habitualmente ha sido considerado desde la 
perspectiva del cum, es decir, aquello común y compartido por los sujetos que 
forman parte de una comunidad. Procede a enfatizar el otro elemento etimoló-
gico del término communitas, el munus; su análisis revela, en primer lugar, que 
la condición semántica del munus implica un alejamiento de la oposición entre 
lo público y lo propio o privado. Pero además el munus hace referencia al onus 
(obligación), al officium (función, oficio) y al donum (don), lo que lo hace una 
figura semántica que apunta a la constitución de la comunidad a través del don 
obligado, es decir, una configuración de la experiencia comunitaria que no se 
basa en un compartir intersubjetivo de lo común, sino en la condición sacrificial 

16  J. Allouch, El psicoanálisis ¿es un ejercicio espiritual? Respuesta a Michel Foucault. Buenos 
Aires, El Cuenco de Plata, 2007.

17  R. Esposito, Bíos. Biopolítica y filosofía.
18  R. Esposito, Communitas: origen y destino de la comunidad. Buenos Aires, Amorrortu, 2003.

EnClaves13.indb   55 13/06/13   11:55



56	 José Cabrera Sánchez

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 51-65.

de renuncia obligatoria, el don que hace de lo comunitario un espacio configurado 
por parcialidades singulares y no por coincidencias generales.

Pero la communitas, esta puesta en común que hace de lo propio un elemen-
to integrado en la extrañeza de los dones resignados por el resto y que en tal 
sentido termina por coincidir con lo ajeno, se ve amenazada por la condición de 
inmunidad, una prerrogativa que permite que algunos se vean dispensados del 
don obligatorio que instituye a la comunidad. La inmunidad no sólo afecta la posi-
bilidad de constitución de lo comunitario, sino que también incorpora la dimensión 
de la diferencia, ya que el inmune se ubica en una posición de excentricidad y 
diversidad respecto de los demás.

Pero Esposito no agota la comprensión de la inmunidad sólo en el ámbito 
jurídico-comunitario del término, ya que también procede a realizar una analogía 
con el concepto biológico de inmunidad, a través de la que logra una redescrip-
ción semántica del término, dotando a la noción de un valor orgánico relacionado 
con la defensa y el rechazo de aquello que representa a un organismo otro-de-sí. 
El desplazamiento semántico de lo inmunitario desde la esfera biológica a la 
socio-subjetiva permite no sólo introducir la idea de una defensa ante lo ajeno, 
sino también la posibilidad de una distinción de la propia identidad a partir de 
una clausura a la intromisión de todo lo que pudiera representar algo otro, cons-
tituyéndose como una figura que funda el sí mismo a partir del establecimiento 
de un límite diferencial respecto del exterior y la alteridad.  

La paradoja del mecanismo inmunitario en lo que respecta al funcionamiento 
comunitario y subjetivo, radica en que su lógica de funcionamiento defensivo ante 
lo ajeno, un intento de protección de la vida, termina por negarla. La defensa a ul-
tranza de la vida acaba por coincidir con su opuesto semántico. Esta aporía puede 
ser comprendida metafóricamente acudiendo nuevamente al funcionamiento de los 
sistemas biológicos, esta vez por medio de un fenómeno en que el sistema inmune 
alcanza un funcionamiento paroxístico, llegando a atacar al propio organismo al 
que se supone debería defender, condición en que la protección de la vida termina 
por coincidir con su negación como un efecto del propio funcionamiento de un 
sistema defensivo basado en el rechazo de lo ajeno, capacidad que al extremar 
su accionar llega a considerar como extraño al organismo en que se asienta. Las 
enfermedades autoinmunes más que ser consideradas como una simple falla del 
sistema inmune, hacen manifiesta la imposibilidad de los organismos vivos para 
coincidir plena y establemente consigo mismos, lo que implica que la extrañeza y 
la diferencia respecto de sí son parte del propio repertorio de funciones de lo vivo 
y no un tropiezo de su funcionamiento. En el sentido recién señalado puede ser 

EnClaves13.indb   56 13/06/13   11:55



El narcisismo: esbozo para una biopolítica afirmativa 	 57

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 51-65.

comprendida la noción de “normatividad vital” de Canguilhem,19 quien indica que 
“Normativo, en todo el sentido de la palabra, es aquello que establece normas. Y es 
en este sentido que nos planteamos hablar acerca de la normatividad biológica”.20 
La normatividad de la vida implica entonces una producción continua de normas, 
es decir, se trata de la formulación constante de un equilibrio que nunca es fijo, lo 
que significa entonces que la vida en su condición normal es un proceso continuo 
de transformación y establecimiento de nuevas normas. Si tal es la situación, un 
sistema inmune excesivamente celoso en el ataque a todo cuanto varíe en los 
límites orgánicos que cautela, termina por volcar su acción en contra del propio 
organismo, en tanto éste nunca termina de coincidir consigo mismo como efecto 
de su condición de viviente. Sin embargo, el sistema inmune admite otro despla-
zamiento semántico, el que en este caso permite contestar afirmativamente a la 
siguiente pregunta: “¿es posible imaginar una filosofía de la inmunidad que, sin 
negar su contradicción intrínseca e incluso profundizando más en ella, invierta su 
semántica, dirigiéndola en un sentido comunitario?”21 Para dar una respuesta a esta 
interrogante Esposito recurre nuevamente a una analogía y a un desplazamiento 
conceptual tomado desde la biología y llevado al campo de lo social y subjetivo. Al 
explorar los desarrollos recientes de la biología, Esposito descubre un concepto 
clave para entender cómo la inmunidad puede permitir una inversión semántica 
orientada a la inclusión de la alteridad. Este concepto es el de tolerancia inmunitaria.

La tolerancia es una disminución específica de la respuesta inmunitaria, 
la que se produce como efecto de una exposición previa del sistema inmune 
a un agente extraño. Esta respuesta del sistema inmunitario revela que éste, 
lejos de ser un sistema cerrado, se encuentra en continua evolución, producto 
del intercambio con el medio al que se ve expuesto. Lo central de los descu-
brimientos biológicos es que la tolerancia no es una falla del sistema inmune, 
sino una parte integral de su funcionamiento, una suerte de capacidad factible 
de adiestramiento que le permite al organismo reconocer como propios com-
ponentes inicialmente ajenos. Las observaciones de la inmunología moderna 
le permiten a Esposito concluir que “[...] la tolerancia es un producto del propio 
sistema inmunitario mismo, ello quiere decir que este último, lejos de ser un 
repertorio unívoco de rechazo de lo otro-de-sí, lo incluye en su interior no sólo 
como su motor, sino también como un efecto suyo”.22

19  Georges Canguilhem, Lo normal y lo patológico. México, Siglo XXI, 1986.
20  G. Canguilhem, A vital rationalist: selected writings from Georges Canguilhem. Nueva York, 

Zone Books, 1993, p 339.
21  R. Esposito, Inmunitas: protección y negación de la vida. Buenos Aires, Amorrortu, 2005, p. 234.
22   Ibid., p. 238.

EnClaves13.indb   57 13/06/13   11:55



58	 José Cabrera Sánchez

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 51-65.

Las conclusiones de la biología contemporánea permiten pensar al sistema 
inmune como un mecanismo capaz de incluir como efecto de su propio funcio-
namiento aquello que le resulta externo. Esta concepción derriba la posibilidad 
de distinción entre interioridad y exterioridad, cara a la tradición biológica, lo 
que en el plano tanto de ésta como de la reflexión filosófica que se nutre del 
recurso metafórico a la ciencia de lo vivo, hace a lo menos necesario repensar 
los criterios clásicos sobre los que se fundaba la distinción entre sí mismo y no 
sí mismo. 

Sin negar los efectos autodestructivos que la inmunidad desbocada puede 
acarrear, es posible pensar desde una perspectiva distinta el proceso inmunitario, 
ya que si bien las enfermedades autoinmunes ponen de manifiesto los efectos 
paradójicos de un exceso de identidad, el equilibrio del sistema inmune —un 
equilibrio que implica su imposibilidad de coincidencia permanente consigo mis-
mo— hace  patente que éste “antes que como barrera de selección y exclusión 
respecto de lo externo, funciona como caja de resonancia de su presencia en el 
interior del yo”.23 Una traslación de la lógica de la tolerancia inmunitaria al terreno 
del yo permitiría comprenderlo como una figura subjetiva que requiere de una 
inoculación de alteridad para poder sostener su funcionamiento por medio de 
la introyección de aquello otro-de-sí, cuya asimilación, necesaria para la man-
tención de su homeostasis, termina por hacer imposible la construcción de una 
identidad clausurada y estable capaz de coincidir estáticamente consigo misma.

Una lectura inmunitaria del narcisismo freudiano

En “Introducción del narcisismo”, Freud señala que éste se produce toda vez 
que la “libido sustraída del mundo exterior fue conducida al yo, [surgiendo así] 
una conducta que podemos llamar narcisismo”.24 El mecanismo de constitución 
del narcisismo propuesto por Freud es interpretado por Green25 como un lla-
mado al orden para todos aquellos seducidos por un “fuera-de-sexo” respecto 
de la comprensión del yo, en la medida de que una libidinización del yo implica 
forzosamente apreciarlo como un objeto incluido dentro de los circuitos de la 
sexualidad. El narcisismo es entonces un desasimiento de la libido respecto 
de los objetos y un retorno de ésta sobre el yo, de manera tal que el propio yo 

23  Ibid., p. 240.
24  Sigmund Freud, “Introducción del narcisismo”, en Obras completas, vol. xiv. Buenos Aires, 

Amorrortu, 1992, p. 72.
25  André Green, Narcisismo de vida, narcisismo de muerte. Buenos Aires, Amorrortu, 1999. 

EnClaves13.indb   58 13/06/13   11:55



El narcisismo: esbozo para una biopolítica afirmativa 	 59

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 51-65.

es tomado como objeto sexual. Este retorno de la libido puede contraponerse 
con su opuesto a fin de apreciar más nítidamente sus consecuencias anímicas. 

El contrapunto del narcisismo es visto por Freud en el enamoramiento —incluido 
aquel enamoramiento de “laboratorio” que el psicoanálisis denomina transferencia—, 
al cual Freud se refiere como “[...] una resignación de la personalidad propia en 
favor de la investidura de objeto”.26 El rebajamiento del yo, propio del enamora-
miento, es producto de un completo volcamiento de la  libido sobre el objeto; este 
empobrecimiento libidinal del yo puede ser subsanado por medio de la respuesta 
amorosa del objeto hacia el cual el amor se dirige, ya que el yo: 

[…] vuelve a enriquecerse por las satisfacciones de objeto. [...] Entonces se 
ama, siguiendo el tipo de elección narcisista de objeto, lo que uno fue y ha 
perdido, o lo que posee los méritos que uno no tiene. En fórmula paralela a 
la anterior se diría: Se ama a lo que posee el mérito que le falta al yo para 
alcanzar el ideal.27

El amor objetal, curiosamente, sigue la elección narcisista de objeto, lo que 
no debe llevar a pensar equivocadamente que el amor intenta alcanzar subrepti-
ciamente una forma de funcionamiento autoerótico donde el otro no esté incluido 
de alguna forma, ya que como lo señala Freud “las pulsiones autoeróticas son 
iniciales, primordiales; por tanto, algo tiene que agregarse al autoerotismo, una 
nueva acción psíquica, para que el narcisismo se constituya”.28 

Al señalar que se ama lo que uno fue y ha perdido o aquello de lo que se 
carece y resulta valioso, aspectos ambos alineados por Freud dentro de la lógica 
de la elección narcisista de objeto, lo que se hace patente es que el narcisismo 
no está desconectado de lo otro, es decir, que éste no debe ser pensado como 
excluido de una relación con algo que desborda al propio yo, ya que, tanto lo 
perdido como aquello que no se tiene, son formas de referirse a elementos que 
resultan ajenos al yo, pero que al mismo tiempo se presentan como necesarios 
para su constitución. 

En la última cita destacamos una frase, ella nos parece relevante en la 
medida que señala que el narcisismo se constituye como efecto de una acción 
novedosa, de algo que se incorpora en el devenir psíquico y lo empuja hacia 
una forma particular de relación libidinal, hacia un nuevo horizonte erótico que 
no es el del autoerotismo. Apostamos por comprender a esta nueva acción 
psíquica como la inclusión del otro en la escenificación del panorama anímico. 

26  S. Freud, “Introducción del narcisismo”, en op. cit., p. 74.
27  Ibid., p. 97.
28  Ibid., p. 74. (Las cursivas son mías)

EnClaves13.indb   59 13/06/13   11:55



60	 José Cabrera Sánchez

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 51-65.

El propio mito de Narciso, en la versión de Ovidio,29 resulta ejemplar res-
pecto de la implicación del otro en el narcisismo; Narciso no era un enajenado, 
no se encontraba por fuera del mundo de los otros. Llegado este punto resulta 
necesario realizar una aclaración respecto del habitual malentendido en la inter-
pretación de lo que le sucede a Narciso; la comprensión simplificadora tiende a 
suponer que Narciso se enamora de sí mismo, pero si atendemos a la narración 
podemos poner en entredicho tal interpretación, así como también la idea re-
lacionada con este auto-enamoramiento, según la cual el narcisismo sería una 
experiencia subjetiva determinada por la exclusión y la irrelevancia de los otros. 
El mito desmiente una interpretación estándar como la recién expuesta, ya que 
la vida de Narciso, incluso desde antes de su nacimiento, se encontraba sellada 
más por los actos de los demás, que por los suyos propios; cabe recordar que 
es su madre la que recibe la profecía y quien se encarga de mantener alejada 
de él la posibilidad de su cumplimiento. Es de hecho la relación con los otros 
la que conduce a Narciso al desenlace fatal profetizado por Tiresias: Némesis, 
buscando vengar a Eco, conduce a Narciso hacia el cumplimiento del designio 
que lo condenaba. Narciso no se encuentra por fuera del vínculo con los otros, 
y, en lo esencial, su destino se encuentra entretejido por los avatares del amor 
de otros, primero el amor de su madre, luego el amor no correspondido que le 
profesaba Eco, pero no el amor hacia sí mismo. Narciso no es ajeno al amor y 
al vínculo con el otro, sino que es ajeno respecto de sí mismo, de aquello que 
desborda su conocimiento —su propia imagen— y que opera como la causa del 
amor que Eco le profesaba. La mala comprensión del narcisismo surge de una 
lectura errada respecto de lo que lleva a Narciso hacia su muerte; no se trata 
del amor hacia sí mismo, sino del desconocimiento de algo de sí, su imagen, lo 
que comanda la consumación trágica de la profecía. Pascal Quignard señala 
con tono decidido “no sé de dónde sacaron los modernos que Narciso se amaba 
a sí mismo y que por ello fue castigado”.30  Lo que conduce a Narciso hacia su 
muerte es la fascinación y la ignorancia, no el amor por sí mismo. Fascinación 
por una imagen e ignorancia de que la imagen es su reflejo. El engaño de la 
imagen se funda en el no saber de Narciso, en la parte de desconocimiento que 
lo afecta. Quignard apunta, “Para los antiguos, no es el amor a su apariencia 
en el agua lo que mata a Narciso: es la mirada de la fascinatio”.31 Si se retoma 
la versión de Ovidio podemos apreciar directamente la ausencia del problema 
del amor hacia sí mismo como el conflicto de Narciso, “Quod videat, nescit: sed 

29  R. Hard, The Routledge handbook of greek mythology. Londres, Routledge, 2004.
30  Pascal Quignard, El sexo y el espanto. Buenos Aires, El Cuenco de Plata, 2005, p. 137.
31  Ibid., p. 138.

EnClaves13.indb   60 13/06/13   11:55



El narcisismo: esbozo para una biopolítica afirmativa 	 61

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 51-65.

quod videt uritor illo (Lo que ve, lo ignora; pero lo que ve lo consume). Atque 
oculos ídem qui decipit incitat error (El mismo error que engaña a sus ojos los 
excita)”.32 La fascinación de la que Narciso es presa es posible sólo en la me-
dida de que el engaño del reflejo no es roto, y esto implica de forma necesaria 
el desconocimiento de sí para que la treta de la imagen pueda surtir su efecto. 
El problema de la imagen, del reflejo para ser más precisos, es que se trata 
de algo que llega a formar parte de sí pero que proviene desde el exterior. El 
yo de Narciso cae en la fascinación del reflejo en tanto nunca incorporó una 
imagen proveniente de afuera como una parte de sí.

Al no haber pasado por la partición primordial que la exposición a la propia 
imagen precipita —ya que la imagen de sí mismo proviene desde el exterior, y 
en este sentido esta imagen es fundamentalmente algo otro—33 Narciso per-
manece inmune a la inmixión de otredad necesaria para responder al amor. La 
ausencia del pliegue interno al yo producido por la experiencia especular, hace 
de Narciso alguien que no requiere del otro. Completo, a salvo de lo ajeno, se 
mantiene a buen recaudo del amor. El amor, en lugar de la pura fascinación 
especular, sólo es posible en la medida que el yo se inocule de otredad, una 
inoculación que permite una prevención inmunitaria del desconocimiento de sí 
que destruyó a Narciso. 

Freud hace manifiesta la necesidad de una apertura al otro, pero al mismo 
tiempo destaca la dificultad que esto implica dada la inercia narcisista, es 
decir, la intención del yo de mantenerse alejado de cualquier influencia que 
pudiera confrontarlo a la posibilidad de modificarse; en este sentido Freud 
afirma: 

En las aversiones y repulsas a extraños con quienes se tiene trato podemos 
discernir la expresión de un amor de sí, de un narcisismo, que aspira a su 
autoconservación y se comporta como si toda divergencia respecto de sus 
plasmaciones individuales implicase una crítica a ellas y una exhortación a 
remodelarlas.34 

La paradoja que aquí se perfila es que la autoconservación a la que tiende el 
narcisismo coincide con su opuesto, con la pérdida de la vida, ya que la existencia 
individual requiere necesariamente de una apertura hacia el otro; esta intelección 

32  Idem. 
33  Jacques Lacan, “El estadio del espejo como formador de la función del yo [je] tal como se 

nos revela en la experiencia psicoanalítica”, en  Escritos 1. Buenos Aires, Siglo XXI, 2005.
34  S. Freud, “Psicología de las masas y análisis del yo”, en Obras completas, vol. xviii. Buenos 

Aires, Amorrortu, 1992, p. 97.

EnClaves13.indb   61 13/06/13   11:55



62	 José Cabrera Sánchez

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 51-65.

aparece tempranamente en la reflexión freudiana, tal como podemos apreciar 
en la siguiente cita extraída del Proyecto de psicología: “El organismo humano 
es al comienzo incapaz de llevar a cabo la acción específica. Esta sobreviene 
mediante auxilio ajeno”.35 La autoconservación narcisista marcha a contramano 
de la autoconservación del yo, entidad psíquica que para Laplanche encarna 
“aquel ‘organismo’ que, en el ser humano, representa los intereses del organismo 
biológico, es decir, el yo”.36 El repliegue narcisista constituye una amenaza a la 
supervivencia del yo, en tanto se alza como un obstáculo al vínculo requerido 
con algo otro de sí, condición indispensable para la sustentación de la existencia 
del yo; trátese ya del momento mítico de su institución, o del acontecimiento 
amoroso en que se ve irremediablemente expuesto al influjo del objeto amado, 
sin la implicación de un otro que desborda y contraría las pretensiones narci-
sistas, el yo se encontraría amenazado a la extinción como efecto de perdurar 
en el cierre y la negativa a entrar en relación. 

Freud se encontraba atento a los efectos cismáticos de lo social que se de-
rivan de una persistencia en el funcionamiento narcisista del yo; al reflexionar 
sobre las condiciones que permiten la configuración de la masa, aprecia que 
ésta es posible solamente como efecto de la resignación de un cierto grado de 
narcisismo, el que permite refrenar la querencia del yo narcisista por su diferencia 
y exclusividad y trocarla por una tolerancia hacia la homogeneidad en que los 
individuos se funden al formar una masa:

[…los individuos] toleran la especificidad del otro, se consideran como su igual 
y no sienten repulsión alguna hacia él. De acuerdo con nuestros puntos de 
vista teóricos, una restricción así del narcisismo sólo puede ser producida por 
este factor: una ligazón libidinosa con otras personas. El amor por sí mismo 
no encuentra más barrera que el amor por lo ajeno, el amor por objetos.37  

Si bien el amor objetal sigue los pasos del narcisismo en el sentido de que 
se busca una recuperación de lo que se encuentra perdido, ya que —como dice 
Freud— se ama aquello que posee lo que le falta al yo para llegar al ideal, es 
este intento de recuperación el que revela el carácter engañoso del ideal que el 
yo supuso alguna vez ser y que la experiencia de la masa reedita en la necesidad 
de conjunción con otros semejantes y que ponen en el lugar del ideal a un objeto 

35  S. Freud, “Proyecto de psicología”, en Obras completas, vol. i. Buenos Aires, Amorrortu, 
2006, p. 362.

36  Jean Laplanche, apud Teresa de Lauretis, Freud’s drive: psychoanalysis, literature and film. 
Gran Bretaña, Palgrave Macmillan, 2008, p. 90. (La traducción es mía).

37  S. Freud, “Psicología de las masas y análisis del yo”,  en op. cit., p. 97.

EnClaves13.indb   62 13/06/13   11:55



El narcisismo: esbozo para una biopolítica afirmativa 	 63

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 51-65.

externo al grupo. La añoranza del ideal se ha fundado a partir de una imagen 
especular (aquella de la que no dispuso Narciso) que devolvía como propio algo 
que se originó en un espacio externo e imposible de reabsorber completamente 
en la interioridad del yo; esta imagen ajena —el reflejo especular, el líder amado 
por la masa— y el intento de identificación con ella, y que funda lo considerado 
como más propio, pone de manifiesto el intento fallido para reparar la impotencia 
y desamparo (Hilflosigkeit) por medio de la interposición de una imagen puesta 
ahí, en el lugar del yo, para taponar la precariedad del sujeto. El problema de tal 
resolución fallida es que de ahí el sujeto se verá confrontado a hacerse cargo 
de la verdad de su apertura fundamental a la alteridad, intentando resolver su 
desamparo e impotencia con la mediación del otro. 

La incapacidad para fundar una totalización de sí establece la posibilidad 
de la relación con los demás; el lazo social encuentra su origen en una falla, y 
como tal, es un proceso en continuo debate con la negatividad. En este sentido, 
el amor es un intento de restitución de la condición narcisista resignada, pero al 
mismo tiempo pone de manifiesto la relevancia del otro en esta acción, ya que 
la recuperación del ideal narcisista pasa ahora por una relación inevitable con 
algo que está por fuera de sí. Para que el yo no implosione por su narcisismo, 
para que no zozobre en la perfección imaginaria, requiere de su apertura, una 
inclusión del otro en sí.

El narcisismo podría ser considerado como un extremo paradójico de la 
inmunidad, esto es, la autoinmunidad, una condición en que el cierre identi-
tario —entendido como un rechazo de lo distinto de sí— llega a tal extremo 
que se produce un desconocimiento que conduce hacia la destrucción en 
manos de uno mismo. Es ese desconocimiento de sí lo que permite que la 
propia imagen de Narciso actúe como el verdugo que da cumplimiento a su 
condena. 

Nos vemos enfrentados a la necesidad de reconocer en el yo una figura psí-
quica compleja, ya que lejos de organizarse como una instancia cerrada sobre lo 
propio, requiere de lo ajeno para mantener su equilibrio. Se necesita una inmuni-
zación de alteridad para poder mantener el funcionamiento del yo, una inoculación 
que, como señalábamos, se cumple a través del amor objetal. 

Podemos darnos cuenta de que es factible aplicar en la comprensión del 
narcisismo la lógica inmunitaria, tanto en lo referente a sus excesos autoinmunes 
como en lo que respecta al fenómeno de la tolerancia inmunitaria. Un exceso 
de cierre sobre sí mismo, el narcisismo que renuncia a la relación objetal e 
inviste privilegiadamente al yo, conduce —como el mito de Narciso lo ilustra— 
a una destrucción que deriva del propio desconocimiento de sí, y que no es 
sino el efecto de una clausura que imposibilita la inclusión de lo ajeno en los 

EnClaves13.indb   63 13/06/13   11:55



64	 José Cabrera Sánchez

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 51-65.

entramados que dan forma a la figura del yo. Para que Narciso pudiera haber 
sobrevivido tendría que haberse inmunizado, es decir, haber incorporado en su 
funcionamiento algo proveniente del exterior, algo otro-de-sí, a fin de obtener 
la suficiente tolerancia inmunitaria al influjo de una imagen fascinante que lo 
destruye según una lógica autoinmune, una destrucción del sí mismo en manos 
del propio sí mismo que se auto-desconoce.

El retraimiento que la auto-fascinación propicia produce el efecto aporético 
de una destrucción comandada por un sí mismo incapaz de reconocer una 
distancia interna al propio yo, diferencia necesaria para mantenerse a salvo 
del horror autotoxicus que un exceso de identidad tiene como consecuencia. 
El problema de Narciso no es el simple repudio hacia los otros, sino la im-
posibilidad de registrar la necesidad que tiene de los otros, a fin de sostener 
su propia existencia, la que se funda en una imposibilidad anterior, ya que, 
al crecer carente de su propia imagen, no fue capaz de reconocer en sí una 
ausencia que lo disloca y lo abre a una necesidad de lo ajeno. Su yo se ahoga 
en la plenitud de una imagen especular que no deja espacio para que nada 
del otro se infiltre en él.

El yo que ama según la elección narcisista de objeto, aquejado de nostalgia 
por su condición ideal perdida, no tiene otra salida que orientarse hacia lo ajeno, 
siendo capaz de sostenerse sólo si logra la tolerancia inmunitaria suficiente para 
entretejer la consistencia de su ser con las fibras de lo que está por fuera de él. 
El amor es, en un sentido inmunitario, aquello que dota al yo de la tolerancia 
necesaria para aceptar lo extranjero, lo que implica que el “sí mismo” sólo puede 
ser distinguido de forma negativa en contraste con aquello que no es, pero no 
puede ser enunciado nunca de forma definitiva y positiva, ya que sobre este 
reconocimiento cerrado y autorreflexivo se funda la amenaza autoinmune. El 
amor, como apertura al otro, inflige al sí mismo una imposibilidad de reconoci-
miento positivo, haciendo del yo una instancia únicamente reconocible a partir 
de aquello que no es y que adquiere consistencia sólo en su relación con un 
otro que lo desborda sin límites.

Terminamos por cerrar un acuerdo con la biopolítica afirmativa que Esposito 
despliega por medio de una interpretación de las contradicciones del paradigma 
inmunitario. Acuerdo que es sólo posible bajo la consideración de la permeabi-
lidad del yo respecto de lo otro de sí. 

El ojo perspicaz no dejará de ver que Freud dialectiza el narcisismo del yo 
a partir del efecto que sobre él tiene el impacto del Eros, el cual, más que ten-
diente a la reunión armónica de las partes según el mito platónico, instaura en 
el yo una distancia interna, una imposibilidad de que la coincidencia con el ideal 
provenga de sí mismo, abriéndolo al influjo incierto y productivo de la alteridad. 

EnClaves13.indb   64 13/06/13   11:55



El narcisismo: esbozo para una biopolítica afirmativa 	 65

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 51-65.

Esta erotología freudiana habilita otro flanco de resistencia ante los embates de 
una biopolítica negativa y de las tecnologías de la normalización que requieren 
de un sujeto bien asentado en la mismidad de su yo para ser eficaces.

Fecha de recepción: 28/11/2011
Fecha de aceptación: 30/05/2012

EnClaves13.indb   65 13/06/13   11:55




