EnClaves13.indb 23

EL PROBLEMA DEL ACTO MORAL EN EL
CONTEXTO DE LAS NEUROCIENCIAS
PARA UNA FILOSOFIA HILEMORFICA

O ANALOGICA DE LA MENTE!

JACOB BUGANZA®

Resumen

En este trabajo el autor busca destacar la importancia que la libertad tiene
para considerar el acto moral. Parte de las problematicas de las neuro-
ciencias contemporaneas para proponer una vision hilemaérfica o analégica
del hombre, que se traduce como una visidn hilemoérfica de la mente. Asi, el
autor propone que la libertad y, en consecuencia, el acto moral, se refieren a
la dimension que los clasicos denominan voUc.

Palabras clave: hilemorfismo, filosofia de la mente, libertad, acto moral y voic.

Abstract

In considering the moral act, in this essay the author attempts to underline the
importance of freedom. His analysis is founded on the problem of contemporary

1 Agradezco las muy pertinentes observaciones del profesor Juan José Sanguineti a la version
previa de este trabajo.

“Investigador y coordinador de la Maestria en Filosofia, Universidad Veracruzana, México,
<jbuganza@uv.mx>.

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

13/06/13 11:55



@ Jacob Buganza

neuroscience in proposing a hilemorphic or an analogic vision of man, which trans
lates into a helimorphic vision of the mind. Thus the author’s proposition states that
freedom —and consequently the moral act, both refer to what classics call vodc.
Key words: hilemorphism, philosophy of mind, freedom, moral act and vo{c.

Introduccion

Si hay alguna rama de la filosofia donde se entrecruzan singularmente no
solo las distintas disciplinas filoséficas sino también las ciencias sociales y las
ciencias experimentales, ésa es definitivamente la ética. Al tener como objeto
de estudio el comportamiento humano desde el punto de vista de sus causas
primigenias, resulta que los conocimientos que las otras ramas del saber ela-
boran, se traducen como aportaciones o impedimentos para la filosofia moral.
Precisamente uno de los problemas a los cuales se enfrenta la ética hoy mas
que nunca es a la cuestién del acto moral.

El acto moral consiste en una accion que puede ser evaluada o calificada, en
primer lugar, como buena o mala moralmente, y en segundo, éticamente, lo cual
ya es mas propiamente filoséfico. Hoy, el fildsofo moral que cultiva la razén de ser
de la ética se enfrenta al problema del acto moral con nuevos brios, pues distin-
tas ciencias, de manera preponderante las experimentales, parecen extrapolar
sus conclusiones hasta rechazar la condicion necesaria del acto moral, a saber,
la libertad.? Tanto los estudios provenientes de la antropologia fisica mediada
por una interpretacién evolucionista que niega la genuinidad del ser humano y
sus dimensiones mas caracteristicas, hasta la neurofilosofia y la mas reciente
neuroética, pueden llevar a la conclusion de que el hombre no tiene el elemento
indispensable que hace posible el acto moral ya mencionado. El problema, visto
desde esta perspectiva, resulta altamente complejo. De lo anterior se desprende
que es necesario estudiarlo desde el punto de vista filoséfico si es que quiere
sustentarse una ética, lo cual equivale a salvaguardar la libertad humana. Para
decirlo con otras palabras, una filosofia analdgica o proporcional, dotada con la
consigna de equilibrar en un todo arménico los aportes de las distintas ramas
del saber, parece que debe replantear el problema del acto moral, lo cual exige,
consecuentemente, el replanteamiento de la libertad.

2 Un materialismo muy consecuente o coherente es el de Francisco J. Rubia, El fantasma de
la libertad. Datos de la revolucién neurocientifica. Barcelona, Critica, 2009.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

EnClaves13.indb 24 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 25

El problema del acto moral @

Naturalismo ontolégico y antropologia

Es muy frecuente que la ciencia experimental quiera estudiar los fenédmenos
no-fisicos mediante los métodos con los que trabaja. En efecto, la ciencia expe-
rimental trabaja con métodos muy precisos para hacer frente a sus cuestiona-
mientos. Una actitud prudente consiste en asumir, desde el punto de vista de la
ciencia experimental, un naturalismo o materialismo metodolégico, que consiste
en echar mano de sus métodos sin la pretension de alcanzar lo que se encuentra
fuera de su objeto de estudio. Esto significa que aquello que no se halla bajo su
campo metodoldgico no tiene por qué afirmarse o negarse. El problema se suscita
precisamente cuando la antedicha actitud prudente da paso a un naturalismo on-
toldgico, el cual niega expresamente la existencia de las dimensiones no-fisicas
para las cuales la ciencia experimental esta imposibilitada de antemano. Para
decirlo brevemente, el naturalismo ontoldgico consiste en negar lo que no puede
estudiarse mediante los métodos experimentales.

Este paso que se da del naturalismo metodoldgico al naturalismo ontolégico
es lo que suele llamarse cientificismo. Resulta ser un paso constante, y cada
vez se aprecia con mas frecuencia al consultar trabajos que abordan temas que
caen fuera de la ciencia experimental tratados con herramientas experimentales.
Del naturalismo metodoldgico, que es muy legitimo, se pasa a un naturalismo
ontoldgico que ya no responde a los métodos aceptados de antemano. Es lo
que atinadamente explica Mariano Artigas con las siguientes palabras:

Segun el cientificismo, los procedimientos de las ciencias experimentales
serian los Unicos validos para obtener un conocimiento auténtico acerca
de la realidad. El naturalismo niega la existencia de entidades espirituales,
argumentando que no pueden conocerse mediante el método experimental.
Estas dos tesis son defendidas por autores de tendencias diversas. Los
neopositivistas, junto a ellas, admitian el empirismo y lo utilizaban como base
de su perspectiva cientificista y naturalista. En la filosofia de la ciencia que se
ha desarrollado posteriormente, con frecuencia se han seguido admitiendo
tales tesis, introduciendo en su caso oportunos retoques. De ahi resultan
interpretaciones inadecuadas de la ciencia y de la filosofia. Por ejemplo, en
ocasiones, si bien se critica la aversion de los positivistas frente a la metafi-
sica, sin embargo se reduce la metafisica a aquellas cuestiones que todavia
no han llegado a estudiarse cientificamente o que, por su naturaleza, nunca
conseguiran ese nivel.?

3 Mariano Artigas, Filosofia de la ciencia experimental. 3a. ed.,Pamplona, Eunsa, 1999, pp. 62-63.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

13/06/13 11:55



@ Jacob Buganza

Artigas lo dice con mucho tino. Hay ciertas cuestiones que no son alcanzadas
por la ciencia experimental porque pertenecen a una naturaleza distinta que
no permite examinarlas con las herramientas de ésta. Asi, lo que le queda a la
filosofia es recurrir a la argumentacion y no propiamente a la experimentacion
para dar cuenta de ciertos fendbmenos que no se someten, en principio, a la
ciencia experimental, aunque se ha intentado hacerlo en repetidas ocasiones.

Lo anterior tiene fuertes resonancias en el caso del ser humano. En efecto,
el hombre puede someterse en algunos aspectos a la metodologia de la cien-
cia experimental, pero si se acepta que la totalidad de sus aspectos pueden
someterse a tal metodologia, entonces no queda espacio para las ciencias que
no posean dichas herramientas experimentales.

La materia se encuentra organizada en niveles crecientes de complejidad,
por tanto, el hombre se encuentra igualmente atravesado por multiples niveles
de creciente complejidad que van desde la organizacion subatémica, pasando
por los atomos, el nivel molecular organico, el nivel protoplasmico, el celular,
el tisular, el organico, hasta alcanzar el nivel individual (todo lo que compone
al individuo en cuestion).* Pero el individuo, que en este caso se trata del ser
humano, no se reduce unicamente a las partes materiales constitutivas, sino
gue se encuentra conformado de tal manera, que manifiesta algunos actos que
trascienden la materialidad o no pueden explicarse solo mediante los métodos
experimentales.

Seguro que lo anterior plasma con claridad donde se halla el punto de in-
flexién entre el naturalismo metodoldgico y el ontoldgico, puesto que no todos
los cientificos admiten que el hombre realice algunos actos que trasciendan la
materialidad y, en consecuencia, todos los actos que éste realiza pueden ser
sometidos prima facie mediante las herramientas de la ciencia experimental.® Si
esto ultimo fuera cierto, entonces seria verdadero que el acto moral en realidad
debe someterse a la ciencia experimental de alguna u otra manera. El problema
consiste, precisamente, en que la ciencia experimental no puede experimentar
con el acto moral como si puede hacerlo con las realidades compuestas ex-
clusivamente por la materia, pues para que algo pueda ser estudiado exhaus-
tivamente por las ciencias debe implicar unica y exclusivamente dimensiones
materiales, pues son las que pueden someterse a experimentos controlables.
Pero el acto moral, aunque implique condiciones materiales, no se reduce a

4 Cf. M. Artigas y Daniel Turbdn, Origen del hombre. Ciencia, filosofia y religion. 3a. ed.
Pamplona, Eunsa, 2008, pp. 33-38.
5 Ibid., p. 92.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

EnClaves13.indb 26 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 27

El problema del acto moral @

ellas; se trata mas bien de un acto de orden distinto al que estudia la ciencia
experimental a través de los niveles enumerados anteriormente. Sin duda tiene
su soporte en ellos, pero el acto moral no parece reducirse a éstos.

En esto ultimo se encuadra el dilema que enfrentan algunas ciencias expe-
rimentales al intentar experimentar precisamente con el acto moral porque, por
un lado, pretenden estudiar actos como el moral mediante sus herramientas
y, por otro, asegurar la libertad humana a toda costa. Lo cierto es que si el
planteamiento de muchos cientificismos de este corte fuera congruente, no
quedaria mas que negar la libertad humana, pues sus actos no responderian
mas que a las condiciones bioquimicas o limbicas o genéticas de la materia,
de tal suerte que el acto moral, que busca actualizar un valor moral, no seria
otra cosa que una pura ilusion y, consecuentemente, libertad y valor moral no
serian mas que ficciones.

Precisamente una filosofia analogica o hilemorfica tiene como cometido
salvaguardar ontolégicamente las dimensiones humanas, entre las que se
encuentra la libertad, que es una potencialidad de la voluntad enmarcada en la
llamada inteligencia humana. Algunos cientificos, aun creyendo en el método
experimental, han visto las insuficiencias del mecanicismo causal para explicar
actos tan humanos como la decisién o eleccion.

Neurociencias y el cerebro ético

Las neurociencias tienen como cometido entender la estructura y funciona-
miento del cerebro o, como dice Michael S. Gazzaniga, “La neurociencia se
dedica a determinar las acciones mecanicas del sistema nervioso”.® Por su
parte, la antropologia filoséfica pretende estudiar los actos psiquicos, los cua-
les, de acuerdo con la tradicion fenomenoldégica, son intencionales. Los actos
psiquicos equivalen a lo que se denomina actos mentales. Algunos de estos
actos trascienden la materialidad y se insertan en lo simbdlico para ser repre-
sentados, esto no quiere decir que dichos actos dejen de tener presencia en la
materia 0 que carezcan de un soporte material; simplemente quiere decir que
no se explican unicamente recurriendo a lo material, sino que se precisa una
etiologia mas amplia. En efecto, los procesos mentales no-fisicos que realiza
el ser humano son procesos de una mente encarnada; es la mente encarnada

8 Michael S. Gazzaniga, El cerebro ético. Trad. de Maria Pino Moreno. Barcelona, Paidds,
2006, p. 111.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

13/06/13 11:55



@ Jacob Buganza

la que tiene sentimientos, produce imagenes y lleva a cabo decisiones. Como
bien lo hace ver Alessandro Antonietti, el hombre es un ser unitario que percibe,
piensa, recuerda y decide con todo el cuerpo. Los procesos mentales tienen,
muchos de ellos, correspondencias neurobioldgicas, lo cual no sorprende a
quien considera al ser humano como una unidad psicobiolégica que vive las
experiencias con todo el cuerpo.” La tesis de Antonietii actualiza la aristotélico-
tomista de la unio substantialis, que sostiene que el hombre es un compuesto
de materia y forma, es una unio precisamente porque los contornos de una y
otra no se encuentran claramente delineados, aunque algunos actos del hom-
bre parezcan mostrar mas de un lado que de otro, es decir, algunos actos que
realiza el hombre parecen estar mas anclados en la materialidad y otros mas
en la formalidad o espiritualidad, aunque todo acto que realiza el compuesto
humano es un acto del hombre particular y concreto y no exclusivamente de
una de sus partes.

Dentro de las neurociencias ha surgido una nueva rama que lleva el nom-
bre de neuroethics (término acufiado por William Safire) que, de acuerdo con
Luis Echarte, resulta erronea para denominar a los estudios que se proponen
brindar una nueva imagen o definicion del ser humano. Para este ultimo autor
la neuroética se enfoca Unica y exclusivamente a valorar qué conductas son las
mejores en relacién con la manipulacion cerebral. Alos estudios que tienen como
cometido brindar una nueva definicion del hombre hay que denominarlos, de
acuerdo con Echarte, estudios neurofilosoficos.? Sin embargo, la neurofilosofia
parece implicar a la neuroética tal como la entiende Michael S. Gazzaniga, pues
para el californiano ésta es o debe ser un intento por proponer una filosofia de
la vida con un fundamento cerebral.®

Algo que puede criticarse negativamente a Gazzaniga es el reduccionismo
que viene implicito en su postura (aunado al hecho de que a veces haga equi-
valer los conceptos de mente y cerebro, sobre lo cual no nos centraremos).'®
A pesar de que en ciertas partes de su obra pareciera acercarse a una pers-
pectiva hilemérfica o analdgica, este neurocientifico llega a hacer afirmaciones

7 Cf. Alessandro Antonietti, “La mente tra cervello e anima”, en Rivista di Filosofia Neoscolastica,
vol. Xcvil, num. 2, 2005, pp. 223 y 231.

8 Luis Echarte, “Cémo pensar sobre el cerebro. Hacia una definicion de neuroética”, en Revista
Médica de la Universidad de Navarra, vol. 48, num. 1, 2004, p. 38.

® M. S. Gazzaniga, op. cit., p. 15.

0 Para una critica a los reduccionismos en el contexto del problema mente-cerebro, Cf.
Thomas Szasz, The Meaning of Mind. Language, Morality, and Neuroscience. Westport, Praeger,
1996, pp. 75-100.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

EnClaves13.indb 28 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 29

El problema del acto moral @

cientificistas de este tipo: “Usted es su propio cerebro. Las neuronas que se
interconectan en la vasta red cerebral, que sueltan sus descargas segun deter-
minados parametros modulados por ciertas sustancias quimicas, controlados
por miles de redes de retroalimentacion: eso es usted”." No es que Gazzaniga
diga una rotunda falsedad. Al contrario, el hombre es su cerebro, pero no so-
lamente es cerebro. Por ello Gazzaniga lo que parece exponer es mas bien un
reduccionismo. Reduce al hombre a una de sus partes. El hombre es su cerebro,
pero no soélo eso, sino que es mucho mas. Implica dimensiones que incluso
trascienden en cierto modo las dimensiones fisicas debido a procesos mentales
no-fisicos u organicos, aunque tengan un soporte de esta naturaleza, como lo
es, por ejemplo, la autoconciencia a la que el propio Gazzaniga considera dificil
o imposible de estudiar desde las neurociencias.

Ahora bien, en el caso del cerebro, el problema que emerge es precisa-
mente el de la libertad. ; Cémo compaginar la idea de la libertad, que es una
potencia indeterminada (como voluntas ut libertas), con el érgano del cerebro,
el cual trabaja de acuerdo con las pautas biomecanicas propias de los 6rganos?
Gazzaniga cae perfectamente en la cuenta del problema, el cual plantea con
estos términos: “El cerebro determina la mente y es una entidad fisica, sujeta a
todas las reglas del mundo fisico. El mundo fisico esta determinado, de modo
que el cerebro también lo esta. Si el cerebro esta determinado, y es el 6rgano
necesario y suficiente para desarrollar la mente, se nos plantean las siguientes
cuestiones: ¢ estan determinados también los pensamientos que surgen de la
mente? ¢ El libre albedrio que creemos tener es sélo una ilusion? Y, si es una
ilusion, ¢ debemos revisar los conceptos relativos a la responsabilidad personal
en las acciones?”'? La premisa que parece no ser verdadera es precisamente
la que se refiere al cerebro como condicion necesaria y suficiente para hablar
de la mente. En efecto, hasta ahora no se ha demostrado fehacientemente y
con claridad, incluso en el campo cientifico, que el cerebro sea suficiente para
explicar la mente. No hay duda que es el soporte de la mente, pero de una tesis
a otra hay una gran brecha.

Esta brecha vuelve complicada la tesis que sostiene Gazzaniga, pues para
€l la persona es libre y, consecuentemente, responsable; en cambio, el cerebro
no es responsable. Pero Gazzaniga no extrae la ultima conclusién, a saber, si
el cerebro no es responsable lo es porque no es libre, pues solo lo que es libre
puede ser responsable. Pero, en verdad, ;como compaginar esta conclusion?

" M. S. Gazzaniga, op. cit., p. 45.
2 Ibid., p. 100.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

13/06/13 11:55



@ Jacob Buganza

¢, Como compaginar la tesis de que el hombre es su cerebro y que es libre,
cuando se afirma que el cerebro no es libre? No parece haber forma de com-
paginar ambas tesis, pero el neurocientifico busca hacerlo a como dé lugar.
Por ello llega a ejemplificar la decision con el hecho de que el cerebro junte
dos palabras en un experimento, a saber, arte y sano; a partir de su yuxtapo-
sicion “aparece” el término artesano. Pero esto no es una decision, sino algo
automatico, lo cual no concuerda con el concepto de decisidon, a saber, como
la autodeterminacion del hombre como agente y no un proceso que se realiza
en automatico. Tal vez por eso sus conclusiones no tengan peso filosoéfico,
por ejemplo, cuando afirma que “Al cabo de unos 40 milisegundos empieza a
expandirse la actividad al hemisferio izquierdo, y unos 40 o 50 milisegundos
después la informacion llega a la conciencia y aparece la palabra artesano”.
Dos consecuencias fundamentales hay que negar, la primera, es la que ya se
adelantaba: no hay correspondencia entre el acto libre y el acto automatico que
realiza el cerebro al conjuntar las dos palabras a partir de las cuales se forma
la ultima, pues no demuestra tampoco que la decision sea algo automatico,
sino a lo sumo, que algunos procesos perceptivos lo son; si el proceso racional
de la decision fuera equivalente al proceso perceptivo, entonces en realidad
no hay libertad en el hombre y el cerebro seria un mecanismo que toma deci-
siones automaticas basadas en reglas que “funcionan” de la misma suerte, es
decir, automaticamente.'® La segunda, es que los conceptos de “conciencia” y
“aparicion” no son claros en su argumentacion, y no lo son porque dice que la
informacion llega a la conciencia: ¢ se trata la conciencia de algo fisico o deter-
minado espacialmente, lo cual la volveria observable publicamente? ; Como es
que aparece la palabra artesano? ; Dénde aparece exactamente? ;Aparece en
la conciencia? ;Pero qué sucede si la conciencia no tiene un ubi especifico?
Por supuesto que Gazzaniga pretende “salvar” la libertad. Por eso dice que la
responsabilidad no es algo neuronal, sino social. Es en la sociedad donde se habla
de responsabilidad de acuerdo con este autor. Pero la historia de la ética recuerda
que esto es falso, pues se han propuesto responsabilidades hacia uno mismo.
Por otro lado, si la responsabilidad es algo del todo, ¢cémo es que las partes no
lo son? Ademas, el hombre jamas ha sido un ente solitario, sino que siempre se
ha encontrado en sociedad, como ya el mismo Aristételes recuerda al inicio de su
Politica. Son casos excepcionales aquéllos en donde una persona se encuentra
alejada de las demas, lo cual ha dado pie a numerosos argumentos fantasticos
para entretenidas novelas. Tal vez el argumento de Luis Echarte pueda caber aqui:

8 Ibid., p. 111.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

EnClaves13.indb 30 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 31

El problema del acto moral @

Los trabajos de “neuroantropologia” y “neuroética” obvian a menudo antiguas
argumentaciones sobre dilemas clasicos, probablemente con la excusa de que
ante el nuevo paradigma cientifico todas ellas hayan quedado mas que caducas.
Sin embargo, no todos los descubrimientos neurocientificos modifican la idea
de hombre y los criterios de actuacion pasados, asi como tampoco los nuevos
conocimientos sobre el cerebro plantean realmente cuestiones distintas a los
clasicamente tratados.

Nos parece que no logra explicarse la libertad mediante la neurociencia. A
veces da la impresidén de que Gazzaniga se percata de esto, especialmente
cuando examina las técnicas de evaluacion informatizada del conocimiento (CKA)
que pretenden actualizar el vetusto detector de mentiras. En este contexto, el
neurocientifico afirma lo siguiente:

Esta tecnologia puede aportar informacion valiosa, pero no necesariamente
informacion sobre la mente. No es un mecanismo de lectura de la mente [...]
La neurociencia no dispone todavia de datos incontrovertibles sobre como se
representan los pensamientos en los encefalogramas, y mucho menos en el
cerebro, y puede que nunca logremos leer el pensamiento, aunque éste siempre
se genere en el cerebro.’®

El pensamiento, que consiste en lo mas propio de la inteligencia, es posible
que jamas pueda “verse” de acuerdo con los canones de la ciencia experimental.
Y esto puede ser debido a que pertenece a un orden o dimension distinta de la
material, aunque tenga su soporte en ella. Por eso es que Gazzaniga nos parece
que acierta al decir que la neurociencia intenta leer el cerebro y no la mente,
aunque esta Ultima dependa de aquél. Sin embargo, se refiere a ellas como
dos dimensiones distintas.'® Para decirlo con otras palabras, la conclusién que
alcanza Gazzaniga acerca de la distincion entre mente y cerebro parece sufi-
ciente para sustentar que la libre decisidon o eleccion, acto propio de la libertad,
consiste en un proceso mental que se sirve de los procesos cerebrales. Estos
ultimos son procesos fisicos, y por ello las neurociencias, en consonancia por
lo antedicho con Gazzaniga, intentan leer el cerebro mediante procedimientos
propios de la ciencia experimental; empero, los procesos mentales son no-
fisicos, de ahi que no puedan “verse” como tales, aunque pueda apreciarse el
funcionamiento de ciertas zonas del cerebro en algunos de ellos; pero lo que
sucede, nos parece, es que los procesos mentales se sirven de los cerebrales

4 L. Echarte, “Como pensar sobre el cerebro...”, en op. cit., p. 39.
5 M. S. Gazzaniga, op. cit.,, p. 122.
8 Ipid., p. 127.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

13/06/13 11:55



§2> Jacob Buganza

mostrando una causalidad de arriba abajo (como causa formal); aunque se
acepta que la causalidad también se da de abajo arriba (causa material). Una
filosofia hilemorfica o analdgica de la mente puede echar luz sobre esta etio-
logia multiple.

Filosofia hilemorfica o analégica de la mente

La filosofia hilemorfica o analdgica de la mente (es analdgica una filosofia
hilemérfica de cufio, por ejemplo, tomista y no una averroista) propone que
las causas materiales no son suficientes para explicar todas las dimensiones
humanas. Hace falta recurrir a la causa formal para comprender, aunque
sea a tientas, las dimensiones que vuelven al hombre propiamente tal, como
sucede con el conocimiento intelectual, la autoconciencia y el libre arbitrio.
Frecuentemente se ha pensado, especialmente a partir del siglo XiX, que la
inteligencia humana no es cualitativamente distinta de lo que puede llamarse
inteligencia en otros animales. En efecto, a partir de las teorias evolucionis-
tas se ha llegado a pensar que el hombre no es cualitativamente distinto a
los demas animales, sino un continuum con respecto al mundo animal. Sin
embargo, considerar al hombre un continuum es empobrecer las dimensiones
humanas, lo cual puede apreciarse de manera fehaciente en el caso del cono-
cimiento intelectual. No equivale a un rechazo con respecto al continuum que
las diversas ciencias experimentales han mostrado; simplemente se afirma,
desde la filosofia hilemorfica, que el hombre es cualitativamente distinto con
respecto a los otros entes sentientes.

En la Quaestio disputata de anima, el texto de Tomas de Aquino da pie para
argumentar en torno a esta distincion cualitativa entre el hombre y los otros entes
sentientes. Aunque el texto no se refiera de manera expresa a este problema
en particular, la tesis hilemoérfica resplandece con mucha claridad. De ahi que
sea necesario citar el texto extensamente:

Para aclarar esta cuestion hay que considerar que donde se encuentre algo
que a veces esta en potencia y otras en acto, es necesario que haya algun
principio por el cual tal cosa esta en potencia: asi sucede cuando el hombre
es sentiente en acto (sentiens actu) y cuando esta en potencia [de ser sen-
tiente]; por ello en el hombre hay que poner un principio sensitivo que esté en
potencia para los sensibles (in potentia ad sensibilia), si no estaria siempre en
acto el principio sentiente. De manera similar, el hombre a veces se encuentra
entendiendo en acto (intelligens actu) y a veces esta en potencia de entender,
por lo que es necesario considerar en el hombre algun principio intelectivo
(intellectivum principium) que esté en potencia para los inteligibles (quod sit

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

EnClaves13.indb 32 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 33

El problema del acto moral @

in potentia ad intelligibilia). Y este principio es llamado por el Filésofo en el Il
De anima como intelecto posible (intellectum possibilem).

De aqui se sigue que el intelecto posible necesariamente esta en potencia
para todo lo que es inteligible y que puede recibir el hombre, y en consecuencia
esta desprovisto (denudatum) de ello, porque todo lo que puede recibirse y esta
en potencia para ello, esta desprovisto de ello, como la pupila que es receptiva
de todos los colores y carece de todos ellos. Asi pues, el hombre ha nacido para
entender las formas de todas las cosas sensibles (intelligere formas omnium
sensibilium rerum). De ahi se sigue que el intelecto posible esta desprovisto,
en si mismo, de todas las formas sensibles y naturales; y asi es necesario
que no tenga un 6érgano corpoéreo. Asi pues, si tuviera (habetet) algun érgano
corpéreo, se determinaria a una naturaleza sensible, asi como la potencia
visiva se determina a la naturaleza del ojo. Por esta demostracion, el Filésofo
deja de lado (excluditur) la posicion de los fildsofos antiguos, para quienes el
intelecto no difiere de las potencias sensibles; o [también] la de otros que han
colocado el principio por el que entiende el hombre como si fuera una forma o
fuerza mezclada con el cuerpo, como las otras formas o fuerzas materiales.'”

El argumento resulta pertinente, pues los conceptos, con los cuales el co-
nocimiento humano labora, resultan ser inmateriales por definiciéon. En efecto,
el concepto no se reduce a alguno de los individuos en los cuales se actualiza
y que, por su parte, han sido causa material para su conformacion a través del
phantasma. El concepto virtualmente puede aplicarse a todos los individuos que
comparten la esencialidad que éste apresa. El intelecto se dirige naturalmente,
pues, a la forma de los entes sensibles, es decir, esta en potencia de adquirir-
los o comprenderlos. Pero sobre esto volveremos en el siguiente apartado al
abordar el asunto desde la estructura del pensamiento humano.

El intelecto, de acuerdo con los descubrimientos actuales, si requiere de
los 6rganos corpéreos. Pero el Aquinate no niega que el intelecto humano se
sirva de los 6rganos para realizar su labor. Lo que si parece negar es que el
intelecto se reduzca al érgano. El érgano, por si solo, no logra explicar cémo
es que el hombre accede a realidades inteligibles que, por definicion, no puede
alcanzar algo puramente material. Es lo que ya se ha citado lineas arriba: “Si
enim haberet aliquod organum corporeum, determinaretur ad aliquam naturam
sensibilem, sicut potentia visiva determinatur ad naturam ocul”. El érgano es
precisamente un instrumento para el intelecto, y no el intelecto mismo; el 6rgano

7 Tomas de Aquino, Quaestio disputata de anima, q. un, a. 2c (la traduccion es mia).

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

13/06/13 11:55



@ Jacob Buganza

esta elevado precisamente por la forma substancial, es decir, por la forma que
configura a la materia, que en este caso es por el voi¢ que eleva la materialidad
en la que se halla encarnada.

En el contexto de la filosofia contemporanea se requieren algunas precisiones
en torno a este asunto. En efecto, frecuentemente se afirma como un hecho
demostrado cientificamente que el cerebro es el 6rgano del pensamiento. Sin
embargo, lo que sucede es que en realidad no hay conclusiones determinan-
tes sobre este tema, el cual ocupa a las experimentaciones neurocientificas
gue ya mencionamos. Seguramente una filosofia hilemarfica hodierna puede
aceptar parcialmente esta tesis de las neurociencias, con la salvedad de que
el cerebro no sea condicidn suficiente para explicar las potencialidades que la
tradicion ha denominado intelectivas. Sucede que, incluso como se desprende
de algunos estudios contemporaneos de las noeurociencias, en especial al
tratar el tema de la autoconsciencia, hay algunas dimensiones del hombre que
no se explican recurriendo unicamente a la causacién material-eléctrica del
cerebro. Estas dimensiones estan indicadas por ciertos actos que escapan
a la pura causalidad material y requieren, ontolégicamente, un principium
intellectivum como el que maneja el Aquinate. Esta ultima tesis hilemorfica se
sustenta, por supuesto, en el adagio operari sequitur esse.

Los actos que no pueden explicarse de acuerdo con la tradicion tomista,
refiriéendose exclusivamente a las dimensiones materiales del hombre, son el
conocimiento de los universales, la libre decision y la autoconciencia. Con res-
pecto a lo primero, el intelecto puede conocer todos los cuerpos universalmente,
lo cual implica que el conocimiento humano contiene, a su vez, dimensiones
que no se limitan a la pura materialidad; el conocimiento de los universales no
puede estructurarse en un érgano corpéreo pues, como ensefna la experiencia,
los 6rganos corporales solo conocen lo particular e individual; si fuera lo con-
trario, el intelecto conoceria solo los singulares como lo hacen las potencias
sensitivas.'® Con respecto a lo segundo, la libertad, de la que hablaremos mas
abajo, implica el nivel de la indeterminacion; por supuesto que no se trata de una
libertad ilimitada, pero potencialmente como voluntas ut libera lo es, en cuanto
puede apetecer todos los entes materiales y, ademas, los inmateriales, como
sucede con los valores espirituales. Con respecto a lo tercero, el conocimiento
de si mismo, que es la autoconciencia (aqui se aprecia de manera mas diafana

8 Resulta claro que esta antropologia implica una gnoseologia que no es, por ejemplo, la
nominalista.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

EnClaves13.indb 34 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 35

El problema del acto moral @

la intencionalidad),® no puede provenir de la materialidad pues, como ensefia
también la experiencia, los 6rganos no pueden concebir sus actos.?° Volveremos
sobre este asunto en el siguiente apartado.

Por lo pronto, Ghisalberti destaca algo fundamental en el hilemorfismo. Se
trata precisamente de la forma substancial Unica que tiene el hombre. En efec-
to, el hombre no tiene muchas formas substanciales, sino sélo una, que es la
que le atribuye su humanidad. Este filésofo, en seguimiento del Aquinatense,
escribe que “El alma es la unica forma del cuerpo y en cuanto es forma que da
el ser al cuerpo, el alma da inmediatamente el ser substancial y especifico a
todas las partes del cuerpo; en cuanto también es forma y principio de actividad,
tiene necesidad de diversos érganos para ejercitar tal actividad, érganos que
son subordinados entre ellos en relacion a las actividades que a través de ellos
se ejecutan, por los cuales una parte del cuerpo se mueve gracias a otra”.?!
Precisamente a esta ordenacion de las partes del cuerpo es lo que la filosofia
tomista denomina el orden entre las potencias del alma. En efecto, el alma o
la forma es una sola, mientras que las potencias son muchas y tienen distintas
funciones. Pero estas funciones tienen una ordenacion natural. Ghisalberti cita
un texto fundamental de la Summa Theologiae que vale la pena retomar para
comprender la triple ordenacién entre las partes con respecto al todo. Esta triple
ordenacion, para el Aquinate, se aprecia dependiendo del criterio que se tome
en consideracion. Veamos sélo las dos primeras que son las mas adecuadas
para nuestro caso:

En efecto, es triple el orden que se observa entre ellas. Dos de ellas provienen
de la dependencia que una potencia tiene hacia otra; la tercera proviene del

19 Cf. Emilio Garcia, Mente y cerebro, Madrid, Sintesis, 2001, pp. 286-298. Ahi mismo, este
autor hace una clasificacion de los autores que intentan explicar la conciencia recurriendo sélo
a las causas fisicas. En el primer grupo se encuentra R. Penrose, para quien la conciencia se
explicaria no a nivel neuronal, sino en un nivel citoesquelético, pues mientras el nivel neuronal no
escapa a la fisica clasica, el nivel citoesquelético se inscribe en la fisica cuantica. En el segundo
grupo se halla F. Crick, para quien el nivel neuronal da cuenta de la conciencia. En el tercer grupo
se encuentran Edelman y Damasio, para quienes la conciencia se puede explicar mediante redes
y sistemas neuronales.

20 E| primer y tercer actos también los explica: Alessandro Ghisalberti, “Anima e corpo in Tommaso
d’Aquino”, en Rivista di filosofia neo-scolastica, vol. XcVvil, nium. 2, 2005, p. 285. Tim Crane asegura
que “El enlace entre el cerebro y la conciencia es necesario, pese a las apariencias en contra”, en
La mente mecanica. Trad. de Juan Almela. México, FCE, 2008, p. 353. No consideramos falsa su
tesis, simplemente que el cerebro no nos parece suficiente para dar cuenta de la autoconciencia
debido al argumento esgrimido en el cuerpo del trabajo y del que parte esta nota.

21 A. Ghisalberti, “Animae corpo in Tomaso d’Aquino”, en op. cit., p. 288.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

13/06/13 11:55



§6> Jacob Buganza

orden de los objetos. La dependencia de una potencia a otra puede ser de dos
maneras: una segun el orden de la naturaleza (secundum naturae ordinem),
pues las cosas perfectas son naturalmente anteriores a las imperfectas; el
otro modo segun la generacion y el tiempo, pues de lo que es imperfecto se
pasa a lo perfecto (prout ex imperfecto ad perfectum venitur).

Se sigue del primer orden [el que corresponde] a las potencias, [pues] las
potencias intelectivas son anteriores a las potencias sensitivas, de donde se
sigue que las dirige y tiene imperio sobre ellas (unde dirigunt eas, et imperant
eas). De manera similar, las potencias sensitivas en este orden son anterio-
res a las potencias del alma nutritiva. Segun el segundo orden, ciertamente,
sucede lo contrario. Las potencias del alma nutritiva son anteriores, en la via
de la generacion, a las potencias del alma sensitiva, de donde se sigue que
preparan al cuerpo para las acciones de esta ultima. Y de manera similar
sucede con las potencias sensitivas respecto a las intelectivas.?

Ciertamente es la primera de las ordenaciones la mas importante en el con-
texto de nuestra discusién. Pero la segunda tiene su importancia porque el nivel
anterior prepara al superior via generationis, por lo cual resulta cierta la tesis
de que los 6rganos se requieren para poder sustentar la inteligencia humana.

Aunado a esto, es importante subrayar que el hilemorfismo o visién analdgica
del ser humano no contempla que el hombre esté compuesto de dos partes
refidas, sino que se compone de dos principios complementarios y que se re-
quieren uno al otro. Es un compuesto; es una unio substantialis. Es un guvoAov.
El' hombre no es un espiritu 0 vod¢ separado, como a veces parece entresacarse
de la filosofia de Descartes; el Aquinate, en cambio, constantemente distingue
entre el conocimiento de las substancias separadas y el hombre. Mientras que
las substancias separadas se conocen por intuicién, el hombre se conoce por
raciocinio y de manera limitada. Esto se aplica al caso de la autoconsciencia,
pues mientras las substancias separadas se conocen por su propia esencia, el
hombre se conoce a si mismo a través de la reflexién. El hombre, para acceder
al acto llamado autoconsciencia, requiere reflexionar sobre si mismo, lo cual
no lo lleva a cabo todo el tiempo, sino solo en algunas ocasiones. Si fuera lo
contrario, el hombre tendria conciencia de si todo el tiempo y estaria en acto,
por lo que su propia esencia implicaria la autoconciencia.

Pero el hombre es un ente sumamente limitado. El alma intelectiva de Aris-
tételes y Tomas de Aquino es siempre forma del cuerpo, pero sus operaciones
estan limitadas a la materialidad, aunque algunos de sus actos la trasciendan.

22 T. de Aquino, Summa Theologiae, |, q. 77 a. 4c (la traduccion es mia).

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

EnClaves13.indb 36 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 37

El problema del acto moral @

Incluso las operaciones que tienen mayor relacion con la inmaterialidad o la
universalidad, “Tienen una relacién o un orden con las operaciones que pasan a
través de los 6rganos del cuerpo al nivel del alma sensitiva y vegetativa”.?3 Asi,
actos como conocer y querer intelectuales, aunque dependientes del cuerpo,
vista la relacién desde una causalidad ascendente, no se subordinan a él, sino
que se sirven de él para lograr sus cometidos desde una causalidad descendente.
Esta ultima es una causalidad distinta a la material; es una causalidad de arriba
hacia abajo, aunque la causalidad material también se aprecia de abajo hacia
arriba en la doble ordenacion del Aquinate ya citada.

Ahora bien, la forma es la que brinda cohesion al compuesto, lo cual ha
venido a corroborarse cada vez mas a través de la ciencia experimental, pues
ésta asegura que la materia de la cual se compone el hombre se encuentra
sometida al cambio incesante. Sin embargo, “El individuo humano permanece
€l mismo, mientras los elementos de su constitucion corporea se renuevan ince-
santemente, con el flujo continuo del metabolismo vital”.?* El hombre es similar
a la metafora heraclitea del fuego y el madero. En el hombre se encuentran los
contrarios como en la metafora antedicha: sin el madero no se da el fuego, pero
sin el fuego no se da el madero incendiado; para que haya fuego se requieren
tanto el madero como su combustiéon. Son contrarios pero se unen con cierta
armonia; se unen en una armonia dinamica.

La libre decision o eleccion como fundamento del acto moral a
partir de una filosofia hilemérfica o analégica de la mente

Distinguir entre los procesos mentales y los cerebrales puede sustentar que la
voluntad, como potencia de indole intelectual, pertenece a los primeros proce-
S0s, aunque se sirva de los segundos y, en cierto modo, pueda ser impedida
o limitada debido a estos ultimos mediante farmacos (neurofarmacologia) o
lesiones cerebrales u otras circunstancias, lo cual se explica por medio de una
causalidad que va de abajo hacia arriba.

El tema de la libertad en el contexto de la discusion filoséfica de la mente
resulta muy urgente para la ética como se ha visto en el tercer apartado. Con
respecto a este asunto (the Free Will), el fildsofo John Searle, como ya lo ha
adelantado en otros trabajos, considera que el conocimiento que se tiene

23 A, Ghisalberti, “Animae corpo in Tomaso d’Aquino”, en op. cit., p. 290.
24 Ibid., p. 291.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

13/06/13 11:55



@ Jacob Buganza

actualmente sobre el cerebro es insuficiente para explicar la autoconciencia.
La misma insuficiencia se aprecia en el acto libre: “No sabemos coémo nuestra
experiencia consciente de la libertad puede corresponder a un hecho actual de
libertad”.® Incluso un indeterminismo aleatorio fundamentado en la mecanica
cuantica no explica una decision libre. Para Searle la libertad es un misterio. Y lo
€s, Nos parece, si se busca su explicacion desde la pura materialidad. Por ello,
la filosofia hilemorfica o analdgica de la mente parte de un abanico etiolégico
que no reduce al hombre a una de sus partes, sino que toma como base la
idea del hombre como ouUvoAov. Ante la pregunta de si los eventos neuronales
causan efectivamente las decisiones que toma el hombre, hay que responder
diciendo parcialmente que si. No causan totalmente la decision, pues la voluntad,
al enmarcarse en la idea primigenia que funge como principio de cognicién del
ente indeterminado, puede tender hacia todo tipo de entidad, sea ésta presente
o futura, sea material o inmaterial, etcétera. En efecto, los eventos neuronales
son un elemento que permite explicar la libre decision, pero hace falta recurrir
a la causalidad formal que viene impresa gracias a la forma substancial. Como
diria Juan José Sanguineti, el cuerpo humano esta informado por “poderes
intencionales universales”. A diferencia de los otros animales, para quienes la
ley de su actuar esta inscrita en sus impulsos de manera determinante, pues
actuan de acuerdo con lo que conocen, el hombre, ademas de compartir tales
fendmenos con ellos, tiene la capacidad de autodeterminarse a través de su
voluntad. Y esta voluntad es capaz de guiarse por otras leyes que no son las
de la naturaleza, sino por la ley natural que descubre mediante su inteligencia.

Ahora bien, Juan José Sanguineti advierte que el problema puede plantearse
en términos causales, es decir, “El acto libre comporta una particular causalidad
en la cual esta implicado el yo, de donde nace la responsabilidad, con amplias
consecuencias morales, politicas, juridicas. El acto libre, con sus efectos, es
causado por mi”. ; Qué tipo de causalidad es la que requiere la libertad? ; Puede
la libertad considerarse Unicamente bajo la causalidad de las células cerebrales?

25 John Searle, Freedom and Neurobiology: Reflections on Free Will, Language and Political.
Nueva York, Columbia University Press, 2007, p. 32. Este fil6sofo no deja de lado el “naturalismo
bioldgico” que sostiene, pues considera que la emergencia de la conciencia puede entenderse de
dos maneras. La primera es la que él llama “emergent 1”, que consiste en que la conciencia emerge
a partir de ciertos sistemas causales. La segunda es la que denomina “emergent 2”, en donde lo
que emerge no se explica completamente por el sistema, sino que requiere de algun otro elemento.
Searle considera que su postura se inscribe en la “emergent 1”, pues asegura que “Consciousness
is a causally emergent property of systems. It is an emergent feature of certain systems of neurons in
the same way that solidity and liquidity are emergent features of systems of molecules”. (John Searle,
The Rediscovery of the Mind. 9a. reimp. Cambridge, Mass/London, MIT Press, 2002, pp. 111-126.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

EnClaves13.indb 38 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 39

El problema del acto moral @

¢ Puede la libertad ser solamente la forma de hablar de una causalidad fisica?
Si la causalidad de la libertad puede explicarse en términos fisico-quimicos,
;en realidad se trata de libertad? La reflexion filoséfica en estos casos parte
de los datos y elaboraciones cientificas con la conciencia de su parcialidad y
los confronta con los elementos fenomenoldgicos, sean estos ultimos primarios
0 secundarios; por ejemplo, por un lado, la conciencia de la realidad o del yo,
y por otro, los estados particulares de conciencia. En este sentido, Sanguineti
tiene razoén al asentar que tanto la ciencia como la filosofia parten de la expe-
riencia; en el caso que ocupa este trabajo, la filosofia parte de la experiencia
de la existencia de la libertad, de la conciencia y de la moralidad. Pero estas
experiencias no pueden ser inventadas ni por la filosofia ni por la ciencia, pueden
ser simplemente interpretadas.?®

Resulta que puede haber contradicciones entre algunas conclusiones de
la ciencia experimental y la experiencia del sujeto, el cual, como se dijo, se
experimenta como un agente consciente, libre y moral. El yo, fenomenolégi-
camente, aparece como un sujeto que sabe que sabe, que tiene la capacidad
para autodeterminarse en algunas direcciones y que dicha autodeterminacion
lo vuelve responsable de su actuar. Esta libertad que experimenta tiene una
manera peculiar de manifestarse: lo hace a través de la duda que a veces en-
vuelve la decision, pues la experiencia muestra que a veces dudamos de lo que
hemos de realizar, por lo que el adagio latino revela una verdad fenomenoldégica
inconmovible: Ubi dubium ibi libertas.

Para poder avanzar hace falta aclarar qué se entiende por acto moral.
Para lograrlo, hay que considerar que los actos morales son actos volunta-
rios. En efecto, como bien aclara el Aquinate, los actos voluntarios son los
que implican el conocimiento del fin al cual se dirigen. Y esta distincion es
pertinente porque hay entes que se mueven a si mismos (movent seipsa)
pero no tienen el conocimiento del fin al cual se mueven, como sucede por
ejemplo en el caso de la planta, que se mueve a si misma cuando crece.
Pero no puede decirse que la planta realice, al crecer, un acto voluntario.
En consecuencia, lo voluntario agrega el conocimiento al principio del movi-
miento. Y como el hombre se mueve a si mismo y ademas tiene conocimiento
del fin al cual se dirige, se sigue que el hombre realiza actos voluntarios.
Y no sélo eso, sino que es en quien se aprecia maximamente esto en el
mundo natural. Para decirlo con los términos de santo Tomas, “Unde, cum

26 Juan José Sanguineti, , “La scelta razionale: un problema di filosofia della mente e della
neuroscienza”, en Acta Philosophica, vol. 17, num. 2, 2008, pp. 247-248.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

13/06/13 11:55



@ Jacob Buganza

homo maxime cognoscat finem sui operis et moveat seipsum, in eius actibus
maxime voluntarium invenitur’ .2’

El hombre es libre, pero su libertad esta limitada por su materialidad (el
cuerpo es el primer limite) y lo que la circunscribe. Lo que la circunscribe puede
ser algo material 0 algo social; por ejemplo, en el caso de lo primero puede ser
el ubi, mientras que lo segundo pueden ser las normas morales. Por eso es
que Antonietti escribe que “La mente no es, en efecto, libertad absoluta, sino
libertad radicada en una naturaleza particular y en una cultura particulary, por lo
tanto, sujeta a los vinculos que tales raices colocan”.?® El hombre experimenta,
fenomenoldégicamente, esta libertad limitada, pero libertad a fin de cuentas.
Se aprecia como un yo autoconsciente que se autodetermina a través de su
accion, la cual tiene la caracteristica de ser intencional, al igual que los objetos
del conocimiento sensible y del conocimiento intelectual. En efecto, la inten-
cionalidad, como ha revaluado la fenomenologia desde principios del siglo XX,
hace referencia al objeto del acto, sea éste cognoscitivo o apetitivo.?? La accién
es intencional porque se refiere a un objeto tanto inmanente como transeunte.

De lo anterior puede seguirse que el hombre es lo mas activo que existe, al
menos en el mundo fisico. En efecto, el hombre, al poseer libertad, por limitada
que sea, es capaz de ser causa intencional en un sentido mas elevado que los
animales superiores y que las otras causas fisicas del mundo. Al hombre pro-
piamente corresponde el ser agente; al hombre corresponde, de manera propia,
moverse a si mismo. Los otros entes, entre los que descuellan los animales
superiores, son movidos por otro y, por tanto, son menos activos que el hom-
bre. De ahi que Sanguineti escriba: “Solamente la persona actua (es agente)
verdaderamente en el mundo, desde el momento que el actuar espontaneo de
los fendmenos fisicos, mas en su fuerza, es un actuar que fluye de una manera
‘dada’, sin auto-control ni posibilidad de variaciones que, cuando mandan, son
el resultado de fluctuaciones accidentales, de adaptaciones o de encuentros
con otras causas fisicas. En cambio, lo que es producido por una persona in-
tencionalmente, vale decir el objeto intencionado (no otras cosas) es todo suyo:
es ella la que ha querido y es, en este sentido, plenamente responsable”.30

Lo anterior lleva a la indisolubilidad entre el yo y la eleccién, acto propio
de la inteligencia en cuanto apetente. En efecto, la eleccion corresponde a la

27 T. de Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 6 a. 1c.

28 A. Antonietti, “La mente tra cervello e anima”, en op. cit., p. 239.

29 Cf. Mauricio Beuchot, Antropologia filoséfica. Hacia un personalismo analégico-iconico.
Madrid, Fundacién Emmanuel Mounier, 2004.

30 J. J. Sanguineti, “La scelta racionale...”, en op. cit., p. 251.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

EnClaves13.indb 40 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 41

El problema del acto moral @

voluntad, que es una potencia de la inteligencia humana. Sélo la persona pue-
de ser un “yo”, pues exige la autoconsciencia; asi pues, si la autoconsciencia
es necesaria para poder asegurar la autodeterminacion, se sigue que sélo el
hombre puede elegir. Pero la inteligencia humana suele confundirse en algunos
discursos sobre filosofia de la mente con lo que podria llamarse la inteligencia
sensible o estimativa de los animales. Esto lo atestigua Sanguineti al asentar
que por ello nacen muchas confusiones, incluso terminolégicas, como aplicar a
los animales superiores conceptos o actos que no les pertenecen, como el acto
mental de pensar.®! Igualmente, esta confusion puede alargarse a los casos
en que a los animales superiores se les atribuya la eleccién de manera propia.
Pero estos ultimos no son autoconscientes, por lo cual la eleccion no es un acto
que les pertenezca.

Vale la pena profundizar un poco mas en lo referente al “yo” con tal de
aclarar por qué es algo exclusivamente humano y por qué es fundamental para
establecer el vinculo con la eleccién. En primer lugar, el hombre no vive en la
inmediatez, como asegura Emerich Coreth; vive en la mediacién de la inme-
diatez, lo cual quiere decir que no se encuentra vinculado irremediablemente
a lo que le circunda, sino que tiene la capacidad para desligarse incluso del
presente y proyectarse hacia el futuro. De esta manera, el hombre se separa
de lo que no es en si mismo, se separa de cuanto no es él, con lo cual consti-
tuye linglisticamente al “yo”, que es el sujeto humano.3? Este “yo” expresado
linguisticamente se experimenta como algo concreto y determinado que se des-
taca de lo inmediato, de lo circundante. No nos adentraremos en el entramado
conceptual al que nos conduce esta constatacion del “yo” y su vinculo intimo
con la conciencia, sino que nos enfocaremos directamente al acto de pensar
que el hombre experimenta como suyo, lo cual nos permite aclarar algunos
cabos que se dejaron abiertos en el apartado anterior. Para comprender este
asunto desde la antropologia filoséfica, se requiere tener presente que el cono-
cimiento humano tiene su origen a través de los sentidos, que es lo que suele

31 Ibid., p. 252.

32 Ya en Tomas de Aquino se aprecia la nocion de sujeto, que muchas veces se atribuye a la filosofia
moderna. En el De unitate intellectus, texto clasico del Aquinate frente a los averroistas, asegura Cottier
que “ll met notamment en lumiére une question que la philosophie platonicienne n’avait pas dégagée
pour elle-méme, la question du sujet pensant. Dans la position d’Averroés, |'homme précisément n’est
pas une personne, il est un individu animal supérieur, dont la faculté la plus haute, I'imagination, entre en
contact avec un intellect séparé et unique”; en cambio, para Tomas de Aquino “L‘individu humain est un
sujet auquel sont attribués en propre des activités spirituelles, comme la pensé et le vouloir”. (Georges
Cottier, “Etre et personne/Critéres et coordonnées d'un débat’, en AA.VV., Doctor Communis. Essere e
persona. Vaticano, Pontificia Academia Sancti Thomae Aquinatis, 2006, pp. 19-20.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

13/06/13 11:55



@ Jacob Buganza

llamarse conocimiento sensitivo. El conocimiento sensitivo es el conocimiento
de lo inmediato, de lo circundante. Pero debido a que el hombre no se limita al
conocimiento circundante, y como el pensamiento no consiste en ello, aunque
generalmente vuelva sobre él, es necesario postular que el pensamiento es de
otro orden.? De ahi que Coreth asegure lo siguiente: El conocimiento puramente
sensitivo queda penetrado y superado por otro elemento, sélo con el cual el
conocimiento se hace propiamente humano [...] El conocimiento sensitivo del
hombre se experimenta y entiende siempre en la conciencia, se capta y reela-
bora con el pensamiento. Lo propio del conocimiento humano y aquello que le
caracteriza es el pensamiento. Asi, el conocimiento sensitivo esta transformado
por el conocimiento intelectivo o pensamiento.3*

El pensamiento humano es, a diferencia del conocimiento sensitivo, un co-
nocimiento conceptual, mediado, ciertamente, por el lenguaje, que tiene como
funcion representarlo. El conocimiento conceptual ha sido tradicionalmente ad-
judicado a la inteligencia humana, que en su despliegue como intellectus o voi¢
tiene como objetivo leer dentro de las cosas mismas (intus legere). De ahi que
el Aquinate asegure que hay diferencia entre el sentido (sensus) y el intelecto:
“Cognitio sensitiva occupatur circa qualitates sensibiles exteriores; cognitio autem
intellectiva penetrat usque ad essentiam rei, obiectum enim intellectus es quod
quid est”.35 Esto no quiere decir que la potencialidad a desarrollar por el intelecto
esté desvinculada del conocimiento sensitivo, pero el conocimiento intelectivo es
de un orden distinto tal que permite al hombre penetrar, aunque sea limitadamente
(dice el Aquinate en la misma cuestion: “Lumen autem naturale nostri intellectus
est finitae virtutis”), en el conocimiento de las cosas. Es precisamente lo que no
puede hacer el bruto, pues el conocimiento intelectivo permite conceptualizar y
representar los conceptos a través del lenguaje, vehiculo mediante el cual el ser
humano piensa. Es aqui donde la tesis de Coreth adquiere mayor relevancia no
solo para el pensar, sino que tiene resonancias para la libre eleccion. Dice el
filosofo austriaco:

El acto de pensar, con el que formamos o captamos el concepto, esta deli-
mitado en el espacio y en el tiempo toda vez que pensamos aqui y ahora.
Pero el contenido puro del pensamiento, es decir, el contenido légico que

33 Suele sintetizarse la idea asi: el pensamiento tiene una dependencia extrinseca a la materia,
Cf. José Angel Garcia Cuadrado, Antropologia filoséfica. 4a. ed. Pamplona, Eunsa, 2008, pp. 80-85.

34 Emerich Coreth, ;/Qué es el hombre? Esquema de una antropologia filoséfica. Trad. de
Claudio Gancho. 6a. ed. Barcelona, Herder, 1991, p. 121.

35 T. de Aquino, Summa Theologiae, II-11, . 8 a. 1c.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

EnClaves13.indb 42 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 43

El problema del acto moral @

aprehendemos en el concepto, no esta como tal ligado a un punto del tiem-
po y del espacio; bien al contrario, puede aplicarse a cualesquiera objetos
particulares emplazados en los lugares y tiempos mas diversos. Evidencia
asi el concepto que no esta sometido a las leyes del tiempo y del espacio
y que trasciende esencialmente las dimensiones de la existencia material,
determinada y limitada espacial y temporalmente.3®

El hombre, gracias al pensamiento, no esta vinculado de manera radical al
entorno, sino que es capaz de proyectarse mas alla de él, rompiendo las barreras
espacio-temporales a las cuales estan sometidos los demas entes naturales.
En efecto, ésta parece ser la razén por la que Coreth considera que el mundo
del pensamiento escapa a la esfera del ser objetivo-material, pues el hombre
es capaz de formular conceptos cuyo contenido légico no se limita a las cosas
materiales y sensibles, como en el caso de los conceptos posible, necesario,
bueno, malo, nada, etcétera. Lo que abarcan tales conceptos no se limita a lo
material, sino que lo trascienden. Como se adelanté en el cuarto apartado, es
posible argumentar a partir de la universalidad de los conceptos, es decir, por
su contenido ldgico. De esta suerte, es posible afirmar que los conceptos no
son de orden material, sino inmaterial. Si el pensamiento humano, manifestado
en su acto primario de conceptuar, es algo esencialmente distinto de las cosas
materiales porque sobrepasa las condiciones y leyes de la materia, el pensamien-
to humano es algo esencialmente distinto a la materia, aunque efectivamente
depende de ella para su realizacion humana. Pero de esto ultimo no se sigue
que solo a partir de los procesos fisicos sea posible dar razén del pensamiento
humano. Por ello mismo es que el hombre pensante trasciende por esencia la
dimension de la materia, es decir, “Que posee una facultad que entitativamente
ya no pertenece al estrato material sino que entra en una categoria ontolégica
esencialmente superior y que, en consecuencia, esa facultad, que llamamos
inteligencia o razén, es una facultad inmaterial, espiritual”.3”

En ultimo analisis, la autoconsciencia, el pensamiento humano y todo lo que
ello implica son actos del vod¢ o intellectus del hombre. Desde la filosofia clasi-
ca, al menos desde Platén y Aristételes, suele afirmarse que el hombre posee
voU¢. Parece que reintroduciendo la inteligencia humana en su sentido de vod¢
es posible asegurar al hombre la autoconsciencia, el pensamiento y, por tanto,
la eleccidon. No quiere decir esto que en el hombre se descubran actos en los
que no tiene parte el cuerpo y el mundo material. El cuerpo y la materia no son

3% E. Coreth, op. cit., p. 124.
37 Ibid., pp. 127-128.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

13/06/13 11:55



@ Jacob Buganza

impedimentos o antitesis del vodc, sino que son su lugar y medio para realizarse.38
Lo anterior parece tener consonancia con lo que Sanguineti escribe. De
acuerdo con él:

Las “causas” de las elecciones son complejas y operan a distintos niveles.
Sin verlas vanamente, segun el modelo “humiano” de la causalidad, tipico
del dualismo interaccionista y de las consecuentes reacciones contrarias
monistas, la elecciéon nace originariamente del yo auto-activo. Si este punto
se ignora o descalifica, la eleccion degenera en un simple “suceder” del cual
ninguno es responsable, sino solo los mecanismos psiconeurales y sociales.
Sus causas son dispositivas, son como invitaciones, impulsos, direcciones,
inducciones. En su confrontacion se abre a la voluntad el espacio decisional
(espacio dinamico).

Y mas adelante asegura:

Cualquier eleccion humana nace de un cierto trasfondo o Background cogni-
tivo y tendencial, primero a un nivel constitutivo (paralelo al genético que se
da en el organico), luego a un nivel individualizado segun las circunstancias
personales de cada uno. A nivel cognitivo estan presentes, en este sentido,
las creencias y los habitos de la persona, y a nivel tendencial sus inclinacio-
nes, vicios o virtudes”.%® Es claro que el acto de decision, con el cual tiene su
origen el acto moral corresponde a un evento en el que interactian multiples
niveles de realidad, lo cual responde, precisamente, a la unidad humana,
pues el hombre es unidad de distintos niveles ontoldgicos. De hecho, esto
ultimo parece ser la razon por la que se ha considerado al hombre como un
microcosmos.*°

Pero retomando el problema de la libertad (y por ende de la eleccién) y su
relacién con el cerebro, parece que Sanguineti mismo brinda una guia conve-
niente para mantener la libertad y, por tanto, el acto moral. En efecto, el fildsofo
italo-argentino parte de la tesis de que es evidente que las elecciones pueden ser
observadas en su base neuronal, pero solo indirectamente. Tal vez la pregunta
mas candente, en este contexto, es la siguiente: jes compatible la libertad con
el evento causal organico observado?

38 Cf. Joseph Gevaert, El problema del hombre. Trad. de Alfonso Ortiz. 112. ed. Salamanca,
Sigueme, 1997, p. 140.

39 J. J. Sanguineti, “La scelta racionale...”, en op. cit., p. 253.

40 Cf. M. Beuchot, Microcosmos. El hombre como compendio del ser. Saltillo, Universidad
Auténoma de Coahuila, 2009.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

EnClaves13.indb 44

13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 45

El problema del acto moral @

Tal parece que debe comprenderse al fendmeno de la eleccién humana en
el marco de una etiologia amplia, es decir, una etiologia que no se reduzca a
la causalidad fisicalista. Por ello, Sanguineti distingue tres niveles de causali-
dad psicosomatica intencional en seguimiento de la Escuela. En primer lugar,
situa las funciones sensitivo-vegetativas; en segundo, las funciones sensitivas
intencionales altas, que corresponderian también a los animales (superiores);
finalmente, las actividades cognitivas y tendenciales superiores del hombre,
en donde se da una causalidad de arriba hacia abajo. De acuerdo con este
fildsofo, las funciones sensitivas intencionales altas ya comportan una cierta
intencionalidad transorganica, la cual se ve rebasada abismalmente por las
actividades superiores humanas. En el caso humano esta causalidad de arriba
hacia abajo adquiere connotaciones especiales, pues el pensamiento, como
se dijo, esta basado en actos inmateriales, lo cual no descarta, como también
se ha subrayado, la implicacion material que se da en el compuesto humano.
De esta suerte, la tesis de Sanguineti, que puede compartir por supuesto una
filosofia de la mente suficientemente amplia, etioldgicamente hablando, pondera
los estudios sobre el cerebro y las neuronas como muy utiles porque:

Nos explican bien las indisposiciones cerebrales que disminuyen o anulan la
libertad de nuestras decisiones, llevando al acto humano a una degradacion o
a su desorganizacion. La base cerebral, considerandola sélo en su dimensién
organica, es una condicidon necesaria pero no suficiente para nuestras elec-
ciones. No tienen sentido, en consecuencia, expresiones como “las neuronas
deciden”, “la corteza prefrontal decide” y otras semejantes. Elige solamente
el yo (la persona) en cuanto actua en su operacion volitiva incorporada en el
cerebro. No se elige sin un cerebro en actividad, pero no elige el cerebro.*!

Esto demuestra que el hombre, a pesar de su potencial o intencionalidad
infinita cuyo sustento es el vodg, tiene muchas limitaciones debido a su materia-
lidad. La materialidad siempre comporta limites, y en esto radica una paradoja
humana. Pero a pesar de todo, el vod¢ representa la garantia del pensamiento,
la autoconciencia y la libertad del hombre. Fincada en el vodg, la libertad pue-
de entenderse como la capacidad que tiene la voluntad para determinarse en
alguna direccién. En efecto, la voluntad es la capacidad que tiene el ente inteli-
gente para inclinarse por si mismo al bien. Por eso es que el Aquinate asegura
que el ente que se inclina al bien en virtud de un conocimiento que se llega a
conocer mediante el entendimiento, es decir, dando razon de él, se inclina al

41 J. J. Sanguineti, “La scelta racionale...”, en op. cit., p. 268

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

13/06/13 11:55



@ Jacob Buganza

bien universal (quasi inclinata in ipsum universale bonum) y no esta dirigido
Unicamente al bien por otro (non quidem quasi ab alio solummodo directa in
bonum).*? Por supuesto que los animales, como el propio Sanguineti recalca,
eligen impropiamente, pero no de un modo universal, como puede hacerlo el
ser humano. De ahi también que el Doctor communis asiente lo siguiente con
Su precision caracteristica con respecto al libre arbitrio:

Hay algunas [cosas] que no actdan por ningun arbitrio, sino por los actos y
movimientos de otros, como la flecha se mueve al fin merced el arquero. Hay
otras que en verdad actuan por un arbitrio, pero no libre, como los animales
irracionales: asi, el cordero se aleja del lobo por un cierto juicio (ex quodam
iudicio) por el cual estima que es nocivo para ella; pero este juicio no es libre,
sino dado por la naturaleza (sed a natura inditum). Pero sélo lo que tiene in-
telecto puede actuar con un juicio libre, en cuanto conoce la razén universal
de bien (inquantum cognoscit universalem rationem boni) puede juzgar que
esto o aquello es bueno. De donde se sigue que donde hay intelecto hay
libre arbitrio.*3

En efecto, gracias a que el hombre posee intelecto o vodg, puede conocer
la razon universal del bien; puede juzgar que esto o lo otro es bueno. Pero
como el bien es infinito, al menos en potencia, puede seguirse que asi lo es la
capacidad humana para tender, amar o querer. Ciertamente el concepto de bien
se convierte con el de ente, horizonte a partir del cual se mueve la inteligencia
y, por tanto, el hombre. De ahi que Coreth asegure que el hombre posee una
capacidad esencialmente distinta de la materia. Asi pues, siendo el cerebro un
érgano, y como tal, finito, se sigue que no es suficiente para explicar la infinitud
intencional del hombre, tanto cognoscitiva como apetitivamente.

Esta infinitud puede verse reflejada en el juicio humano que versa sobre lo
contingente, es decir, sobre el juicio que puede adquirir una direccion u otra.
De esta manera, el acto humano (y por tanto el moral), que tiene su base en un
juicio de esta naturaleza, puede seguir una direccion u otra. Esto quiere decir
que el juicio practico non est determinatum ad unum. Por tanto, el acto moral
no esta determinado. Asi, el libre albedrio o libertad de la voluntad es causa del
movimiento del hombre, pues aquél es una potencia que se actualiza precisa-
mente conforme se enjuicia o elige y, por tanto, se actia.**

42 T. de Aquino, Summa Theologiae, 1, q. 59 a. 2c.

43 Ibid., 1, g. 59 a. 3c, (la traduccion es mia).

44 Con respecto a la potencia, es un principio metafisico que se define por su acto. De esta
suerte, “Sic per hunc actum qui est liberum iudicium, nominatur potentia quae est huius actus

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

EnClaves13.indb 46 13/06/13 11:55



EnClaves13.indb 47

El problema del acto moral @

Ahora bien, en el acto de la libertad, fuente del acto moral, concurren tanto
la parte apetitiva como la cognoscitiva del hombre. Por ello es que el concepto
de Background de Searle tiene eco con la postura del Aquinate, pues se refiere
al contexto donde se da el acto intencional.*® En efecto, para Tomas de Aquino
la naturaleza del libre arbitrio se estudia a partir de la eleccion, en donde con-
curren tanto lo cognoscitivo como apetitivo. Por una parte, es decir, “Ex parte
quidem cognitivae virtutis, requiritur consilium, per quod diiudicatur quid sit alteri
praeferendum’; por la otra, es decir, “Ex parte autem appetitivae, requiritur quod
appetendo acceptetur id quod per consilium diiudicatur’. En sintesis, el libre ar-
bitrio requiere tanto del consejo (consilium) como de la aceptacion (acceptetur)
de lo que determina el consejo.* Es en la infinitud potencial que ya describimos
en la cual se finca la libertad del hombre, quien, como insiste Sanguineti, no
esta desprovisto de limites actuales, los cuales se ponen de manifiesto pre-
cisamente en el consejo. Esto es un hecho que cada uno puede comprobar
interiormente: conforme mas se conoce, es probable que el consejo que cada
uno se dé sobre los medios conducentes al fin sea mas seguro y Util; en cambio,
conforme se conoce menos, es probable que el consejo sea menos seguro y
util. Por ejemplo, quien es joven e inexperto, es probable que el consejo de su
entendimiento y el consenso de su voluntad sean mas limitados con respecto a
los de hombre experimentado. Pero aun con todo, tanto en uno como en otro,
en menor y mayor medida, puede darse la libertad o libre arbitrio. Sin duda, el
experimentado es mas responsable que el joven debido a su mayor actualidad
tanto intelectiva como volitiva.

La visién hilemérfica o analdgica del hombre permite concebir una causali-
dad de arriba hacia abajo en los actos propiamente humanos, como entender y
querer, asi como elegir, el cual tiene parte del entender y del querer. Pero esta
vision también tiene conciencia de las limitaciones actuales de cada hombre en
particular, pues el conjunto de sus experiencias, habitos, etc., asi como lo que
le circunda, comportan limites para la libertad. Empero, puede afirmarse que el

principium”. (T. de Aquino, Summa Theologiae, |, q. 83 a. 2 ad 1.) En efecto, del acto libre de
juzgar, se sigue que el hombre esta en potencia para llevarlo a cabo; esta potencia no es otra
que el libre arbitrio.

45 Para Searle, el Background consiste en una serie de capacidades, habilidades y saberes como
(know-how) que permite a los estados mentales (intencionales) funcionar; pero el Background no es
intencional en si mismo. Por eso escribe: “Intentional phenomena such as meanings, understandings,
interpretations, belifs, desires, and experiences only function within a set of Background capacities
that are not themselves intentional”, (J. Searle, The Rediscovery of the Mind, pp. 175y pp.)

46 T. de Aquino, Summa Theologiae, |, q. 83 a. 3c.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

13/06/13 11:55



@ Jacob Buganza

hombre es libre gracias al voi¢ encarnado que cada sujeto posee, aunque sin
duda se trata de una libertad limitada.

Conclusion

Se puede apreciar la complejidad implicada en el problema de la libertad y, por
tanto, del acto moral que involucra a la ética como punto focal. Evidentemente
este problema, central en las discusiones filoséficas hodiernas a partir de las
neurociencias, no esta zanjado del todo. La ciencia experimental no se ha
pronunciado sobre todos los problemas; por su lado, la filosofia requiere de la
virtud de la temperancia para sefalar el paso del naturalismo metodolégico al
ontoldégico. Asimismo, una filosofia hilemorfica o analégica de la mente parte
de la idea, distinta del fisicalismo, de que la mente no es una maquina, es decir,
que no se trata de una entidad mecanica, aunque tenga su sustento material
en las complicadas redes, no so6lo neuronales y sinpticas del cerebro, sino
de todo lo que es fisicamente el hombre. En efecto, una filosofia de este cufio
propone que no todo puede explicarse recurriendo a la causalidad eficiente o a
causas fisicas y, por tanto, observables publicamente. Aunque las técnicas de
observacion del cerebro han brindado numerosos frutos acerca de las zonas
que entran en movimiento ante ciertos estados mentales, no parece suficiente
para explicar el funcionamiento de la mente porque, en principio, es inapresable.
Afirmar que una sinfonia se reduce a las notas musicales con las cuales esta
escrita puede resultar un empobrecimiento considerable.

De esta suerte, consideramos que el pensamiento humano, la autoconscien-
cia y el libre arbitrio son algo mas que las relaciones sinapticas acaecidas en el
cerebro. El argumento es simple: el 6rgano no conoce su propio acto, pues asi
como el ojo no puede mirarse a si mismo, asi el cerebro no es suficiente para dar
cuenta de por qué el hombre si puede volver sobre si mismo. La materia no tiene
la posibilidad de volver sobre si misma. Se requiere etiolégicamente algo distinto
en el hombre, que es lo que la tradicion ha denominado la dimensién espiritual del
ser humano. Por ello es que la filosofia analdgica o hilemorfica, como dijimos, tiene
como cometido salvaguardar las dimensiones humanas, entre ellas, la libertad
que no se reduce al correcto funcionamiento organico del cerebro. En el hombre
convergen varias dimensiones ontoldgicas, por lo cual la tesis aristotélico-tomista
recobra su vigencia como unio substantialis, como unién de materia y espiritu
o voUg. Asi, los actos mentales, propios del vodc, tienen injerencia en los actos
cerebrales, de los cuales se sirve mediante una causalidad de arriba hacia abajo;
pero el cerebro también tiene una causalidad que va de abajo hacia arriba.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

EnClaves13.indb 48 13/06/13 11:55



El problema del acto moral @

Lo que nos ha interesado aqui es reflexionar acerca de la posibilidad de
mantener el concepto de acto moral, que es un acto voluntario, cuyo sustento
es el voig. Este acto, aunque se sirva de la materialidad, es decir, del cerebro,
no se reduce a él, sino que implica un elemento que no se halle determinado
de manera fisicalista, sino que sea, propiamente, libre para llevarlo a cabo. Si el
materialismo ha de ser consecuente, ha de aceptar que la libertad no es posible
en ultimo analisis; por tanto, que el acto humano no es posible, sino una ficcion.

Fecha de recepcion: 23/02/2011
Fecha de aceptacion: 27/09/2011

EN-CLAVES del pensamiento, afio VII, nim. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

EnClaves13.indb 49 13/06/13 11:55





