
En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.23

 EL PROBLEMA DEL ACTO MORAL EN EL 
CONTEXTO DE LAS NEUROCIENCIAS 
PARA UNA FILOSOFÍA HILEMÓRFICA 

O ANALÓGICA DE LA MENTE1

Jacob Buganza* 

Resumen

En este trabajo el autor busca destacar la importancia que la libertad tiene 
para considerar el acto moral. Parte de las problemáticas de las neuro-

ciencias contemporáneas para proponer una visión hilemórfica o analógica 
del hombre, que se traduce como una visión hilemórfica de la mente. Así, el 
autor propone que la libertad y, en consecuencia, el acto moral, se refieren a 
la dimensión que los clásicos denominan νοῦς.

Palabras clave: hilemorfismo, filosofía de la mente, libertad, acto moral y νοῦς.

Abstract

In considering the moral act, in this essay the author attempts to underline the 
importance of freedom. His analysis is founded on the problem of contemporary 

1  Agradezco las muy pertinentes observaciones del profesor Juan José Sanguineti a la versión 
previa de este trabajo.

*Investigador y coordinador de la Maestría en Filosofía, Universidad Veracruzana, México, 
<jbuganza@uv.mx>. 

EnClaves13.indb   23 13/06/13   11:55



24	 Jacob Buganza 

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

neuroscience in proposing a hilemorphic or an analogic vision of man, which trans
lates into a helimorphic vision of the mind. Thus the author´s proposition states that 
freedom —and consequently the moral act, both refer to what classics call νοῦς.
Key words: hilemorphism, philosophy of mind, freedom, moral act and νοῦς.

Introducción

Si hay alguna rama de la filosofía donde se entrecruzan singularmente no 
sólo las distintas disciplinas filosóficas sino también las ciencias sociales y las 
ciencias experimentales, ésa es definitivamente la ética. Al tener como objeto 
de estudio el comportamiento humano desde el punto de vista de sus causas 
primigenias, resulta que los conocimientos que las otras ramas del saber ela-
boran, se traducen como aportaciones o impedimentos para la filosofía moral. 
Precisamente uno de los problemas a los cuales se enfrenta la ética hoy más 
que nunca es a la cuestión del acto moral.

El acto moral consiste en una acción que puede ser evaluada o calificada, en 
primer lugar, como buena o mala moralmente, y en segundo, éticamente, lo cual 
ya es más propiamente filosófico. Hoy, el filósofo moral que cultiva la razón de ser 
de la ética se enfrenta al problema del acto moral con nuevos bríos, pues distin-
tas ciencias, de manera preponderante las experimentales, parecen extrapolar 
sus conclusiones hasta rechazar la condición necesaria del acto moral, a saber, 
la libertad.2 Tanto los estudios provenientes de la antropología física mediada 
por una interpretación evolucionista que niega la genuinidad del ser humano y 
sus dimensiones más características, hasta la neurofilosofía y la más reciente 
neuroética, pueden llevar a la conclusión de que el hombre no tiene el elemento 
indispensable que hace posible el acto moral ya mencionado. El problema, visto 
desde esta perspectiva, resulta altamente complejo. De lo anterior se desprende 
que es necesario estudiarlo desde el punto de vista filosófico si es que quiere 
sustentarse una ética, lo cual equivale a salvaguardar la libertad humana. Para 
decirlo con otras palabras, una filosofía analógica o proporcional, dotada con la 
consigna de equilibrar en un todo armónico los aportes de las distintas ramas 
del saber, parece que debe replantear el problema del acto moral, lo cual exige, 
consecuentemente, el replanteamiento de la libertad.

2  Un materialismo muy consecuente o coherente es el de Francisco J. Rubia, El fantasma de 
la libertad. Datos de la revolución neurocientífica. Barcelona, Crítica, 2009.

EnClaves13.indb   24 13/06/13   11:55



En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

El problema del acto moral	 25

Naturalismo ontológico y antropología

Es muy frecuente que la ciencia experimental quiera estudiar los fenómenos 
no-físicos mediante los métodos con los que trabaja. En efecto, la ciencia expe-
rimental trabaja con métodos muy precisos para hacer frente a sus cuestiona-
mientos. Una actitud prudente consiste en asumir, desde el punto de vista de la 
ciencia experimental, un naturalismo o materialismo metodológico, que consiste 
en echar mano de sus métodos sin la pretensión de alcanzar lo que se encuentra 
fuera de su objeto de estudio. Esto significa que aquello que no se halla bajo su 
campo metodológico no tiene por qué afirmarse o negarse. El problema se suscita 
precisamente cuando la antedicha actitud prudente da paso a un naturalismo on-
tológico, el cual niega expresamente la existencia de las dimensiones no-físicas 
para las cuales la ciencia experimental está imposibilitada de antemano. Para 
decirlo brevemente, el naturalismo ontológico consiste en negar lo que no puede 
estudiarse mediante los métodos experimentales.

Este paso que se da del naturalismo metodológico al naturalismo ontológico 
es lo que suele llamarse cientificismo. Resulta ser un paso constante, y cada 
vez se aprecia con más frecuencia al consultar trabajos que abordan temas que 
caen fuera de la ciencia experimental tratados con herramientas experimentales. 
Del naturalismo metodológico, que es muy legítimo, se pasa a un naturalismo 
ontológico que ya no responde a los métodos aceptados de antemano. Es lo 
que atinadamente explica Mariano Artigas con las siguientes palabras:

Según el cientificismo, los procedimientos de las ciencias experimentales 
serían los únicos válidos para obtener un conocimiento auténtico acerca 
de la realidad. El naturalismo niega la existencia de entidades espirituales, 
argumentando que no pueden conocerse mediante el método experimental. 
Estas dos tesis son defendidas por autores de tendencias diversas. Los 
neopositivistas, junto a ellas, admitían el empirismo y lo utilizaban como base 
de su perspectiva cientificista y naturalista. En la filosofía de la ciencia que se 
ha desarrollado posteriormente, con frecuencia se han seguido admitiendo 
tales tesis, introduciendo en su caso oportunos retoques. De ahí resultan 
interpretaciones inadecuadas de la ciencia y de la filosofía. Por ejemplo, en 
ocasiones, si bien se critica la aversión de los positivistas frente a la metafí-
sica, sin embargo se reduce la metafísica a aquellas cuestiones que todavía 
no han llegado a estudiarse científicamente o que, por su naturaleza, nunca 
conseguirán ese nivel.3

3  Mariano Artigas, Filosofía de la ciencia experimental. 3a. ed.,Pamplona, Eunsa, 1999, pp. 62-63.

EnClaves13.indb   25 13/06/13   11:55



26	 Jacob Buganza 

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

Artigas lo dice con mucho tino. Hay ciertas cuestiones que no son alcanzadas 
por la ciencia experimental porque pertenecen a una naturaleza distinta que 
no permite examinarlas con las herramientas de ésta. Así, lo que le queda a la 
filosofía es recurrir a la argumentación y no propiamente a la experimentación 
para dar cuenta de ciertos fenómenos que no se someten, en principio, a la 
ciencia experimental, aunque se ha intentado hacerlo en repetidas ocasiones.

Lo anterior tiene fuertes resonancias en el caso del ser humano. En efecto, 
el hombre puede someterse en algunos aspectos a la metodología de la cien-
cia experimental, pero si se acepta que la totalidad de sus aspectos pueden 
someterse a tal metodología, entonces no queda espacio para las ciencias que 
no posean dichas herramientas experimentales. 

La materia se encuentra organizada en niveles crecientes de complejidad, 
por tanto, el hombre se encuentra igualmente atravesado por múltiples niveles 
de creciente complejidad que van desde la organización subatómica, pasando 
por los átomos, el nivel molecular orgánico, el nivel protoplásmico, el celular, 
el tisular, el orgánico, hasta alcanzar el nivel individual (todo lo que compone 
al individuo en cuestión).4 Pero el individuo, que en este caso se trata del ser 
humano, no se reduce únicamente a las partes materiales constitutivas, sino 
que se encuentra conformado de tal manera, que manifiesta algunos actos que 
trascienden la materialidad o no pueden explicarse sólo mediante los métodos 
experimentales. 

Seguro que lo anterior plasma con claridad dónde se halla el punto de in-
flexión entre el naturalismo metodológico y el ontológico, puesto que no todos 
los científicos admiten que el hombre realice algunos actos que trasciendan la 
materialidad y, en consecuencia, todos los actos que éste realiza pueden ser 
sometidos prima facie mediante las herramientas de la ciencia experimental.5 Si 
esto último fuera cierto, entonces sería verdadero que el acto moral en realidad 
debe someterse a la ciencia experimental de alguna u otra manera. El problema 
consiste, precisamente, en que la ciencia experimental no puede experimentar 
con el acto moral como sí puede hacerlo con las realidades compuestas ex-
clusivamente por la materia, pues para que algo pueda ser estudiado exhaus-
tivamente por las ciencias debe implicar única y exclusivamente dimensiones 
materiales, pues son las que pueden someterse a experimentos controlables. 
Pero el acto moral, aunque implique condiciones materiales, no se reduce a 

4  Cf. M. Artigas y Daniel Turbón, Origen del hombre. Ciencia, filosofía y religión. 3a. ed. 
Pamplona, Eunsa, 2008, pp. 33-38.

5  Ibid., p. 92.

EnClaves13.indb   26 13/06/13   11:55



En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

El problema del acto moral	 27

ellas; se trata más bien de un acto de orden distinto al que estudia la ciencia 
experimental a través de los niveles enumerados anteriormente. Sin duda tiene 
su soporte en ellos, pero el acto moral no parece reducirse a éstos. 

En esto último se encuadra el dilema que enfrentan algunas ciencias expe-
rimentales al intentar experimentar precisamente con el acto moral porque, por 
un lado, pretenden estudiar actos como el moral mediante sus herramientas 
y, por otro, asegurar la libertad humana a toda costa. Lo cierto es que si el 
planteamiento de muchos cientificismos de este corte fuera congruente, no 
quedaría más que negar la libertad humana, pues sus actos no responderían 
más que a las condiciones bioquímicas o límbicas o genéticas de la materia, 
de tal suerte que el acto moral, que busca actualizar un valor moral, no sería 
otra cosa que una pura ilusión y, consecuentemente, libertad y valor moral no 
serían más que ficciones. 

Precisamente una filosofía analógica o hilemórfica tiene como cometido 
salvaguardar ontológicamente las dimensiones humanas, entre las que se 
encuentra la libertad, que es una potencialidad de la voluntad enmarcada en la 
llamada inteligencia humana. Algunos científicos, aún creyendo en el método 
experimental, han visto las insuficiencias del mecanicismo causal para explicar 
actos tan humanos como la decisión o elección. 

Neurociencias y el cerebro ético

Las neurociencias tienen como cometido entender la estructura y funciona-
miento del cerebro o, como dice Michael S. Gazzaniga, “La neurociencia se 
dedica a determinar las acciones mecánicas del sistema nervioso”.6 Por su 
parte, la antropología filosófica pretende estudiar los actos psíquicos, los cua-
les, de acuerdo con la tradición fenomenológica, son intencionales. Los actos 
psíquicos equivalen a lo que se denomina actos mentales. Algunos de estos 
actos trascienden la materialidad y se insertan en lo simbólico para ser repre-
sentados, esto no quiere decir que dichos actos dejen de tener presencia en la 
materia o que carezcan de un soporte material; simplemente quiere decir que 
no se explican únicamente recurriendo a lo material, sino que se precisa una 
etiología más amplia. En efecto, los procesos mentales no-físicos que realiza 
el ser humano son procesos de una mente encarnada; es la mente encarnada 

6  Michael S. Gazzaniga, El cerebro ético. Trad. de María Pino Moreno. Barcelona, Paidós, 
2006, p. 111.

EnClaves13.indb   27 13/06/13   11:55



28	 Jacob Buganza 

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

la que tiene sentimientos, produce imágenes y lleva a cabo decisiones. Como 
bien lo hace ver Alessandro Antonietti, el hombre es un ser unitario que percibe, 
piensa, recuerda y decide con todo el cuerpo. Los procesos mentales tienen, 
muchos de ellos, correspondencias neurobiológicas, lo cual no sorprende a 
quien considera al ser humano como una unidad psicobiológica que vive las 
experiencias con todo el cuerpo.7 La tesis de Antonietii actualiza la aristotélico-
tomista de la unio substantialis, que sostiene que el hombre es un compuesto 
de materia y forma, es una unio precisamente porque los contornos de una y 
otra no se encuentran claramente delineados, aunque algunos actos del hom-
bre parezcan mostrar más de un lado que de otro, es decir, algunos actos que 
realiza el hombre parecen estar más anclados en la materialidad y otros más 
en la formalidad o espiritualidad, aunque todo acto que realiza el compuesto 
humano es un acto del hombre particular y concreto y no exclusivamente de 
una de sus partes.

Dentro de las neurociencias ha surgido una nueva rama que lleva el nom-
bre de neuroethics (término acuñado por William Safire) que, de acuerdo con 
Luis Echarte, resulta errónea para denominar a los estudios que se proponen 
brindar una nueva imagen o definición del ser humano. Para este último autor 
la neuroética se enfoca única y exclusivamente a valorar qué conductas son las 
mejores en relación con la manipulación cerebral. A los estudios que tienen como 
cometido brindar una nueva definición del hombre hay que denominarlos, de 
acuerdo con Echarte, estudios neurofilosóficos.8 Sin embargo, la neurofilosofía 
parece implicar a la neuroética tal como la entiende Michael S. Gazzaniga, pues 
para el californiano ésta es o debe ser un intento por proponer una filosofía de 
la vida con un fundamento cerebral.9

Algo que puede criticarse negativamente a Gazzaniga es el reduccionismo 
que viene implícito en su postura (aunado al hecho de que a veces haga equi-
valer los conceptos de mente y cerebro, sobre lo cual no nos centraremos).10 
A pesar de que en ciertas partes de su obra pareciera acercarse a una pers-
pectiva hilemórfica o analógica, este neurocientífico llega a hacer afirmaciones 

7  Cf. Alessandro Antonietti, “La mente tra cervello e anima”, en Rivista di Filosofia Neoscolastica, 
vol. xcvii, núm. 2, 2005, pp. 223 y 231.

8  Luis Echarte, “Cómo pensar sobre el cerebro. Hacia una definición de neuroética”, en Revista 
Médica de la Universidad de Navarra, vol. 48, núm. 1, 2004, p. 38.

9  M. S. Gazzaniga, op. cit., p. 15.
10  Para una crítica a los reduccionismos en el contexto del problema mente-cerebro, Cf. 

Thomas Szasz, The Meaning of Mind. Language, Morality, and Neuroscience. Westport, Praeger, 
1996, pp. 75-100.

EnClaves13.indb   28 13/06/13   11:55



En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

El problema del acto moral	 29

cientificistas de este tipo: “Usted es su propio cerebro. Las neuronas que se 
interconectan en la vasta red cerebral, que sueltan sus descargas según deter-
minados parámetros modulados por ciertas sustancias químicas, controlados 
por miles de redes de retroalimentación: eso es usted”.11 No es que Gazzaniga 
diga una rotunda falsedad. Al contrario, el hombre es su cerebro, pero no so-
lamente es cerebro. Por ello Gazzaniga lo que parece exponer es más bien un 
reduccionismo. Reduce al hombre a una de sus partes. El hombre es su cerebro, 
pero no sólo eso, sino que es mucho más. Implica dimensiones que incluso 
trascienden en cierto modo las dimensiones físicas debido a procesos mentales 
no-físicos u orgánicos, aunque tengan un soporte de esta naturaleza, como lo 
es, por ejemplo, la autoconciencia a la que el propio Gazzaniga considera difícil 
o imposible de estudiar desde las neurociencias. 

Ahora bien, en el caso del cerebro, el problema que emerge es precisa-
mente el de la libertad. ¿Cómo compaginar la idea de la libertad, que es una 
potencia indeterminada (como voluntas ut libertas), con el órgano del cerebro, 
el cual trabaja de acuerdo con las pautas biomecánicas propias de los órganos? 
Gazzaniga cae perfectamente en la cuenta del problema, el cual plantea con 
estos términos: “El cerebro determina la mente y es una entidad física, sujeta a 
todas las reglas del mundo físico. El mundo físico está determinado, de modo 
que el cerebro también lo está. Si el cerebro está determinado, y es el órgano 
necesario y suficiente para desarrollar la mente, se nos plantean las siguientes 
cuestiones: ¿están determinados también los pensamientos que surgen de la 
mente? ¿El libre albedrío que creemos tener es sólo una ilusión? Y, si es una 
ilusión, ¿debemos revisar los conceptos relativos a la responsabilidad personal 
en las acciones?”12 La premisa que parece no ser verdadera es precisamente 
la que se refiere al cerebro como condición necesaria y suficiente para hablar 
de la mente. En efecto, hasta ahora no se ha demostrado fehacientemente y 
con claridad, incluso en el campo científico, que el cerebro sea suficiente para 
explicar la mente. No hay duda que es el soporte de la mente, pero de una tesis 
a otra hay una gran brecha. 

Esta brecha vuelve complicada la tesis que sostiene Gazzaniga, pues para 
él la persona es libre y, consecuentemente, responsable; en cambio, el cerebro 
no es responsable. Pero Gazzaniga no extrae la última conclusión, a saber, si 
el cerebro no es responsable lo es porque no es libre, pues sólo lo que es libre 
puede ser responsable. Pero, en verdad, ¿cómo compaginar esta conclusión? 

11  M. S. Gazzaniga, op. cit., p. 45.
12  Ibid., p. 100.

EnClaves13.indb   29 13/06/13   11:55



30	 Jacob Buganza 

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

¿Cómo compaginar la tesis de que el hombre es su cerebro y que es libre, 
cuando se afirma que el cerebro no es libre? No parece haber forma de com-
paginar ambas tesis, pero el neurocientífico busca hacerlo a como dé lugar. 
Por ello llega a ejemplificar la decisión con el hecho de que el cerebro junte 
dos palabras en un experimento, a saber, arte y sano; a partir de su yuxtapo-
sición “aparece” el término artesano. Pero esto no es una decisión, sino algo 
automático, lo cual no concuerda con el concepto de decisión, a saber, como 
la autodeterminación del hombre como agente y no un proceso que se realiza 
en automático. Tal vez por eso sus conclusiones no tengan peso filosófico, 
por ejemplo, cuando afirma que “Al cabo de unos 40 milisegundos empieza a 
expandirse la actividad al hemisferio izquierdo, y unos 40 o 50 milisegundos 
después la información llega a la conciencia y aparece la palabra artesano”. 
Dos consecuencias fundamentales hay que negar, la primera, es la que ya se 
adelantaba: no hay correspondencia entre el acto libre y el acto automático que 
realiza el cerebro al conjuntar las dos palabras a partir de las cuales se forma 
la última, pues no demuestra tampoco que la decisión sea algo automático, 
sino a lo sumo, que algunos procesos perceptivos lo son; si el proceso racional 
de la decisión fuera equivalente al proceso perceptivo, entonces en realidad 
no hay libertad en el hombre y el cerebro sería un mecanismo que toma deci-
siones automáticas basadas en reglas que “funcionan” de la misma suerte, es 
decir, automáticamente.13 La segunda, es que los conceptos de “conciencia” y 
“aparición” no son claros en su argumentación, y no lo son porque dice que la 
información llega a la conciencia: ¿se trata la conciencia de algo físico o deter-
minado espacialmente, lo cual la volvería observable públicamente? ¿Cómo es 
que aparece la palabra artesano? ¿Dónde aparece exactamente? ¿Aparece en 
la conciencia? ¿Pero qué sucede si la conciencia no tiene un ubi específico?

Por supuesto que Gazzaniga pretende “salvar” la libertad. Por eso dice que la 
responsabilidad no es algo neuronal, sino social. Es en la sociedad donde se habla 
de responsabilidad de acuerdo con este autor. Pero la historia de la ética recuerda 
que esto es falso, pues se han propuesto responsabilidades hacia uno mismo. 
Por otro lado, si la responsabilidad es algo del todo, ¿cómo es que las partes no 
lo son? Además, el hombre jamás ha sido un ente solitario, sino que siempre se 
ha encontrado en sociedad, como ya el mismo Aristóteles recuerda al inicio de su 
Política. Son casos excepcionales aquéllos en donde una persona se encuentra 
alejada de las demás, lo cual ha dado pie a numerosos argumentos fantásticos 
para entretenidas novelas. Tal vez el argumento de Luis Echarte pueda caber aquí: 

13  Ibid., p. 111.

EnClaves13.indb   30 13/06/13   11:55



En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

El problema del acto moral	 31

Los trabajos de “neuroantropología” y “neuroética” obvian a menudo antiguas 
argumentaciones sobre dilemas clásicos, probablemente con la excusa de que 
ante el nuevo paradigma científico todas ellas hayan quedado más que caducas. 
Sin embargo, no todos los descubrimientos neurocientíficos modifican la idea 
de hombre y los criterios de actuación pasados, así como tampoco los nuevos 
conocimientos sobre el cerebro plantean realmente cuestiones distintas a los 
clásicamente tratados.14

Nos parece que no logra explicarse la libertad mediante la neurociencia. A 
veces da la impresión de que Gazzaniga se percata de esto, especialmente 
cuando examina las técnicas de evaluación informatizada del conocimiento (cka) 
que pretenden actualizar el vetusto detector de mentiras. En este contexto, el 
neurocientífico afirma lo siguiente: 

Esta tecnología puede aportar información valiosa, pero no necesariamente 
información sobre la mente. No es un mecanismo de lectura de la mente […] 
La neurociencia no dispone todavía de datos incontrovertibles sobre cómo se 
representan los pensamientos en los encefalogramas, y mucho menos en el 
cerebro, y puede que nunca logremos leer el pensamiento, aunque éste siempre 
se genere en el cerebro.15 

El pensamiento, que consiste en lo más propio de la inteligencia, es posible 
que jamás pueda “verse” de acuerdo con los cánones de la ciencia experimental. 
Y esto puede ser debido a que pertenece a un orden o dimensión distinta de la 
material, aunque tenga su soporte en ella. Por eso es que Gazzaniga nos parece 
que acierta al decir que la neurociencia intenta leer el cerebro y no la mente, 
aunque esta última dependa de aquél. Sin embargo, se refiere a ellas como 
dos dimensiones distintas.16 Para decirlo con otras palabras, la conclusión que 
alcanza Gazzaniga acerca de la distinción entre mente y cerebro parece sufi-
ciente para sustentar que la libre decisión o elección, acto propio de la libertad, 
consiste en un proceso mental que se sirve de los procesos cerebrales. Estos 
últimos son procesos físicos, y por ello las neurociencias, en consonancia por 
lo antedicho con Gazzaniga, intentan leer el cerebro mediante procedimientos 
propios de la ciencia experimental; empero, los procesos mentales son no-
físicos, de ahí que no puedan “verse” como tales, aunque pueda apreciarse el 
funcionamiento de ciertas zonas del cerebro en algunos de ellos; pero lo que 
sucede, nos parece, es que los procesos mentales se sirven de los cerebrales 

14  L. Echarte, “Cómo pensar sobre el cerebro…”, en op. cit., p. 39.
15  M. S. Gazzaniga, op. cit., p. 122.
16  Ibid., p. 127.

EnClaves13.indb   31 13/06/13   11:55



32	 Jacob Buganza 

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

mostrando una causalidad de arriba abajo (como causa formal); aunque se 
acepta que la causalidad también se da de abajo arriba (causa material). Una 
filosofía hilemórfica o analógica de la mente puede echar luz sobre esta etio-
logía múltiple.

Filosofía hilemórfica o analógica de la mente

La filosofía hilemórfica o analógica de la mente (es analógica una filosofía 
hilemórfica de cuño, por ejemplo, tomista y no una averroísta) propone que 
las causas materiales no son suficientes para explicar todas las dimensiones 
humanas. Hace falta recurrir a la causa formal para comprender, aunque 
sea a tientas, las dimensiones que vuelven al hombre propiamente tal, como 
sucede con el conocimiento intelectual, la autoconciencia y el libre arbitrio. 
Frecuentemente se ha pensado, especialmente a partir del siglo xix, que la 
inteligencia humana no es cualitativamente distinta de lo que puede llamarse 
inteligencia en otros animales. En efecto, a partir de las teorías evolucionis-
tas se ha llegado a pensar que el hombre no es cualitativamente distinto a 
los demás animales, sino un continuum con respecto al mundo animal. Sin 
embargo, considerar al hombre un continuum es empobrecer las dimensiones 
humanas, lo cual puede apreciarse de manera fehaciente en el caso del cono-
cimiento intelectual. No equivale a un rechazo con respecto al continuum que 
las diversas ciencias experimentales han mostrado; simplemente se afirma, 
desde la filosofía hilemórfica, que el hombre es cualitativamente distinto con 
respecto a los otros entes sentientes. 

En la Quaestio disputata de anima, el texto de Tomás de Aquino da pie para 
argumentar en torno a esta distinción cualitativa entre el hombre y los otros entes 
sentientes. Aunque el texto no se refiera de manera expresa a este problema 
en particular, la tesis hilemórfica resplandece con mucha claridad. De ahí que 
sea necesario citar el texto extensamente:

Para aclarar esta cuestión hay que considerar que donde se encuentre algo 
que a veces está en potencia y otras en acto, es necesario que haya algún 
principio por el cual tal cosa está en potencia: así sucede cuando el hombre 
es sentiente en acto (sentiens actu) y cuando está en potencia [de ser sen-
tiente]; por ello en el hombre hay que poner un principio sensitivo que esté en 
potencia para los sensibles (in potentia ad sensibilia), si no estaría siempre en 
acto el principio sentiente. De manera similar, el hombre a veces se encuentra 
entendiendo en acto (intelligens actu) y a veces está en potencia de entender, 
por lo que es necesario considerar en el hombre algún principio intelectivo 
(intellectivum principium) que esté en potencia para los inteligibles (quod sit 

EnClaves13.indb   32 13/06/13   11:55



En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

El problema del acto moral	 33

in potentia ad intelligibilia). Y este principio es llamado por el Filósofo en el II 
De anima como intelecto posible (intellectum possibilem).

De aquí se sigue que el intelecto posible necesariamente está en potencia 
para todo lo que es inteligible y que puede recibir el hombre, y en consecuencia 
está desprovisto (denudatum) de ello, porque todo lo que puede recibirse y está 
en potencia para ello, está desprovisto de ello, como la pupila que es receptiva 
de todos los colores y carece de todos ellos. Así pues, el hombre ha nacido para 
entender las formas de todas las cosas sensibles (intelligere formas omnium 
sensibilium rerum). De ahí se sigue que el intelecto posible está desprovisto, 
en sí mismo, de todas las formas sensibles y naturales; y así es necesario 
que no tenga un órgano corpóreo. Así pues, si tuviera (habetet) algún órgano 
corpóreo, se determinaría a una naturaleza sensible, así como la potencia 
visiva se determina a la naturaleza del ojo. Por esta demostración, el Filósofo 
deja de lado (excluditur) la posición de los filósofos antiguos, para quienes el 
intelecto no difiere de las potencias sensibles; o [también] la de otros que han 
colocado el principio por el que entiende el hombre como si fuera una forma o 
fuerza mezclada con el cuerpo, como las otras formas o fuerzas materiales.17

El argumento resulta pertinente, pues los conceptos, con los cuales el co-
nocimiento humano labora, resultan ser inmateriales por definición. En efecto, 
el concepto no se reduce a alguno de los individuos en los cuales se actualiza 
y que, por su parte, han sido causa material para su conformación a través del 
phantasma. El concepto virtualmente puede aplicarse a todos los individuos que 
comparten la esencialidad que éste apresa. El intelecto se dirige naturalmente, 
pues, a la forma de los entes sensibles, es decir, está en potencia de adquirir-
los o comprenderlos. Pero sobre esto volveremos en el siguiente apartado al 
abordar el asunto desde la estructura del pensamiento humano.

El intelecto, de acuerdo con los descubrimientos actuales, sí requiere de 
los órganos corpóreos. Pero el Aquinate no niega que el intelecto humano se 
sirva de los órganos para realizar su labor. Lo que sí parece negar es que el 
intelecto se reduzca al órgano. El órgano, por sí solo, no logra explicar cómo 
es que el hombre accede a realidades inteligibles que, por definición, no puede 
alcanzar algo puramente material. Es lo que ya se ha citado líneas arriba: “Si 
enim haberet aliquod organum corporeum, determinaretur ad aliquam naturam 
sensibilem, sicut potentia visiva determinatur ad naturam oculi”. El órgano es 
precisamente un instrumento para el intelecto, y no el intelecto mismo; el órgano 

17  Tomás de  Aquino, Quaestio disputata de anima, q. un, a. 2c (la traducción es mía).

EnClaves13.indb   33 13/06/13   11:55



34	 Jacob Buganza 

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

está elevado precisamente por la forma substancial, es decir, por la forma que 
configura a la materia, que en este caso es por el νοῦς que eleva la materialidad 
en la que se halla encarnada. 

En el contexto de la filosofía contemporánea se requieren algunas precisiones 
en torno a este asunto. En efecto, frecuentemente se afirma como un hecho 
demostrado científicamente que el cerebro es el órgano del pensamiento. Sin 
embargo, lo que sucede es que en realidad no hay conclusiones determinan-
tes sobre este tema, el cual ocupa a las experimentaciones neurocientíficas 
que ya mencionamos. Seguramente una filosofía hilemórfica hodierna puede 
aceptar parcialmente esta tesis de las neurociencias, con la salvedad de que 
el cerebro no sea condición suficiente para explicar las potencialidades que la 
tradición ha denominado intelectivas. Sucede que, incluso como se desprende 
de algunos estudios contemporáneos de las noeurociencias, en especial al 
tratar el tema de la autoconsciencia, hay algunas dimensiones del hombre que 
no se explican recurriendo únicamente a la causación material-eléctrica del 
cerebro. Estas dimensiones están indicadas por ciertos actos que escapan 
a la pura causalidad material y requieren, ontológicamente, un principium 
intellectivum como el que maneja el Aquinate. Esta última tesis hilemórfica se 
sustenta, por supuesto, en el adagio operari sequitur esse.

Los actos que no pueden explicarse de acuerdo con la tradición tomista, 
refiriéndose exclusivamente a las dimensiones materiales del hombre, son el 
conocimiento de los universales, la libre decisión y la autoconciencia. Con res-
pecto a lo primero, el intelecto puede conocer todos los cuerpos universalmente, 
lo cual implica que el conocimiento humano contiene, a su vez, dimensiones 
que no se limitan a la pura materialidad; el conocimiento de los universales no 
puede estructurarse en un órgano corpóreo pues, como enseña la experiencia, 
los órganos corporales sólo conocen lo particular e individual; si fuera lo con-
trario, el intelecto conocería sólo los singulares como lo hacen las potencias 
sensitivas.18 Con respecto a lo segundo, la libertad, de la que hablaremos más 
abajo, implica el nivel de la indeterminación; por supuesto que no se trata de una 
libertad ilimitada, pero potencialmente como voluntas ut libera lo es, en cuanto 
puede apetecer todos los entes materiales y, además, los inmateriales, como 
sucede con los valores espirituales. Con respecto a lo tercero, el conocimiento 
de sí mismo, que es la autoconciencia (aquí se aprecia de manera más diáfana 

18  Resulta claro que esta antropología implica una gnoseología que no es, por ejemplo, la 
nominalista.

EnClaves13.indb   34 13/06/13   11:55



En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

El problema del acto moral	 35

la intencionalidad),19 no puede provenir de la materialidad pues, como enseña 
también la experiencia, los órganos no pueden concebir sus actos.20 Volveremos 
sobre este asunto en el siguiente apartado.

Por lo pronto, Ghisalberti destaca algo fundamental en el hilemorfismo. Se 
trata precisamente de la forma substancial única que tiene el hombre. En efec-
to, el hombre no tiene muchas formas substanciales, sino sólo una, que es la 
que le atribuye su humanidad. Este filósofo, en seguimiento del Aquinatense, 
escribe que “El alma es la única forma del cuerpo y en cuanto es forma que da 
el ser al cuerpo, el alma da inmediatamente el ser substancial y específico a 
todas las partes del cuerpo; en cuanto también es forma y principio de actividad, 
tiene necesidad de diversos órganos para ejercitar tal actividad, órganos que 
son subordinados entre ellos en relación a las actividades que a través de ellos 
se ejecutan, por los cuales una parte del cuerpo se mueve gracias a otra”.21 
Precisamente a esta ordenación de las partes del cuerpo es lo que la filosofía 
tomista denomina el orden entre las potencias del alma. En efecto, el alma o 
la forma es una sola, mientras que las potencias son muchas y tienen distintas 
funciones. Pero estas funciones tienen una ordenación natural. Ghisalberti cita 
un texto fundamental de la Summa Theologiae que vale la pena retomar para 
comprender la triple ordenación entre las partes con respecto al todo. Esta triple 
ordenación, para el Aquinate, se aprecia dependiendo del criterio que se tome 
en consideración. Veamos sólo las dos primeras que son las más adecuadas 
para nuestro caso:

En efecto, es triple el orden que se observa entre ellas. Dos de ellas provienen 
de la dependencia que una potencia tiene hacia otra; la tercera proviene del 

19  Cf. Emilio García, Mente y cerebro, Madrid, Síntesis, 2001, pp. 286-298. Ahí mismo, este 
autor hace una clasificación de los autores que intentan explicar la conciencia recurriendo sólo 
a las causas físicas. En el primer grupo se encuentra R. Penrose, para quien la conciencia se 
explicaría no a nivel neuronal, sino en un nivel citoesquelético, pues mientras el nivel neuronal no 
escapa a la física clásica, el nivel citoesquelético se inscribe en la física cuántica. En el segundo 
grupo se halla F. Crick, para quien el nivel neuronal da cuenta de la conciencia. En el tercer grupo 
se encuentran Edelman y Damasio, para quienes la conciencia se puede explicar mediante redes 
y sistemas neuronales. 

20  El primer y tercer actos también los explica: Alessandro Ghisalberti, “Anima e corpo in Tommaso 
d’ Aquino”, en Rivista di filosofia neo-scolastica, vol. xcvii, núm. 2, 2005, p. 285. Tim Crane asegura 
que “El enlace entre el cerebro y la conciencia es necesario, pese a las apariencias en contra”, en 
La mente mecánica. Trad. de Juan Almela. México, fce, 2008, p. 353. No consideramos falsa su 
tesis, simplemente que el cerebro no nos parece suficiente para dar cuenta de la autoconciencia 
debido al argumento esgrimido en el cuerpo del trabajo y del que parte esta nota.

21  A. Ghisalberti, “Animae corpo in Tomaso d’Aquino”, en op. cit., p. 288.

EnClaves13.indb   35 13/06/13   11:55



36	 Jacob Buganza 

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

orden de los objetos. La dependencia de una potencia a otra puede ser de dos 
maneras: una según el orden de la naturaleza (secundum naturae ordinem), 
pues las cosas perfectas son naturalmente anteriores a las imperfectas; el 
otro modo según la generación y el tiempo, pues de lo que es imperfecto se 
pasa a lo perfecto (prout ex imperfecto ad perfectum venitur).
Se sigue del primer orden [el que corresponde] a las potencias, [pues] las 
potencias intelectivas son anteriores a las potencias sensitivas, de donde se 
sigue que las dirige y tiene imperio sobre ellas (unde dirigunt eas, et imperant 
eas). De manera similar, las potencias sensitivas en este orden son anterio-
res a las potencias del alma nutritiva. Según el segundo orden, ciertamente, 
sucede lo contrario. Las potencias del alma nutritiva son anteriores, en la vía 
de la generación, a las potencias del alma sensitiva, de donde se sigue que 
preparan al cuerpo para las acciones de esta última. Y de manera similar 
sucede con las potencias sensitivas respecto a las intelectivas.22 

Ciertamente es la primera de las ordenaciones la más importante en el con-
texto de nuestra discusión. Pero la segunda tiene su importancia porque el nivel 
anterior prepara al superior via generationis, por lo cual resulta cierta la tesis 
de que los órganos se requieren para poder sustentar la inteligencia humana.

Aunado a esto, es importante subrayar que el hilemorfismo o visión analógica 
del ser humano no contempla que el hombre esté compuesto de dos partes 
reñidas, sino que se compone de dos principios complementarios y que se re-
quieren uno al otro. Es un compuesto; es una unio substantialis. Es un σύνολον. 
El hombre no es un espíritu o νοῦς separado, como a veces parece entresacarse 
de la filosofía de Descartes; el Aquinate, en cambio, constantemente distingue 
entre el conocimiento de las substancias separadas y el hombre. Mientras que 
las substancias separadas se conocen por intuición, el hombre se conoce por 
raciocinio y de manera limitada. Esto se aplica al caso de la autoconsciencia, 
pues mientras las substancias separadas se conocen por su propia esencia, el 
hombre se conoce a sí mismo a través de la reflexión. El hombre, para acceder 
al acto llamado autoconsciencia, requiere reflexionar sobre sí mismo, lo cual 
no lo lleva a cabo todo el tiempo, sino sólo en algunas ocasiones. Si fuera lo 
contrario, el hombre tendría conciencia de sí todo el tiempo y estaría en acto, 
por lo que su propia esencia implicaría la autoconciencia.

Pero el hombre es un ente sumamente limitado. El alma intelectiva de Aris-
tóteles y Tomás de Aquino es siempre forma del cuerpo, pero sus operaciones 
están limitadas a la materialidad, aunque algunos de sus actos la trasciendan. 

22  T. de Aquino, Summa Theologiae, I, q. 77 a. 4c (la traducción es mía).

EnClaves13.indb   36 13/06/13   11:55



En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

El problema del acto moral	 37

Incluso las operaciones que tienen mayor relación con la inmaterialidad o la 
universalidad, “Tienen una relación o un orden con las operaciones que pasan a 
través de los órganos del cuerpo al nivel del alma sensitiva y vegetativa”.23 Así, 
actos como conocer y querer intelectuales, aunque dependientes del cuerpo, 
vista la relación desde una causalidad ascendente, no se subordinan a él, sino 
que se sirven de él para lograr sus cometidos desde una causalidad descendente. 
Esta última es una causalidad distinta a la material; es una causalidad de arriba 
hacia abajo, aunque la causalidad material también se aprecia de abajo hacia 
arriba en la doble ordenación del Aquinate ya citada.

Ahora bien, la forma es la que brinda cohesión al compuesto, lo cual ha 
venido a corroborarse cada vez más a través de la ciencia experimental, pues 
ésta asegura que la materia de la cual se compone el hombre se encuentra 
sometida al cambio incesante. Sin embargo, “El individuo humano permanece 
él mismo, mientras los elementos de su constitución corpórea se renuevan ince-
santemente, con el flujo continuo del metabolismo vital”.24 El hombre es similar 
a la metáfora heraclítea del fuego y el madero. En el hombre se encuentran los 
contrarios como en la metáfora antedicha: sin el madero no se da el fuego, pero 
sin el fuego no se da el madero incendiado; para que haya fuego se requieren 
tanto el madero como su combustión. Son contrarios pero se unen con cierta 
armonía; se unen en una armonía dinámica.

La libre decisión o elección como fundamento del acto moral a 
partir de una filosofía hilemórfica o analógica de la mente

Distinguir entre los procesos mentales y los cerebrales puede sustentar que la 
voluntad, como potencia de índole intelectual, pertenece a los primeros proce-
sos, aunque se sirva de los segundos y, en cierto modo, pueda ser impedida 
o limitada debido a estos últimos mediante fármacos (neurofarmacología) o 
lesiones cerebrales u otras circunstancias, lo cual se explica por medio de una 
causalidad que va de abajo hacia arriba.

El tema de la libertad en el contexto de la discusión filosófica de la mente 
resulta muy urgente para la ética como se ha visto en el tercer apartado. Con 
respecto a este asunto (the Free Will), el filósofo John Searle, como ya lo ha 
adelantado en otros trabajos, considera que el conocimiento que se tiene 

23  A. Ghisalberti, “Animae corpo in Tomaso d’Aquino”, en op. cit.,  p. 290.
24  Ibid., p. 291.

EnClaves13.indb   37 13/06/13   11:55



38	 Jacob Buganza 

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

actualmente sobre el cerebro es insuficiente para explicar la autoconciencia. 
La misma insuficiencia se aprecia en el acto libre: “No sabemos cómo nuestra 
experiencia consciente de la libertad puede corresponder a un hecho actual de 
libertad”.25 Incluso un indeterminismo aleatorio fundamentado en la mecánica 
cuántica no explica una decisión libre. Para Searle la libertad es un misterio. Y lo 
es, nos parece, si se busca su explicación desde la pura materialidad. Por ello, 
la filosofía hilemórfica o analógica de la mente parte de un abanico etiológico 
que no reduce al hombre a una de sus partes, sino que toma como base la 
idea del hombre como σύνολον. Ante la pregunta de si los eventos neuronales 
causan efectivamente las decisiones que toma el hombre, hay que responder 
diciendo parcialmente que sí. No causan totalmente la decisión, pues la voluntad, 
al enmarcarse en la idea primigenia que funge como principio de cognición del 
ente indeterminado, puede tender hacia todo tipo de entidad, sea ésta presente 
o futura, sea material o inmaterial, etcétera. En efecto, los eventos neuronales 
son un elemento que permite explicar la libre decisión, pero hace falta recurrir 
a la causalidad formal que viene impresa gracias a la forma substancial. Como 
diría Juan José Sanguineti, el cuerpo humano está informado por “poderes 
intencionales universales”. A diferencia de los otros animales, para quienes la 
ley de su actuar está inscrita en sus impulsos de manera determinante, pues 
actúan de acuerdo con lo que conocen, el hombre, además de compartir tales 
fenómenos con ellos, tiene la capacidad de autodeterminarse a través de su 
voluntad. Y esta voluntad es capaz de guiarse por otras leyes que no son las 
de la naturaleza, sino por la ley natural que descubre mediante su inteligencia.

Ahora bien, Juan José Sanguineti advierte que el problema puede plantearse 
en términos causales, es decir, “El acto libre comporta una particular causalidad 
en la cual está implicado el yo, de donde nace la responsabilidad, con amplias 
consecuencias morales, políticas, jurídicas. El acto libre, con sus efectos, es 
causado por mí”. ¿Qué tipo de causalidad es la que requiere la libertad? ¿Puede 
la libertad considerarse únicamente bajo la causalidad de las células cerebrales? 

25  John Searle, Freedom and Neurobiology: Reflections on Free Will, Language and Political. 
Nueva York, Columbia University Press, 2007, p. 32. Este filósofo no deja de lado el “naturalismo 
biológico” que sostiene, pues considera que la emergencia de la conciencia puede entenderse de 
dos maneras. La primera es la que él llama “emergent 1”, que consiste en que la conciencia emerge 
a partir de ciertos sistemas causales. La segunda es la que denomina “emergent 2”, en donde lo 
que emerge no se explica completamente por el sistema, sino que requiere de algún otro elemento. 
Searle considera que su postura se inscribe en la “emergent 1”, pues asegura que “Consciousness 
is a causally emergent property of systems. It is an emergent feature of certain systems of neurons in 
the same way that solidity and liquidity are emergent features of systems of molecules”. (John Searle, 
The Rediscovery of the Mind. 9a. reimp. Cambridge, Mass/London, mit Press, 2002, pp. 111-126.)

EnClaves13.indb   38 13/06/13   11:55



En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

El problema del acto moral	 39

¿Puede la libertad ser solamente la forma de hablar de una causalidad física? 
Si la causalidad de la libertad puede explicarse en términos físico-químicos, 
¿en realidad se trata de libertad? La reflexión filosófica en estos casos parte 
de los datos y elaboraciones científicas con la conciencia de su parcialidad y 
los confronta con los elementos fenomenológicos, sean estos últimos primarios 
o secundarios; por ejemplo, por un lado, la conciencia de la realidad o del yo, 
y por otro, los estados particulares de conciencia. En este sentido, Sanguineti 
tiene razón al asentar que tanto la ciencia como la filosofía parten de la expe-
riencia; en el caso que ocupa este trabajo, la filosofía parte de la experiencia 
de la existencia de la libertad, de la conciencia y de la moralidad. Pero estas 
experiencias no pueden ser inventadas ni por la filosofía ni por la ciencia, pueden 
ser simplemente interpretadas.26

Resulta que puede haber contradicciones entre algunas conclusiones de 
la ciencia experimental y la experiencia del sujeto, el cual, como se dijo, se 
experimenta como un agente consciente, libre y moral. El yo, fenomenológi-
camente, aparece como un sujeto que sabe que sabe, que tiene la capacidad 
para autodeterminarse en algunas direcciones y que dicha autodeterminación 
lo vuelve responsable de su actuar. Esta libertad que experimenta tiene una 
manera peculiar de manifestarse: lo hace a través de la duda que a veces en-
vuelve la decisión, pues la experiencia muestra que a veces dudamos de lo que 
hemos de realizar, por lo que el adagio latino revela una verdad fenomenológica 
inconmovible: Ubi dubium ibi libertas.

Para poder avanzar hace falta aclarar qué se entiende por acto moral. 
Para lograrlo, hay que considerar que los actos morales son actos volunta-
rios. En efecto, como bien aclara el Aquinate, los actos voluntarios son los 
que implican el conocimiento del fin al cual se dirigen. Y esta distinción es 
pertinente porque hay entes que se mueven a sí mismos (movent seipsa) 
pero no tienen el conocimiento del fin al cual se mueven, como sucede por 
ejemplo en el caso de la planta, que se mueve a sí misma cuando crece. 
Pero no puede decirse que la planta realice, al crecer, un acto voluntario. 
En consecuencia, lo voluntario agrega el conocimiento al principio del movi-
miento. Y como el hombre se mueve a sí mismo y además tiene conocimiento 
del fin al cual se dirige, se sigue que el hombre realiza actos voluntarios. 
Y no sólo eso, sino que es en quien se aprecia máximamente esto en el 
mundo natural. Para decirlo con los términos de santo Tomás, “Unde, cum 

26  Juan José Sanguineti, , “La scelta razionale: un problema di filosofia della mente e della 
neuroscienza”, en Acta Philosophica, vol. 17, núm. 2, 2008, pp. 247-248.

EnClaves13.indb   39 13/06/13   11:55



40	 Jacob Buganza 

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

homo maxime cognoscat finem sui operis et moveat seipsum, in eius actibus 
maxime voluntarium invenitur”.27

El hombre es libre, pero su libertad está limitada por su materialidad (el 
cuerpo es el primer límite) y lo que la circunscribe. Lo que la circunscribe puede 
ser algo material o algo social; por ejemplo, en el caso de lo primero puede ser 
el ubi, mientras que lo segundo pueden ser las normas morales. Por eso es 
que Antonietti escribe que “La mente no es, en efecto, libertad absoluta, sino 
libertad radicada en una naturaleza particular y en una cultura particular y, por lo 
tanto, sujeta a los vínculos que tales raíces colocan”.28 El hombre experimenta, 
fenomenológicamente, esta libertad limitada, pero libertad a fin de cuentas. 
Se aprecia como un yo autoconsciente que se autodetermina a través de su 
acción, la cual tiene la característica de ser intencional, al igual que los objetos 
del conocimiento sensible y del conocimiento intelectual. En efecto, la inten-
cionalidad, como ha revaluado la fenomenología desde principios del siglo xx, 
hace referencia al objeto del acto, sea éste cognoscitivo o apetitivo.29 La acción 
es intencional porque se refiere a un objeto tanto inmanente como transeúnte. 

De lo anterior puede seguirse que el hombre es lo más activo que existe, al 
menos en el mundo físico. En efecto, el hombre, al poseer libertad, por limitada 
que sea, es capaz de ser causa intencional en un sentido más elevado que los 
animales superiores y que las otras causas físicas del mundo. Al hombre pro-
piamente corresponde el ser agente; al hombre corresponde, de manera propia, 
moverse a sí mismo. Los otros entes, entre los que descuellan los animales 
superiores, son movidos por otro y, por tanto, son menos activos que el hom-
bre. De ahí que Sanguineti escriba: “Solamente la persona actúa (es agente) 
verdaderamente en el mundo, desde el momento que el actuar espontáneo de 
los fenómenos físicos, mas en su fuerza, es un actuar que fluye de una manera 
‘dada’, sin auto-control ni posibilidad de variaciones que, cuando mandan, son 
el resultado de fluctuaciones accidentales, de adaptaciones o de encuentros 
con otras causas físicas. En cambio, lo que es producido por una persona in-
tencionalmente, vale decir el objeto intencionado (no otras cosas) es todo suyo: 
es ella la que ha querido y es, en este sentido, plenamente responsable”.30

Lo anterior lleva a la indisolubilidad entre el yo y la elección, acto propio 
de la inteligencia en cuanto apetente. En efecto, la elección corresponde a la 

27  T. de Aquino, Summa Theologiae, i-ii, q. 6 a. 1c.
28  A. Antonietti, “La mente tra cervello e anima”, en op. cit., p. 239.
29  Cf. Mauricio Beuchot, Antropología filosófica. Hacia un personalismo analógico-icónico. 

Madrid, Fundación Emmanuel Mounier, 2004.
30  J. J. Sanguineti, “La scelta racionale…”, en op. cit., p. 251.

EnClaves13.indb   40 13/06/13   11:55



En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

El problema del acto moral	 41

voluntad, que es una potencia de la inteligencia humana. Sólo la persona pue-
de ser un “yo”, pues exige la autoconsciencia; así pues, si la autoconsciencia 
es necesaria para poder asegurar la autodeterminación, se sigue que sólo el 
hombre puede elegir. Pero la inteligencia humana suele confundirse en algunos 
discursos sobre filosofía de la mente con lo que podría llamarse la inteligencia 
sensible o estimativa de los animales. Esto lo atestigua Sanguineti al asentar 
que por ello nacen muchas confusiones, incluso terminológicas, como aplicar a 
los animales superiores conceptos o actos que no les pertenecen, como el acto 
mental de pensar.31 Igualmente, esta confusión puede alargarse a los casos 
en que a los animales superiores se les atribuya la elección de manera propia. 
Pero estos últimos no son autoconscientes, por lo cual la elección no es un acto 
que les pertenezca. 

Vale la pena profundizar un poco más en lo referente al “yo” con tal de 
aclarar por qué es algo exclusivamente humano y por qué es fundamental para 
establecer el vínculo con la elección. En primer lugar, el hombre no vive en la 
inmediatez, como asegura Emerich Coreth; vive en la mediación de la inme-
diatez, lo cual quiere decir que no se encuentra vinculado irremediablemente 
a lo que le circunda, sino que tiene la capacidad para desligarse incluso del 
presente y proyectarse hacia el futuro. De esta manera, el hombre se separa 
de lo que no es en sí mismo, se separa de cuanto no es él, con lo cual consti-
tuye lingüísticamente al “yo”, que es el sujeto humano.32 Este “yo” expresado 
lingüísticamente se experimenta como algo concreto y determinado que se des-
taca de lo inmediato, de lo circundante. No nos adentraremos en el entramado 
conceptual al que nos conduce esta constatación del “yo” y su vínculo íntimo 
con la conciencia, sino que nos enfocaremos directamente al acto de pensar 
que el hombre experimenta como suyo, lo cual nos permite aclarar algunos 
cabos que se dejaron abiertos en el apartado anterior. Para comprender este 
asunto desde la antropología filosófica, se requiere tener presente que el cono-
cimiento humano tiene su origen a través de los sentidos, que es lo que suele 

31  Ibid., p. 252.
32  Ya en Tomás de Aquino se aprecia la noción de sujeto, que muchas veces se atribuye a la filosofía 

moderna. En el De unitate intellectus, texto clásico del Aquinate frente a los averroístas, asegura Cottier 
que “Il met notamment en lumière une question que la philosophie platonicienne n´avait pas dégagée 
pour elle-même, la question du sujet pensant. Dans la position d´Averroës, l´homme précisément n´est 
pas une personne, il est un individu animal supérieur, dont la faculté la plus haute, l´imagination, entre en 
contact avec un intellect séparé et unique”; en cambio, para Tomás de Aquino “L´individu humain est un 
sujet auquel sont attribués en propre des activités spirituelles, comme la pensé et le vouloir”. (Georges 
Cottier, “Etre et personne/Critères et coordonnées d´un débat”, en AA.VV., Doctor Communis. Essere e 
persona. Vaticano, Pontificia Academia Sancti Thomae Aquinatis, 2006, pp. 19-20.)

EnClaves13.indb   41 13/06/13   11:55



42	 Jacob Buganza 

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

llamarse conocimiento sensitivo. El conocimiento sensitivo es el conocimiento 
de lo inmediato, de lo circundante. Pero debido a que el hombre no se limita al 
conocimiento circundante, y como el pensamiento no consiste en ello, aunque 
generalmente vuelva sobre él, es necesario postular que el pensamiento es de 
otro orden.33 De ahí que Coreth asegure lo siguiente: El conocimiento puramente 
sensitivo queda penetrado y superado por otro elemento, sólo con el cual el 
conocimiento se hace propiamente humano […] El conocimiento sensitivo del 
hombre se experimenta y entiende siempre en la conciencia, se capta y reela-
bora con el pensamiento. Lo propio del conocimiento humano y aquello que le 
caracteriza es el pensamiento. Así, el conocimiento sensitivo está transformado 
por el conocimiento intelectivo o pensamiento.34

El pensamiento humano es, a diferencia del conocimiento sensitivo, un co-
nocimiento conceptual, mediado, ciertamente, por el lenguaje, que tiene como 
función representarlo. El conocimiento conceptual ha sido tradicionalmente ad-
judicado a la inteligencia humana, que en su despliegue como intellectus o νοῦς 
tiene como objetivo leer dentro de las cosas mismas (intus legere). De ahí que 
el Aquinate asegure que hay diferencia entre el sentido (sensus) y el intelecto: 
“Cognitio sensitiva occupatur circa qualitates sensibiles exteriores; cognitio autem 
intellectiva penetrat usque ad essentiam rei, obiectum enim intellectus es quod 
quid est”.35 Esto no quiere decir que la potencialidad a desarrollar por el intelecto 
esté desvinculada del conocimiento sensitivo, pero el conocimiento intelectivo es 
de un orden distinto tal que permite al hombre penetrar, aunque sea limitadamente 
(dice el Aquinate en la misma cuestión: “Lumen autem naturale nostri intellectus 
est finitae virtutis”), en el conocimiento de las cosas. Es precisamente lo que no 
puede hacer el bruto, pues el conocimiento intelectivo permite conceptualizar y 
representar los conceptos a través del lenguaje, vehículo mediante el cual el ser 
humano piensa. Es aquí donde la tesis de Coreth adquiere mayor relevancia no 
sólo para el pensar, sino que tiene resonancias para la libre elección. Dice el 
filósofo austriaco:

El acto de pensar, con el que formamos o captamos el concepto, está deli-
mitado en el espacio y en el tiempo toda vez que pensamos aquí y ahora. 
Pero el contenido puro del pensamiento, es decir, el contenido lógico que 

33  Suele sintetizarse la idea así: el pensamiento tiene una dependencia extrínseca a la materia, 
Cf. José Ángel García Cuadrado, Antropología filosófica. 4a. ed. Pamplona, Eunsa, 2008, pp. 80-85.

34  Emerich Coreth, ¿Qué es el hombre? Esquema de una antropología filosófica. Trad. de 
Claudio Gancho. 6a. ed. Barcelona, Herder, 1991, p. 121.

35  T. de Aquino, Summa Theologiae, ii-ii, q. 8 a. 1c.

EnClaves13.indb   42 13/06/13   11:55



En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

El problema del acto moral	 43

aprehendemos en el concepto, no está como tal ligado a un punto del tiem-
po y del espacio; bien al contrario, puede aplicarse a cualesquiera objetos 
particulares emplazados en los lugares y tiempos más diversos. Evidencia 
así el concepto que no está sometido a las leyes del tiempo y del espacio 
y que trasciende esencialmente las dimensiones de la existencia material, 
determinada y limitada espacial y temporalmente.36

El hombre, gracias al pensamiento, no está vinculado de manera radical al 
entorno, sino que es capaz de proyectarse más allá de él, rompiendo las barreras 
espacio-temporales a las cuales están sometidos los demás entes naturales. 
En efecto, ésta parece ser la razón por la que Coreth considera que el mundo 
del pensamiento escapa a la esfera del ser objetivo-material, pues el hombre 
es capaz de formular conceptos cuyo contenido lógico no se limita a las cosas 
materiales y sensibles, como en el caso de los conceptos posible, necesario, 
bueno, malo, nada, etcétera. Lo que abarcan tales conceptos no se limita a lo 
material, sino que lo trascienden. Como se adelantó en el cuarto apartado, es 
posible argumentar a partir de la universalidad de los conceptos, es decir, por 
su contenido lógico. De esta suerte, es posible afirmar que los conceptos no 
son de orden material, sino inmaterial. Si el pensamiento humano, manifestado 
en su acto primario de conceptuar, es algo esencialmente distinto de las cosas 
materiales porque sobrepasa las condiciones y leyes de la materia, el pensamien-
to humano es algo esencialmente distinto a la materia, aunque efectivamente 
depende de ella para su realización humana. Pero de esto último no se sigue 
que sólo a partir de los procesos físicos sea posible dar razón del pensamiento 
humano. Por ello mismo es que el hombre pensante trasciende por esencia la 
dimensión de la materia, es decir, “Que posee una facultad que entitativamente 
ya no pertenece al estrato material sino que entra en una categoría ontológica 
esencialmente superior y que, en consecuencia, esa facultad, que llamamos 
inteligencia o razón, es una facultad inmaterial, espiritual”.37

En último análisis, la autoconsciencia, el pensamiento humano y todo lo que 
ello implica son actos del νοῦς o intellectus del hombre. Desde la filosofía clási-
ca, al menos desde Platón y Aristóteles, suele afirmarse que el hombre posee 
νοῦς. Parece que reintroduciendo la inteligencia humana en su sentido de νοῦς 
es posible asegurar al hombre la autoconsciencia, el pensamiento y, por tanto, 
la elección. No quiere decir esto que en el hombre se descubran actos en los 
que no tiene parte el cuerpo y el mundo material. El cuerpo y la materia no son 

36  E. Coreth, op. cit., p. 124.
37  Ibid., pp. 127-128.

EnClaves13.indb   43 13/06/13   11:55



44	 Jacob Buganza 

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

impedimentos o antítesis del νοῦς, sino que son su lugar y medio para realizarse.38 
Lo anterior parece tener consonancia con lo que Sanguineti escribe. De 

acuerdo con él: 

Las “causas” de las elecciones son complejas y operan a distintos niveles. 
Sin verlas vanamente, según el modelo “humiano” de la causalidad, típico 
del dualismo interaccionista y de las consecuentes reacciones contrarias 
monistas, la elección nace originariamente del yo auto-activo. Si este punto 
se ignora o descalifica, la elección degenera en un simple “suceder” del cual 
ninguno es responsable, sino sólo los mecanismos psiconeurales y sociales. 
Sus causas son dispositivas, son como invitaciones, impulsos, direcciones, 
inducciones. En su confrontación se abre a la voluntad el espacio decisional 
(espacio dinámico).

Y más adelante asegura:

Cualquier elección humana nace de un cierto trasfondo o Background cogni-
tivo y tendencial, primero a un nivel constitutivo (paralelo al genético que se 
da en el orgánico), luego a un nivel individualizado según las circunstancias 
personales de cada uno. A nivel cognitivo están presentes, en este sentido, 
las creencias y los hábitos de la persona, y a nivel tendencial sus inclinacio-
nes, vicios o virtudes”.39 Es claro que el acto de decisión, con el cual tiene su 
origen el acto moral corresponde a un evento en el que interactúan múltiples 
niveles de realidad, lo cual responde, precisamente, a la unidad humana, 
pues el hombre es unidad de distintos niveles ontológicos. De hecho, esto 
último parece ser la razón por la que se ha considerado al hombre como un 
microcosmos.40

Pero retomando el problema de la libertad (y por ende de la elección) y su 
relación con el cerebro, parece que Sanguineti mismo brinda una guía conve-
niente para mantener la libertad y, por tanto, el acto moral. En efecto, el filósofo 
ítalo-argentino parte de la tesis de que es evidente que las elecciones pueden ser 
observadas en su base neuronal, pero sólo indirectamente. Tal vez la pregunta 
más candente, en este contexto, es la siguiente: ¿es compatible la libertad con 
el evento causal orgánico observado?

38  Cf. Joseph Gevaert, El problema del hombre. Trad. de Alfonso Ortiz. 11a. ed. Salamanca, 
Sígueme, 1997, p. 140.

39  J. J. Sanguineti, “La scelta racionale…”, en op. cit., p. 253.
40  Cf. M. Beuchot, Microcosmos. El hombre como compendio del ser. Saltillo, Universidad 

Autónoma de Coahuila, 2009.

EnClaves13.indb   44 13/06/13   11:55



En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

El problema del acto moral	 45

Tal parece que debe comprenderse al fenómeno de la elección humana en 
el marco de una etiología amplia, es decir, una etiología que no se reduzca a 
la causalidad fisicalista. Por ello, Sanguineti distingue tres niveles de causali-
dad psicosomática intencional en seguimiento de la Escuela. En primer lugar, 
sitúa las funciones sensitivo-vegetativas; en segundo, las funciones sensitivas 
intencionales altas, que corresponderían también a los animales (superiores); 
finalmente, las actividades cognitivas y tendenciales superiores del hombre, 
en donde se da una causalidad de arriba hacia abajo. De acuerdo con este 
filósofo, las funciones sensitivas intencionales altas ya comportan una cierta 
intencionalidad transorgánica, la cual se ve rebasada abismalmente por las 
actividades superiores humanas. En el caso humano esta causalidad de arriba 
hacia abajo adquiere connotaciones especiales, pues el pensamiento, como 
se dijo, está basado en actos inmateriales, lo cual no descarta, como también 
se ha subrayado, la implicación material que se da en el compuesto humano. 
De esta suerte, la tesis de Sanguineti, que puede compartir por supuesto una 
filosofía de la mente suficientemente amplia, etiológicamente hablando, pondera 
los estudios sobre el cerebro y las neuronas como muy útiles porque: 

Nos explican bien las indisposiciones cerebrales que disminuyen o anulan la 
libertad de nuestras decisiones, llevando al acto humano a una degradación o 
a su desorganización. La base cerebral, considerándola sólo en su dimensión 
orgánica, es una condición necesaria pero no suficiente para nuestras elec-
ciones. No tienen sentido, en consecuencia, expresiones como “las neuronas 
deciden”, “la corteza prefrontal decide” y otras semejantes. Elige solamente 
el yo (la persona) en cuanto actúa en su operación volitiva incorporada en el 
cerebro. No se elige sin un cerebro en actividad, pero no elige el cerebro.41

Esto demuestra que el hombre, a pesar de su potencial o intencionalidad 
infinita cuyo sustento es el νοῦς, tiene muchas limitaciones debido a su materia-
lidad. La materialidad siempre comporta límites, y en esto radica una paradoja 
humana. Pero a pesar de todo, el νοῦς representa la garantía del pensamiento, 
la autoconciencia y la libertad del hombre. Fincada en el νοῦς, la libertad pue-
de entenderse como la capacidad que tiene la voluntad para determinarse en 
alguna dirección. En efecto, la voluntad es la capacidad que tiene el ente inteli-
gente para inclinarse por sí mismo al bien. Por eso es que el Aquinate asegura 
que el ente que se inclina al bien en virtud de un conocimiento que se llega a 
conocer mediante el entendimiento, es decir, dando razón de él, se inclina al 

41  J. J. Sanguineti, “La scelta racionale…”, en op. cit., p. 268

EnClaves13.indb   45 13/06/13   11:55



46	 Jacob Buganza 

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

bien universal (quasi inclinata in ipsum universale bonum) y no está dirigido 
únicamente al bien por otro (non quidem quasi ab alio solummodo directa in 
bonum).42 Por supuesto que los animales, como el propio Sanguineti recalca, 
eligen impropiamente, pero no de un modo universal, como puede hacerlo el 
ser humano. De ahí también que el Doctor communis asiente lo siguiente con 
su precisión característica con respecto al libre arbitrio:

Hay algunas [cosas] que no actúan por ningún arbitrio, sino por los actos y 
movimientos de otros, como la flecha se mueve al fin merced el arquero. Hay 
otras que en verdad actúan por un arbitrio, pero no libre, como los animales 
irracionales: así, el cordero se aleja del lobo por un cierto juicio (ex quodam 
iudicio) por el cual estima que es nocivo para ella; pero este juicio no es libre, 
sino dado por la naturaleza (sed a natura inditum). Pero sólo lo que tiene in-
telecto puede actuar con un juicio libre, en cuanto conoce la razón universal 
de bien (inquantum cognoscit universalem rationem boni) puede juzgar que 
esto o aquello es bueno. De donde se sigue que donde hay intelecto hay 
libre arbitrio.43

En efecto, gracias a que el hombre posee intelecto o νοῦς, puede conocer 
la razón universal del bien; puede juzgar que esto o lo otro es bueno. Pero 
como el bien es infinito, al menos en potencia, puede seguirse que así lo es la 
capacidad humana para tender, amar o querer. Ciertamente el concepto de bien 
se convierte con el de ente, horizonte a partir del cual se mueve la inteligencia 
y, por tanto, el hombre. De ahí que Coreth asegure que el hombre posee una 
capacidad esencialmente distinta de la materia. Así pues, siendo el cerebro un 
órgano, y como tal, finito, se sigue que no es suficiente para explicar la infinitud 
intencional del hombre, tanto cognoscitiva como apetitivamente.

Esta infinitud puede verse reflejada en el juicio humano que versa sobre lo 
contingente, es decir, sobre el juicio que puede adquirir una dirección u otra. 
De esta manera, el acto humano (y por tanto el moral), que tiene su base en un 
juicio de esta naturaleza, puede seguir una dirección u otra. Esto quiere decir 
que el juicio práctico non est determinatum ad unum. Por tanto, el acto moral 
no está determinado. Así, el libre albedrío o libertad de la voluntad es causa del 
movimiento del hombre, pues aquél es una potencia que se actualiza precisa-
mente conforme se enjuicia o elige y, por tanto, se actúa.44 

42  T. de Aquino, Summa Theologiae, i, q. 59 a. 2c.
43  Ibid., i, q. 59 a. 3c, (la traducción es mía).
44  Con respecto a la potencia, es un principio metafísico que se define por su acto. De esta 

suerte, “Sic per hunc actum qui est liberum iudicium, nominatur potentia quae est huius actus 

EnClaves13.indb   46 13/06/13   11:55



En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

El problema del acto moral	 47

Ahora bien, en el acto de la libertad, fuente del acto moral, concurren tanto 
la parte apetitiva como la cognoscitiva del hombre. Por ello es que el concepto 
de Background de Searle tiene eco con la postura del Aquinate, pues se refiere 
al contexto donde se da el acto intencional.45 En efecto, para Tomás de Aquino 
la naturaleza del libre arbitrio se estudia a partir de la elección, en donde con-
curren tanto lo cognoscitivo como apetitivo. Por una parte, es decir, “Ex parte 
quidem cognitivae virtutis, requiritur consilium, per quod diiudicatur quid sit alteri 
praeferendum”; por la otra, es decir, “Ex parte autem appetitivae, requiritur quod 
appetendo acceptetur id quod per consilium diiudicatur”. En síntesis, el libre ar-
bitrio requiere tanto del consejo (consilium) como de la aceptación (acceptetur) 
de lo que determina el consejo.46 Es en la infinitud potencial que ya describimos 
en la cual se finca la libertad del hombre, quien, como insiste Sanguineti, no 
está desprovisto de límites actuales, los cuales se ponen de manifiesto pre-
cisamente en el consejo. Esto es un hecho que cada uno puede comprobar 
interiormente: conforme más se conoce, es probable que el consejo que cada 
uno se dé sobre los medios conducentes al fin sea más seguro y útil; en cambio, 
conforme se conoce menos, es probable que el consejo sea menos seguro y 
útil. Por ejemplo, quien es joven e inexperto, es probable que el consejo de su 
entendimiento y el consenso de su voluntad sean más limitados con respecto a 
los de hombre experimentado. Pero aún con todo, tanto en uno como en otro, 
en menor y mayor medida, puede darse la libertad o libre arbitrio. Sin duda, el 
experimentado es más responsable que el joven debido a su mayor actualidad 
tanto intelectiva como volitiva. 

La visión hilemórfica o analógica del hombre permite concebir una causali-
dad de arriba hacia abajo en los actos propiamente humanos, como entender y 
querer, así como elegir, el cual tiene parte del entender y del querer. Pero esta 
visión también tiene conciencia de las limitaciones actuales de cada hombre en 
particular, pues el conjunto de sus experiencias, hábitos, etc., así como lo que 
le circunda, comportan límites para la libertad. Empero, puede afirmarse que el 

principium”. (T. de Aquino, Summa Theologiae, i, q. 83 a. 2 ad 1.) En efecto, del acto libre de 
juzgar, se sigue que el hombre está en potencia para llevarlo a cabo; esta potencia no es otra 
que el libre arbitrio.

45  Para Searle, el Background consiste en una serie de capacidades, habilidades y saberes como 
(know-how) que permite a los estados mentales (intencionales) funcionar; pero el Background no es 
intencional en sí mismo. Por eso escribe: “Intentional phenomena such as meanings, understandings, 
interpretations, belifs, desires, and experiences only function within a set of Background capacities 
that are not themselves intentional”, (J. Searle, The Rediscovery of the Mind, pp. 175 y pp.)

46  T. de Aquino, Summa Theologiae, i, q. 83 a. 3c.

EnClaves13.indb   47 13/06/13   11:55



48	 Jacob Buganza 

En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

hombre es libre gracias al νοῦς encarnado que cada sujeto posee, aunque sin 
duda se trata de una libertad limitada. 

Conclusión

Se puede apreciar la complejidad implicada en el problema de la libertad y, por 
tanto, del acto moral que involucra a la ética como punto focal. Evidentemente 
este problema, central en las discusiones filosóficas hodiernas a partir de las 
neurociencias, no está zanjado del todo. La ciencia experimental no se ha 
pronunciado sobre todos los problemas; por su lado, la filosofía requiere de la 
virtud de la temperancia para señalar el paso del naturalismo metodológico al 
ontológico. Asimismo, una filosofía hilemórfica o analógica de la mente parte 
de la idea, distinta del fisicalismo, de que la mente no es una máquina, es decir, 
que no se trata de una entidad mecánica, aunque tenga su sustento material 
en las complicadas redes, no sólo neuronales y sinápticas del cerebro, sino 
de todo lo que es físicamente el hombre. En efecto, una filosofía de este cuño 
propone que no todo puede explicarse recurriendo a la causalidad eficiente o a 
causas físicas y, por tanto, observables públicamente. Aunque las técnicas de 
observación del cerebro han brindado numerosos frutos acerca de las zonas 
que entran en movimiento ante ciertos estados mentales, no parece suficiente 
para explicar el funcionamiento de la mente porque, en principio, es inapresable. 
Afirmar que una sinfonía se reduce a las notas musicales con las cuales está 
escrita puede resultar un empobrecimiento considerable. 

De esta suerte, consideramos que el pensamiento humano, la autoconscien-
cia y el libre arbitrio son algo más que las relaciones sinápticas acaecidas en el 
cerebro. El argumento es simple: el órgano no conoce su propio acto, pues así 
como el ojo no puede mirarse a sí mismo, así el cerebro no es suficiente para dar 
cuenta de por qué el hombre sí puede volver sobre sí mismo. La materia no tiene 
la posibilidad de volver sobre sí misma. Se requiere etiológicamente algo distinto 
en el hombre, que es lo que la tradición ha denominado la dimensión espiritual del 
ser humano. Por ello es que la filosofía analógica o hilemórfica, como dijimos, tiene 
como cometido salvaguardar las dimensiones humanas, entre ellas, la libertad 
que no se reduce al correcto funcionamiento orgánico del cerebro. En el hombre 
convergen varias dimensiones ontológicas, por lo cual la tesis aristotélico-tomista 
recobra su vigencia como unio substantialis, como unión de materia y espíritu 
o νοῦς. Así, los actos mentales, propios del νοῦς, tienen injerencia en los actos 
cerebrales, de los cuales se sirve mediante una causalidad de arriba hacia abajo; 
pero el cerebro también tiene una causalidad que va de abajo hacia arriba. 

EnClaves13.indb   48 13/06/13   11:55



En-claves del pensamiento, año VII, núm. 13, enero-junio 2013, pp. 23-49.

El problema del acto moral	 49

Lo que nos ha interesado aquí es reflexionar acerca de la posibilidad de 
mantener el concepto de acto moral, que es un acto voluntario, cuyo sustento 
es el νοῦς. Este acto, aunque se sirva de la materialidad, es decir, del cerebro, 
no se reduce a él, sino que implica un elemento que no se halle determinado 
de manera fisicalista, sino que sea, propiamente, libre para llevarlo a cabo. Si el 
materialismo ha de ser consecuente, ha de aceptar que la libertad no es posible 
en último análisis; por tanto, que el acto humano no es posible, sino una ficción. 

Fecha de recepción: 23/02/2011
Fecha de aceptación: 27/09/2011

EnClaves13.indb   49 13/06/13   11:55




