EL QUE QUIERE EL FIN QUIERE LOS MEDIOS.
NATURALEZA HUMANA 'Y REPUBLICANISMO
EN MAQUIAVELO Y ROUSSEAU

ROBERTO GARCIiA JURADO*

Resumen

n este articulo se hace un analisis y comparacion de las ideas politicas de

Maquiavelo y Rousseau, particularmente en lo que tiene que ver con dos
aspectos relevantes; la naturaleza humana'y el republicanismo. Se muestra como
en ambos temas Rousseau siguié muy de cerca las propuestas de Maquiavelo,
aunque se resalta la mayor consistencia y coherencia del segundo. En lo que
respecta a la naturaleza humana, se expone como Maquiavelo admitia que la
maldad de los hombres podia ser corregida por medio de las instituciones politicas,
lo cual es retomado por Rousseau, no sin ciertas incongruencias que asimismo
se sefialan. Del mismo modo, se analizan las ideas republicanas de Maquiavelo,
particularmente las que se refieren a la prioridad que confiere al interés publico
con respecto al privado, lo cual es igualmente retomado por Rousseau, esta vez
llevandolo hasta un extremo que ha sido motivo de mdltiples advertencias y criticas.

* Departamento de Politica y Cultura. Universidad Autbnoma Metropolitana, Xochimilco, México,
arcia@correo.xoc.uam.mx

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



@ Roberto Garcia Jurado

Palabras clave: republicanismo, naturaleza humana, interés publico, voluntad
general, soberania.

Abstract

This article analyzes and compares Machiavelli and Rousseau’s political ideas,
especially two very important: human nature and republicanism. It show how
in both items Rousseau follow very closely the Machiavelli’s ideas, but it point
out the soundness and coherence of the second. In respect with human nature,
it show how Machiavelli accepted the human’s evilness can be corrected by
political institutions, which is taken up by Rousseau, although with some incon-
sistencies marked. In the same way, it analyzes Machiavelli’s republican ideas,
especially those to give priority to public interest before private interest, which
is taken up again by Rousseau, this time to lead it so far that has attracted a
lot of criticisms.

Key words: republicanism, human nature, public interest, general will, sovereignty.
Introduccién

Uno de los pasajes mas célebres de El contrato social (a partir de ahora CS) es
sin duda aquel en que Rousseau habla de Maquiavelo como de un preceptor del
pueblo y presenta El principe como un libro para republicanos, aun cuando
para una buena parte de la opinidon publica de entonces y de ahora este escrito
no pueda ser visto sino como el libro de cabecera de los tiranos.

No son muchas las alusiones que hace Rousseau de Maquiavelo en el Cs,
apenas una mencion explicita dentro del texto en el apartado 1.6 y cinco re-
ferencias en igual nimero de pies de pagina. En la mencion explicita del texto
Rousseau califica a Maquiavelo de republicano, como ya se ha dicho, y en las
diferentes notas de pie de pagina se refiere a diferentes problemas de la vida
republicana que ambos coinciden en destacar, como el efecto de las divisiones
internas en las republicas (nota I1.3), el vinculo entre legislacion y religiéon (nota
11.10), el compromiso de Maquiavelo con la libertad (nota 111.6), la contribucién
de la libertad para el progreso de los pueblos (nota I11.10), y la funcién de los
tribunos en el gobierno romano (nota I1.11). Fuera del cs, en sus otros escritos,
Rousseau menciona a Maquiavelo tan solo en dos ocasiones. Una de ellas en E/
discurso sobre la economia politica (a partir de ahora DEP), en donde define a la

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



El que quiere el fin, quiere los medios 113

economia politica popular como aquélla en donde existe una clara unidad de
interés entre el pueblo y sus jefes, lo cual ejemplifica con la obra de Maquia-
velo; y la segunda en el Emilio, en donde Rousseau critica la poca fidelidad que
Maquiavelo tiene como historiador.

Independientemente de que Rousseau recibe y muestra claramente la influen-
cia que ejercieron en sus ideas otros grandes pensadores como Hobbes, Grocio,
Locke o Montesquieu, la influencia de Maquiavelo, a pesar de las pocas alusiones
explicitas a éste, es determinante en una gran cantidad de aspectos basicos de su
teoria, asi como ha sido relevante para la posteridad la interpretacion que él hiciera
del pensador florentino. Rousseau no sélo se remite a los mismos pensadores
clasicos que inspiraron a Maquiavelo, sino que también elige a Roma como uno
de los casos mas recurrentes y utilizados para la comprobacién de sus ideas, tal y
como lo habia hecho éste.

Tanta es la proximidad que hay en aspectos fundamentales del pensamiento
politico de ambos autores que si bien no se encuentra en parte alguna de los es-
critos de Maquiavelo la popular frase que con tanta insistencia se le atribuye: “el
fin justifica los medios”, en los escritos de Rousseau se encuentra una muy similar
a ésta, practicamente equivalente: “el que quiere el fin, quiere los medios”,? la cual
da cuenta no sélo de la complejidad del problema y la polémica que la relacién entre
los medios y los fines tiene en la acciodn politica y en el plano moral, sino también la
aceptacion por parte de Rousseau de la indisolubilidad de esta asociacion.

Del mismo modo, asi como Burckhardt califico al Estado renacentista como
una obra de arte en tanto que era producto del calculo, la reflexiéon y el disefio,
distinguiendo a Maquiavelo como el ejemplo mas tipico de esta iniciativa creadora,
Rousseau asumi6 con total claridad y plenitud que el Estado, en tanto producto de
convenciones y acuerdos humanos, no podia ser visto sino como una obra de arte,
aportando muy probablemente el sitial desde el cual un siglo después Burckhardt
contemplara al Estado renacentista.’

Ademas, no por anecddtica deja de ser relevante la motivacién que gui6 a
estos dos autores a la reflexion y la escritura politica. En la misma introduccién
al Libro I del cs, Rousseau expresa con gran sinceridad que si fuera principe o
legislador no perderia el tiempo en escribir lo que debia hacerse, simplemente lo
haria. Por otro lado, es de sobra conocida la parte de la biografia de Maquiavelo

1 Véanse los libros de Jean Jacques Rousseau, Contrato social. Madrid, Espasa , 2003; Discurso
sobre la economia politica. Madrid, Tecnos, 2001, p. 13; y Emilio. México, UNAM, 1975. T. II, p. 50.

2 J. J. Rousseau, Discurso sobre la economia politica, p. 35; Contrato social, p. 66.

3 Jacob Burckhardt, La cultura del Renacimiento. México, Porrtia, 1984.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



@ Roberto Garcia Jurado

que lo llevara a recluirse en su estudio para pensar y escribir de politica, lo cual muy
probablemente no hubiera hecho de haber podido seguir en el servicio publico de la
Republica de Florencia. Asi, los dos escriben de politica sin habérselo propuesto,
como si se tratase de un accidente de la fortuna.

Como puede observarse, entre ambos autores existe una serie de para-
lelismos, coincidencias y contraposiciones dignos de explorar, y muchos de
ellos se deben a la influencia que ejercid6 Maquiavelo sobre Rousseau. En las
siguientes paginas se exploran dos aspectos fundamentales a los que ambos
confirieron gran interés y que evidencian las similitudes y divergencias que hay
entre uno y otro.

La naturaleza humana

En la historia del pensamiento politico moderno hay pocos autores tan célebres
por sus reflexiones sobre la naturaleza humana como Maquiavelo y Rousseau.
Pero también hay muy pocos que puedan formar una mancuerna tan dispar a este
respecto. Maquiavelo es, sin duda alguna, el maximo exponente de la concepcion
ética que postula la maldad congénita de la naturaleza humana. Rousseau, por
su parte, es el paradigma de la bondad del género humano, la defensa ilustrada
del mito del buen salvaje.*

Tanto en El principe como en los Discursos sobre la primera década de Tito
Livio (a partir de ahora Discursos), obras que Rousseau conocia muy bien y cita
textualmente en el cs, Maquiavelo postula reiteradamente la perversidad natural
del género humano. Por ejemplo, en el capitulo xvil de El principe, en donde trata
la cuestion de si es mejor para un principe ser amado que temido, concluyendo
que si no es posible tener ambas cosas es mejor ser temido, lo dice en un tono
que ha adquirido tintes proverbiales “Porque de la generalidad de los hombres
se puede decir esto: que son ingratos, volubles, simuladores, cobardes ante el
peligro y avidos de lucro”.® Alo que inmediatamente después, en el capitulo xviil,
cuando enuncia el controvertido precepto de que un principe puede faltar a la pa-
labra dada cuando asi lo considere necesario, confirma su sentencia diciendo “Si
los hombres fuesen todos buenos, este precepto no seria bueno; pero como son
perversos Yy no la observarian contigo, tampoco ti debes observarla con ellos”.®

4 Para algunos, y no sin razdn, éste es uno de los aspectos que producen mas tension entre
ambos. (Lionel A. Mckenzie, “Rousseau’s Debate with Machiavelli in the Social Contract” en Journal
of the History of Ideas, vol. 43, num. 2, abril-junio, 1982.)

5 Nicolas Maquiavelo, Il principe. La mandragola. Varese, Luigi Reverdito, 1995, p. 89.

8 Ibid p. 92.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



El que quiere el fin, quiere los medios 115

En los Discursos abundan las reiteraciones de este juicio. Desde la primera
linea del Proemio del Libro | dice “Aunque por la naturaleza envidiosa de los
hombres”. Y luego, en el capitulo 3 de este mismo libro continia “Como de-
muestran todos los que han meditado de la vida politica y los ejemplos de que
esta llena la historia, es necesario que quien dispone una republica y ordena
sus leyes presuponga que todos los hombres son malos”.”

Ocurre todo lo contrario con Rousseau. No hay pensador antiguo o moderno
que con mas ahinco proclame la bondad natural del hombre, o al menos que se
reconozca y prestigie por ello. Sin embargo, a diferencia de Maquiavelo, quien
consistente y coherentemente sostiene la maldad del hombre, Rousseau exhibe
ciertas ambigliedades, incongruencias y contradicciones.

Por principio, habria que advertir que a pesar de ser su obra politica mas
importante, no se encuentra en todo el Cs referencia alguna a la naturaleza
moral del hombre. Mas aun, si se observa con detenimiento, se vera que son
muy pocas las ocasiones que Rousseau se refiere explicitamente al tema
en otras de sus obras relevantes. Una de ellas es el Emilio, en donde plan-
tea que el hombre es naturalmente bueno, por lo que considera fundamental que
su pupilo, Emilio, “Sepa que naturalmente es bueno el hombre, siéntalo en si, y
juzgue de su préjimo por si mismo; empero vea como deprava y pervierte la socie-
dad a los hombres”.8 Hay también otras menciones explicitas de este juicio que se
encuentran en escritos de menor relevancia teérica, como en “Las ensofiaciones
del paseante solitario” [a partir de ahora Ensofiaciones], en donde dice “Oh sefor
[...] con qué sencillez habria demostrado que el hombre es naturalmente bueno
y que sdlo por las instituciones se vuelven malvados los hombres”.®

Como puede verse, son pocas las ocasiones en las que Rousseau emite clara
y explicitamente este juicio. Ciertamente, en algunos otros pasajes ofrece y abona
argumentos que podrian ayudar a sostener esta afirmacion. Por ejemplo, en el
Discurso sobre las ciencias y las artes (a partir de ahora DCA), que por lo demas
constituye todo un alegato en contra de la evolucién del género humano, el cual
fue emprendido para responder a la pregunta que planteara la Academia de Di-
jon acerca de si ¢ el restablecimiento de las ciencias y las artes ha contribuido a
modificar o corromper las costumbres? Rousseau no vacil6 en responder que si,

7 N. Maquiavelo, Discursos sobre la primera década de Tito Livio. Madrid, Alianza, 2005, pp.
27 y 40.

8 J. J. Rousseau, Emilio, t. II. p. 46.

9 J.J. Rousseau, Las ensofiaciones del paseante solitario. Madrid, Alianza, 2008, p. 197; véase
también una formulacion similar en la “Carta a Beaumont”, en J. J. Rousseau, Escritos polémicos.
Madrid, Tecnos, 1994. p. 61.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



@ Roberto Garcia Jurado

que las ciencias y las artes han corrompido, degenerado y debilitado al género
humano. En este Discurso, Rousseau plantea no sélo que las ciencias y las
artes han engendrado los mayores vicios del género humano, sino que incluso
podia hacérseles responsables del decaimiento de Atenas y Roma. Incluso
en la parte conclusiva del texto se lanza en contra de inventos como la misma
imprenta, que a su juicio solo eternizan las extravagancias del género humano,
y ademas arremete contra las mismas bibliotecas, que preservan objetos tan
dafinos como los libros.

Evidentemente, sorprende que este tipo de ideas sean expresadas por un
filésofo que se considera maxima expresion de la llustracion, inspirador de la
Revolucién francesa, genio de la modernidad. Asi, a partir de las multiples ex-
presiones de Rousseau en contra del progreso, los libros, los intelectuales, las
ciencias y las artes, y su exaltacion de la vida sencilla, del hombre comun, del
campesino y del pueblo, bien podria ser tomado no como un representante
de la llustracién, sino del romanticismo.®

Incluso puede pensarse que los constantes disgustos, choques, polémicas
y distanciamientos de otras figuras prominentes de la llustracion como Voltaire,
Diderot o D’Alembert no sélo se debieron a la misantropia de la que el mismo
Rousseau presume en sus escritos autobiograficos, sino que pudieron obedecer
también en buena medida a la divergencia de opiniones sobre temas relevantes
de sociologia y politica.

No obstante, a pesar de que la afirmacién sobre la bondad natural del gé-
nero humano y la perversidad del orden social es la postura mas difundida, no
es la unica opinién de Rousseau al respecto. Aunque la tesis sobre la bondad
natural del género humano se repite en varios pasajes de su obra, igualmente
hay otros tantos en donde se hace una afirmacién diferente, contradictoria en
alguna medida.

En el mismo Emilio, por ejemplo, dificilmente pueden conciliarse proposicio-
nes como la anteriormente citada, que postula la bondad natural del hombre y
la depravacion a la que lo conduce la sociedad, con este pasaje “Las institucio-
nes sociales buenas son las que mejor saben borrar la naturaleza del hombre,
privarle de su existencia absoluta, dandole una relativa, y trasladando el yo, la

0 Incluso podria decirse que Rousseau no se sentia un intelectual, sino un hombre sencillo,
comun, un hombre del pueblo y para el pueblo. Se puede consultar al respecto el texto de Alan
Bloom, “Jean-Jacques Rousseau”, en Leo Strauss y Joseph Cropsey, comps., Historia de la filosofia
politica. México, FCE, 1996; también los capitulos Il y Il de Bernhard Groethuysen, J. J. Rousseau.
México, FCE, 1985; e Irving Babbitt, Rousseau and romanticism. Nueva York, Meridian, 1959.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



El que quiere el fin, quiere los medios 117

personalidad, a la comun unidad, y solamente en el todo sea sensible”."!

Para abundar mas, dificilmente pueden conciliarse afirmaciones como “el
mas apreciable de los bienes no es la autoridad, sino la libertad”.'? con la de
que “el hombre es mas libre en el pacto social que en el estado de naturaleza”.'3

Como puede verse, no resulta tan sencillo extraer del pensamiento de Rousseau
una opinion clara al respecto. Si el mayor bien para el hombre fuera el de la libertad
y ésta se garantizara sélo en el orden social, entonces, el estado de naturaleza no
puede ser un estado deseable para el hombre, ni su pretendida bondad sera real,
pues careceria del mas preciado bien para su existencia.

Ya en el Discurso sobre el origen de la desigualdad ( a partir de ahora boD)
Rousseau habia deplorado el efecto que produce en el ser humano el estado
social, haciéndolo débil, timido, servil. Mas aun, ahi mismo habia afirmado sin
matiz alguno no sélo que los ricos eran los mayores beneficiaros del orden social
al gozar de una institucion politica que protegia todos sus privilegios, sino que
ellos mismos habian sido los arquitectos de tal ordenamiento. No obstante, esta
exaltacion del estado de naturaleza no corresponde con muchas afirmaciones
que se harian después en el propio Emilio y el cs.

Ademas, es conveniente aclarar que no sélo se trata de un problema pro-
piciado por la evolucién de su pensamiento, ya que dentro del mismo CS esta
presente esta ambigiiedad. Tanto el Emilio como el Cs se publicaron en 1762,
aunque la escritura del primero precedié a la del segundo. No obstante, en el
CS no hay rastro de la presuncion de Rousseau acerca de la bondad natural del
género humano, y mucho menos del efecto perverso y corruptor de la sociedad.
Por el contrario, ahi escribe “Este transito del estado de naturaleza al estado
civil produce en el hombre un cambio muy notable, al sustituir en su conducta la
justicia al instinto y al dar a sus acciones la moralidad que antes les faltaba”.'*

Como queda expuesto, aqui el estado de naturaleza no brinda mas que
una pobre existencia al individuo, privandolo de cualquier posible moralidad,
por lo que ni siquiera hay la posibilidad de que el hombre sea bueno o malo,
simplemente esta dominado, esclavizado por sus instintos.

Mas adelante, y para reforzar esta impresion, dice “Aquel que ose emprender
la obra de instituir un pueblo debe sentirse en estado de cambiar, por decirlo asi, la
naturaleza humana [...] de alterar la constitucion del hombre para reforzarla”.'®

1 J. J. Rousseau, Emilio, p. 5.

12 Jbid., p. 73.

3 Ibid., p. 401.

4 J. J. Rousseau, El contrato social, p. 52.
5 Ibid., p. 72.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



@ Roberto Garcia Jurado

No puede haber contradiccién mas clara. Como puede verse, en algunos
casos Rousseau sacraliza el estado de naturaleza, lo convierte en el paraiso
de la bondad humana, pero en otros lo denuesta, lo descalifica, para postular
en cambio al estado civil como la unica alternativa ética, material y civilizatoria
para la humanidad. Mas aun, si en el DoD Rousseau habia sefialado a los ricos
como los principales beneficiarios del orden politico, en el cs afirma contunden-
temente que el poder politico se ejerce en beneficio de todos los gobernados. A
diferencia de otros contractualistas, como Hobbes y Locke, que habian partido
de un estado de naturaleza mas o menos igualitario para justificar ciertas des-
igualdades en el orden civil, Rousseau realiza una extrapolacién mediante la cual
ubica la igualdad no en el estado de naturaleza, sino que la hace consecuencia
del orden social, la convierte en una derivacién convencional del orden civil,
con lo que sienta uno de los fundamentos mas poderosos de las instituciones
democraticas modernas, de sus practicas igualitarias y de la universalizacion de
la ciudadania que la acompaiia.'®

Evidentemente, muchas de estas contradicciones se deben a la ambigledad
con la que Rousseau describio el estado de naturaleza. En el s, por ejemplo, lan-
z6 una dura critica en contra de Hobbes y su conocida interpretacion del estado
de naturaleza definido sencillamente como un estado de guerra. Sin embargo, el
mismo Rousseau presenta en el Ensayo sobre el origen de las lenguas (a partir
de ahora EoL) un estado de naturaleza desgarrado por la guerra, de innegable
factura hobbesiana.'” Mas aun, en la Carta a Beaumont (a partir de ahora cB)
parece apartarse del conocido esquema bipolar del estado de naturaleza vs
estado civil, tan caracteristico de los contractualistas clasicos, para proponer en
su lugar un esquema de tres pasos; el primero que corresponderia a un estado
de naturaleza en donde los individuos se encuentran aislados y guiados sélo
por sus instintos, por lo que ahi no hay valoracién moral alguna, ni bondad ni
maldad; el segundo, en donde continta privando un estado natural, pero donde
aparecen los primeros indicios de una sociabilidad que, sin motivo o justificacién

6 Véase la exposicion sobre la génesis de la autonomia moral en el mundo moderno y la apor-
tacion realizada por Rousseau a ello en J. B. Schneewind, La invencién de la autonomia. Una historia
de la filosofia moral moderna. México, FCE, 2009. También Isaiah Berlin, La traicién de la libertad. Seis
enemigos de la libertad humana. México, FCE, 2004.

7 J. J. Rousseau, Ensayo sobre el origen de las lenguas. Bogota, Norma, 1995, cap. IX. Durkheim
vislumbro esta contradiccion en el pensamiento de Rousseau, pero no la llevo hasta sus ultimas con-
secuencias; véase Emile Durkheim, Montesquieu y Rousseau, precursores de la sociologia. Madrid,
Tecnos, 2000.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



El que quiere el fin, quiere los medios 119

alguna, se presenta como justa y ordenada, basada en una moralidad buena; y
el tercero, caracterizado ya por la presencia de un estado social donde aflora el
interés personal, que actia en demérito del bien publico, y donde los hombres
ya no son buenos, ahora son malos.'®

A raiz de un esquema de este tipo, pareciera que el estado natural “ideal”
de Rousseau es el de una socialidad limitada, sin demasiada proximidad. Sélo
en un estado de este tipo el hombre puede existir relacionandose interponiendo
una prudente distancia con sus semejantes, pero sin aproximarse demasiado,
sin compararse con los demas, sin emprender el inevitable juego de suma
cero que, de acuerdo a Rousseau, ineludiblemente define a la sociedad y que
precisamente desencadena el conflicto y la maldad.

Como se ha mostrado antes, no existen semejantes ambigliedades en el
pensamiento de Maquiavelo. Su valoracién de la maldad natural humana es
enfatica, absoluta, inequivoca.

La distincion es pertinente y relevante debido a que la definicion y caracte-
rizacion de la naturaleza humana es esencial en la filosofia politica, particular-
mente desde la perspectiva contractualista; entre otras cosas, de ello depende
en buena medida el caracter mismo que se le atribuya a la asociacion politica,
a la magnitud del poder del Estado. Hobbes, por ejemplo, de una manera muy
similar a la de Maquiavelo, asumia una maldad natural congénita en el género
humano, por lo que no veia otro medio para su propia preservacion que el esta-
blecimiento de una autoridad tan imponente y amenazadora como el Leviatan.

Maquiavelo, por su parte, asumia que la naturaleza perversa del hombre
podia ser domefiada por un principe temible y enmendada por la accién civil
de las leyes. En este sentido, le confiere al Estado una funcién moralizante
fundamental: si el hombre es malvado por naturaleza, las leyes, la autoridad
del principe, y las condiciones de la asociacion politica podran hacerlo bueno,
incluso infundirle virtud. Consecuentemente, para Maquiavelo la esencia de la
politica radica en esta tension dinamica que se establece entre el hombre natural
y el hombre politico; una fuerza lo impulsa a la corrupcion y la perversidad, y
la otra hacia la integracién y la confraternidad. La ley y orden politico pueden
salvar asi al hombre de su miseria moral.

De ahi que las ambigledades y contradicciones en el pensamiento de
Rousseau no permitan establecer tan claramente conclusiones de este tipo. No
obstante, a pesar y por encima de estas indefiniciones, podria convenirse en

8 J. J. Rousseau, Carta a Beaumont, pp. 62-63. Se puede consultar también José R. Recuero,
La libertad en Rousseau y Kant. De la teoria a la practica. Madrid, Biblioteca Nueva, 2004.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



120 Roberto Garcia Jurado

que la parte mas vigorosa de su teoria tal vez sea aquella en la que coincide
con Maquiavelo, es decir, cuando afirma su conviccién de que la asociacion
politica ejerce una poderosa influencia benéfica en el ser humano; que sélo a
través de ella el hombre accede a la civilizacién, la moralidad y la igualdad, y
que sin lugar a dudas el poder politico se ejerce en beneficio de los gobernados.

Sélo asumiendo esta interpretacion se puede rescatar al Rousseau que reco-
nocia el condicionamiento reciproco entre la moral y la politica; al Rousseau que
asumia la capacidad de las instituciones politicas para cambiar la naturaleza del
hombre, como lo habia expresado en el fragmento ya citado del Emilio, o como
lo dice en un pasaje del DEP todavia mas revelador “Si bueno es emplear a los
hombres tal cual son, mejor es aun tornarlos tal y como se necesita que sean [...]
Cierto es que a la larga los pueblos son como los hacen los gobiernos”.'® Una
forma de entender el funcionamiento de las instituciones politicas que quedaria
plasmada en sus escritos mas pragmaticos, como el Proyecto de constitucion
para Corcega (a partir de ahora Proyecto) y las Consideraciones sobre el go-
bierno de Polonia y su proyecto de reforma (a partir de ahora Consideraciones),
en donde dejaba en claro que para estos paises tan importante era encontrar la
forma de gobierno mas adecuada como que el Estado construyera un pueblo
y una nacion a la imagen de su aspiracion.?

El republicanismo

Magquiavelo y Rousseau también ocupan en la tradicion del pensamiento politico
moderno los primerisimos lugares por su vocacion republicana. Ambos tuvieron
diferentes motivos para ello, aunque también comparten algunas motivaciones
similares.

Por principio, habria que notar que el republicanismo de ambos tiene dos
caracteristicas esenciales: una se refiere a la eleccién de la republica como la
mejor forma de gobierno, y la otra al republicanismo como relacion de la entidad
publica frente a los individuos.

Por lo que respecta a la eleccién de la republica como la mejor forma de
gobierno, habria que decir que hay algunas variaciones en la concepcion
de uno y otro.

9 J. J. Rousseau, El discurso sobre la economia politica, pp. 18-19.
20 J. J. Rousseau, Proyecto de constitucion para Cércega. Consideraciones sobre el gobierno
de Polonia y su proyecto de reforma. Madrid, Tecnos, 1988.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



El que quiere el fin, quiere los medios 121

Para Maquiavelo, la republica es una forma de gobierno asociada intimamente
a la libertad, a la libre participacion de un amplio numero de ciudadanos en las ta-
reas del gobierno, por lo que es diametralmente distinta a la monarquia, en donde
el gobierno es un asunto que le compete fundamentalmente a uno solo, de hecho,
ésta es la formula que da inicio a El principe: “Todos los Estados, todas las domi-
naciones que han ejercido y ejercen soberania sobre los hombres son republicas
o principados”.?!

Como puede verse, son dos formas de gobierno claramente distintas, exclu-
yentes podria decirse, aunque unidas por una escala de gradacién dependien-
do de la influencia que tengan los individuos en la vida publica. Asi, una republica
puede convertirse en una monarquia cuando un ciudadano ilustre dentro de
ella adquiere una importancia desproporcionada, lo cual conduce naturalmen-
te a un cambio de la forma de gobierno, y a la inversa, una monarquia puede
convertirse en una republica cuando los ciudadanos deciden recobrar la libertad
que entregaron o les fue arrebatada por una persona que concentré el maximo
poder politico.

Es claro que Maquiavelo es republicano, y lo es por muchos motivos: porque
lo considera un gobierno de una vida mas larga que la de los principados; por-
que hay mas libertad para los ciudadanos; se forman mas hombres virtuosos;
se produce mas riqueza; se eligen a mejores magistrados; y porque en ellos
hay mas estabilidad, prudencia y certeza. Sin embargo, no duda en afirmar
que un Estado puede asumir una u otra forma de gobierno de acuerdo con las
circunstancias; dependiendo de cual se adapte mejor a sus condiciones vigen-
tes y cudl esté realmente a su alcance. Esto implica sencillamente que la misma
monarquia puede ser una forma de gobierno Util y conveniente para un Estado
que requiera un gobierno de este tipo.

Asi, Maquiavelo asume abiertamente que el gobierno y la forma que éste
adquiera es un instrumento al servicio del hombre, un instrumento por medio
del cual puede dar el orden apropiado a la sociedad, el cual no siempre sera el
ideal, el mas deseado, dado que en muchas ocasiones sera preciso adoptar uno
determinado. De este modo, Maquiavelo no admite un compromiso incondicional
con larepublica. Mas aun, siguiendo muy de cerca a Polibio, considera inevitable
el ciclo politico que tienen que seguir todos los Estados, recorriendo las distintas
formas de gobierno que aquél enumeraba hasta regresar al punto de partida.

Apesar de la nitidez que habia alcanzado esta clasificacion de las formas de
gobierno con Maquiavelo y Montesquieu, separando enfaticamente la republica

21 N. Maquiavelo, Il principe..., p. 31.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



122 Roberto Garcia Jurado

de la monarquia, Rousseau sume nuevamente en la ambigiiedad este concepto
al darle una valoracion ambivalente. En algunos pasajes asume la clasificacion
de las formas de gobierno que habia establecido Maquiavelo, distinguiendo
claramente a la republica de la monarquia, sin embargo, en uno de los pa-
sajes de su obra mas conocida, el cs, altera notablemente esa definicion del
concepto de republica para definirla simplemente como una forma de gobierno
en donde impera la ley. Desde esta éptica, la republica y la monarquia no son formas
de gobierno distintas y excluyentes, la misma monarquia puede ser una republica,
siempre y cuando el poder se ejerza respetando la ley.??

Es probable que Rousseau heredara de Bodino la ambigiiedad del concepto
de republica, y con toda seguridad también lo seguia a él cuando insistia en dis-
tinguir y separar claramente la soberania del gobierno; es decir, al deposita-
rio del poder soberano de su representacion. El primero, para que fuera legitimo,
no podia recaer mas que en la voluntad general, la cual s6lo podia expresarse a
través de la ley, de ahi que hubiera una concatenacién automatica entre la voluntad
general, la soberania, la legitimidad, la ley y la republica, entendida esta ultima
como el imperio de la ley. Mediante este encadenamiento Rousseau identifi-
caalarepublica con la voluntad soberana, encadenandolas mediante un eslabén
irrompible, y si Maquiavelo habia admitido la posibilidad de que la soberania re-
cayera en el principe o bien en los ciudadanos, Rousseau negaba de forma
rotunda esta dicotomia para establecer la relacion directa entre la soberania y
una republica democratica.

Ciertamente, estamos frente a lo que podriamos llamar el ultimo eslabon
en la transicion al moderno concepto de soberania. Si bien para Maquiavelo
y muchos otros autores que le precedieron la nociéon de soberania tenia el
proposito de establecer una distincion dentro del Estado entre unos individuos
y otros, es decir, entre los poseedores del poder soberano y los que estaban
sometidos a él, para Rousseau la soberania no es una nocién que permita dis-
tinguir las prerrogativas de unos individuos con respecto a otros, sino la manera
de distinguir entre el todo y la parte, a la entidad colectiva frente al individuo.
El soberano ya no es una persona definida, sino una entidad colectiva que se
coloca por encima de los individuos.

Maquiavelo, en circunstancias distintas y en una época previa a la de Bodi-
no, no hizo distincién alguna entre la soberania y el depositario. Es imposible

22 | a primera utilizacién del concepto de republica puede verse en el mismo Contrato social, p.
103; en el Proyecto de constitucién para Cércega, p. 9y en las Consideraciones sobre el gobierno de
Polonia..., pp. 73y 144; y la segunda se desarrolla ampliamente en el capitulo 11.6 del Contrato social.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



El que quiere el fin, quiere los medios 123

saber si de haber conocido la distincion que hiciera clasica Bodino la habria
incorporado a sus opiniones, aunque hay suficientes motivos para responder ne-
gativamente. Observador atento de los acontecimientos politicos y sus relaciones
causales, para él la soberania estaba intimamente asociada al ejercicio cotidiano
del poder politico; el poder soberano y el poder en accion formaban una unidad
indivisible, eran atributos del poder que se reforzaban mutuamente. Rousseau,
para fundamentar la legitimidad del Estado y en busca de argumentos para
atribuir el ejercicio simbdlico del poder a una universalidad de ciudadanos
sometidos al poder factico de un determinado conjunto de ellos, recurri6 a la
disociacion sugerida por Bodino, para asi admitir el gobierno de los pocos sin
ceder la facultad y capacidad de accion politica de los muchos, atribuyéndoles
un poder que, si bien parecia sumido en el letargo y la inoperancia, presumia
superior y omnipotente.

Trasladandolo a un lenguaje mas contemporaneo, podria decirse que las pre-
ocupaciones fundamentales de Maquiavelo giraban en torno a la gobernabilidad
de los Estados, mientras que a Rousseau lo que le interesaba en mayor medida
era la legitimidad de éstos. Maquiavelo creia que la primera responsabilidad de
un Estado era mantenerse, conservar su integridad y estabilidad, de ahi que
los gobernantes tuvieran a su disposicion la mayor cantidad de los recursos
factibles para lograrlo. En todo caso, esta discrecionalidad estaba ampliamente
justificada dado que la conservacién del Estado brindaria el mayor bien, la pre-
servacion de gobernantes y gobernados. En cambio, Rousseau atribuia al Estado
como primera responsabilidad el que fuera legitimo, el que todos sus mandatos se
ajustaran a la ley, expresion de la voluntad general, concrecion del asentimiento
universal de los ciudadanos.

Esto no implica, desde luego, que uno y otro no se ocuparan tanto de darle
viabilidad a los Estados como de dotarlos de las suficientes bases de aceptacion.
Sin embargo, si puede distinguirse el acento diferente puesto por cada uno de ellos.

En general, la teoria politica posterior a Rousseau no incorporé su concep-
tualizacion de republica como gobierno de la ley, conservando la tipologia que
habian contribuido a establecer Maquiavelo y Montesquieu. Sin duda, Rousseau
acertaba al otorgar al cumplimiento de la ley una contribucién tan importante para
el funcionamiento del Estado moderno, como ya lo habia prefigurado Montesquieu,
pero distorsiond el significado del concepto de republica innecesariamente.

Maquiavelo también considera importante el imperio de la ley. Bien sabida
es su férmula de que un Estado bien ordenado descansaba sobre dos grandes
pilares: las buenas leyes y las buenas tropas. Pero el cumplimiento de ésta no
bastaba para definir una forma de gobierno, como lo hace Rousseau.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



124 Roberto Garcia Jurado

No obstante, habria que reconocer que en lo que respecta a la naturaleza
de la ley y su relacion con el orden social hay una diferencia fundamental entre
ambos autores, una diferencia que bien podria ser concebida como uno de los
transitos mas importantes que dieron origen a las bases juridicas de los estados
modernos. Mientras que para Maquiavelo las leyes tienen y deben poseer una
elevada correspondencia con las costumbres de un pueblo, por lo que la conducta
de los gobernantes debe tratar de ajustarse de la mejor manera posible a ellas,?
para Rousseau las costumbres son ciertamente una fuente de la ley, pero la
base fundamental de ellas se encuentra y debe hallarse en la voluntad vigente y
manifiesta de un pueblo. En Rousseau, la fuente sustancial del derecho transita
de las costumbres y tradiciones de un pueblo a la voluntad explicita y clara de
éste, haciendo de la ley, mas que una base de integracion, un instrumento de
cambio y accion.

Rousseau también es republicano, como Maquiavelo. Por principio, ambos
coinciden en su reprobacion de cualquier forma de gobierno que incorpore el
principio hereditario, ya sea una aristocracia o una monarquia, mas aun, a pesar
de que los dos consideran a esta Ultima como un recurso valido para implantar el
orden dentro de un Estado, coinciden también en que bajo este gobierno se
presenta la mayor dificultad para que los intereses del pueblo y de los gober-
nantes coincidan.

Rousseau declara su republicanismo desde el mismo Proemio del bop vy,
con las ambigiedades ya sefaladas, desarrolla esta idea en todo el Libro I
del cs. De manera similar a Maquiavelo, asume que las formas de gobierno
también son un instrumento al servicio de los hombres, por lo que no toda for-
ma de gobierno es apta para una sociedad determinada. Influido mayormente
por Montesquieu en esta materia, asume que el criterio determinante de la
forma de gobierno de una sociedad lo establece el tamafio, lo cual se resume
en esta formula: entre mayor sea el numero de habitantes, menor debera ser
el numero de gobernantes. Asi, un Estado populoso debera ser gobernado por
una monarquia, y uno pequeiio por una democracia.?*

Este criterio parece ser el que aplica cuando en las Consideraciones les
recomienda a los polacos conservar su monarquia como la forma de gobierno
que mas les conviene. Y de la misma manera, parece ajustarse a €l cuando

28 Maquiavelo expreso de diferentes maneras lo dificil que resultaba para los hombres aceptar
nuevas leyes, debido fundamentalmente a que la mayor parte de ellos las asociaba intimamente
a las sentencias dadas por los antiguos jurisconsultos (J. J. Rousseau, Discursos..., pp. 28 y 34).

2 Joseph Moreau, Rousseau y la fundamentacién de la democracia. Madrid, Espasa-Calpe,
1977.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



El que quiere el fin, quiere los medios 125

en el Proyecto aconseja a este pais adoptar el gobierno democratico. Sin
embargo, no parece cefirse a este mismo principio cuando en el bobD declara
que le habria gustado nacer en un pais democratico, por considerarlo el mejor
gobierno; y tampoco lo hace cuando en las Cartas escritas desde la montafia
(a partir de ahora cem) afirma sin condicionamiento alguno que la mejor forma
de gobierno es la aristocracia. A diferencia de lo que habia dicho en el capitulo
1.8 del cs y de varios de sus otros escritos ya citados, en estos dos pasajes
se declara partidario de la democracia y la aristocracia, alternativamente, y sin
restriccion alguna.?®

Mas aun, en el mismo Cs, en el capitulo 111.10, afirma que uno de los dos mo-
tivos que conducen a la degradacién de los Estados es la reduccion del niumero
de gobernantes, es decir, cuando se pasa de la democracia a la aristocracia
y de ésta a la monarquia. Aunque retoma parte de la teoria del ciclo de las
formas de gobierno planteada por Polibio y Maquiavelo, introduce una notable
modificacion al concebir que una vez que inicia la tendencia de cambio y se llega
a la monarquia no hay retorno, no recomienza el ciclo, sino que se presenta
la ruina, el fin del Estado. Curiosamente, como apoyo de su afirmacion cita el
ejemplo de Roma, y de manera mas llamativa aun, cita al propio Maquiavelo
como si compartiera esta interpretacion, lo cual esta lejos de la lectura que éste
hiciera de la historia romana.?®

Por lo que se refiere a la segunda dimension del republicanismo antes men-
cionada en la que coinciden ambos autores, la relaciéon de la entidad publica
con los individuos, habria que especificar también sus respectivas variaciones.

Esta dimension del republicanismo se refiere a la conviccidon de ambos auto-
res acerca de que la fuerza y virtud de un Estado radica en que se dé prioridad
a los asuntos publicos con respecto a los particulares. Es decir, anteponer el
bien del Estado, el bien publico, al bien del individuo.

La virtud de un pueblo, cualidad de la mayor relevancia para Maquiavelo,
radicaba precisamente en esta prelacion. Cuando Maquiavelo habla de las
causas que engrandecen a las ciudades al principio del Libro Il de los Discursos
dice “La causa es facil de entender: porque lo que hace grandes las ciudades

25 Ryan P. Hanley, “Enlightened Nation Building: The ‘Science of the Legislator’ in Adam Smith
and Rousseau”, en American Journal of Political Science, vol. 52, num. 2, abril, 2008; y Arthur Me-
Izer, “Rousseau’s Moral Realism: Replacing Natural Law with the General Will”, en The American
Political Science Review, vol. 77, nim 3, septiembre 1983.

26 Véase la formulacion del ciclo de las formas de gobierno en N. Maquiavelo, Discursos..., pp.
37-38; y la cita que hace Rousseau de ello en el Contrato social, 111.9, pp. 114-115.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



126 Roberto Garcia Jurado

no es el bien particular, sino el bien comun.?” A lo que poco antes habia ade-
lantado y cdmo las republicas bien ordenadas deben mantener al erario rico y
al ciudadano pobre”.?® Ejemplo de ello citaba el propio caso de Cincinato, quien
después de ser consul y dictador se retird a trabajar su modesta parcela de tierra
sin esperar o buscar mayores glorias o riquezas. Ademas de éste, son muchos
los pasajes que podrian citarse en donde Maquiavelo se refiere a la prioridad que
debe tener el bien publico sobre el privado, de donde se desprende claramente
esta vocacion republicana.

Rousseau no sélo coincide plenamente con Maquiavelo en este aspecto, sino
que es muy probable que lleve esta exigencia todavia mas lejos. Afirmaciones
como las anteriormente citadas de Maquiavelo pueden encontrarse con profusion
en sus obras. El primer parrafo del famoso capitulo xv del Libro 1 del cs es inequi-
voco “Tan pronto como el servicio publico deja de ser el principal asunto de interés
de los ciudadanos y prefieren servir con sus bolsillos a hacerlo con su persona,
el Estado se halla proximo a su ruina”.?° Ademas, en el Proyecto habia afirmado
“En una palabra quisiera que la propiedad estatal llegara a ser tan grande, tan
fuerte, y la de los ciudadanos tan pequeiia, tan débil, como ello sea posible”.3°

Habria que advertir que paralelamente a la prioridad que Rousseau le con-
firiera a la propiedad publica, reconoce también la importancia de la propiedad
privada. Evidenciando la muy relevante influencia que también ejerci6 sobre él
Locke, confiere al derecho de propiedad un caracter fundamental debido a que lo
considera una extension de la libertad individual. Tal pareciera que Rousseau ve
en éste la extension del hombre natural pacifico que trabaja su parcela, aislado
de la sociedad, que éste es su recurso para mantener su independencia frente al
Estado, sentando las bases de una sociedad de pacificos productores agricolas
autosuficientes.

Maquiavelo y Rousseau coincidian en que el conjunto de los ciudadanos debia
anteponer el bien publico al propio, y si habian de destacar algunos ciudadanos con
respecto al resto, era del todo preferible que lo hicieran por medios publicos y no
privados, por los servicios prestados al Estado antes que por los favores concedidos

27 J. J. Rousseau, Discurso sobre la economia politica, p. 196.

28 Ibid., p.127.

2% J. J. Rousseau, El contrato social, p. 123. Poco después Rousseau agrega “Cuanto mejor se
halla constituido el estado, mas prevalecen los asuntos publicos sobre los privados en el espiritu
de los ciudadanos”, p. 124.

30 J. J. Rousseau, Proyecto de constitucion para Corcega, p. 39.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



El que quiere el fin, quiere los medios 127

alos individuos en lo personal. Rousseau siguié a Maquiavelo en esto de manera
puntual, al grado de que en el Proyecto y en las Consideraciones establecié toda
una estructura de servicio publico destinada a despertar la admiracion y respeto
por parte del resto de los ciudadanos.?'

¢ Qué tan frecuente o factible es encontrar este tipo de virtud diseminada entre la
poblaciéon? Ambos coincidieron en que es muy dificil. Aunque Maquiavelo se refirié
a ello en varias ocasiones, es muy probable que sea Rousseau quien mas atencion
le haya puesto.

Podria decirse que, en conjunto, la teoria politica de Rousseau se concentra
precisamente en buscar la manera de integrar y hacer coincidir el interés personal
con el interés publico. Asumiendo por principio que uno y otro marchan por rumbos
distintos, el cometido fundamental de un recurso heuristico como el contrato social
es, sinolograr que el individuo le dé prioridad al interés publico, al menos que pueda
fundirlo con su interés personal, de manera que buscando uno, se propicie el otro.

No obstante, la insistencia de Rousseau por buscar darle prioridad al interés
publico, muchas veces alcanzd tintes extremos. Un ejemplo de ello pueden vislum-
brarse en la anécdota que cita de la mujer espartana que pierde en la batalla a sus
cinco hijos, quien al conocer simultdneamente la noticia sobre su muerte y la victoria
obtenida sobre el ejército enemigo, corre al templo no a llorar a sus hijos, sino a dar
gracias a los dioses por la victoria obtenida. Para Rousseau, ése es el ejemplo de
una buena ciudadana, que hace del amor a la patria su pasién dominante, como
él se los pide a los polacos en las Consideraciones. Al parecer, para Rousseau,
no habria nada de tragico en el sacrificio de Ifigenia.*

¢ Cual es el limite que el individuo podria anteponer en su servicio al Estado? Para
Rousseau no parece haber ninguno, lo cual le ha valido ser identificado como precur-
sor del totalitarismo, enemigo de la libertad, antagonista del pluralismo. Como lo dice
Benjamin Constant; con Rousseau deja de ser relevante la cuestion de a quién se le
entrega el poder, ya que el meollo radica en la cantidad de poder que se entrega.

31 N. Maquiavelo, Discursos sobre la primera década de Tito Livio, p. 391; la Historia de Flo-
rencia, p. 352; y las Consideraciones sobre el gobierno de Polonia..., p. 116.

%2 Rousseau refiere la anécdota de la mujer espartana en el Emilio, p. 6.

33 Constant fue sin duda uno de los criticos mas tempranos de Rousseau. En sus escritos mas
importantes como los Principios de politica; De la libertad de los antiguos comparada con la de los
modernos, y Del espiritu de conquista se aprecia la misma critica sobre el otorgamiento del poder
politico ilimitado que Rousseau confiere a la voluntad general. Véase Benjamin Constant, Escritos
politicos. Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 1989; M. E. Brint, “Jean-Jacques Rousseau
and Benjamin Constant: A Dialogue on Freedom and Tyranny”, en Review of Politics, vol. 47, nim.
3, julio 1985; Robert Nisbet, “Rousseau and Totalitarianism”, en The Journal of Politics, vol. 5, num.
2, mayo 1943; Luc Ferry y Alain Renaut, Filosofia politica 1il. De los derechos del hombre a la idea

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



128 Roberto Garcia Jurado

Tanto en el ¢s como en el Emilio, Rousseau deja en claro esta demanda de en-
trega completa e incondicional al Estado. Sin embargo, en esos escritos apenas se
menciona uno de los instrumentos mas efectivos para conseguir semejante entrega:
el de la opiniédn publica, el cual muy probablemente sea uno de los aspectos a los
que se le haya prestado menor atencién en su teoria.

En la Carta a D’Alembert (a partir de ahora CA) describe tres instrumentos
para influir en las costumbres del pueblo: mediante la fuerza de las leyes, el
imperio de la opinidn y la atraccion del placer.®* Una buena parte de esta carta
esta dedicada a explicar la importancia de la opinion publica en la regulacién de
la conducta ciudadana. De ahi que considere que la forma en que se divierte y
entretiene el pueblo es de la mayor importancia, debido a que de esa manera
se modelan las costumbres y opiniones de los ciudadanos.3®

Rousseau era plenamente consciente de que la vida en sociedad de los seres
humanos determinaba en buena medida que el individuo viviera a través de los otros,
por lo que su opinién resultaba trascendente. En los gobiernos democraticos este
efecto se potenciaria, tal como Tocqueville podria comprobarlo después en la realidad
americana. Si bien este aspecto esta poco desarrollado en el ¢s o en el Emilio, se
le da una muy amplia consideracion en la cA, en el Proyectoy en las Consideracio-
nes, al grado de que en éstas proponga que uno de los instrumentos de control sobre
los monarcas sea la opinién que los ciudadanos se formen sobre su reinado, la cual
se expresaria post mortem, para lo cual se deberia dejar expuesto el cuerpo de éste
por un tiempo determinado, con el fin de que se le diera la sepultura que mereciera
dependiendo del veredicto publico que se hubiera expresado en ese lapso.

En el Proyecto y en las Consideraciones expone que no solo el monarca y los
servidores publicos sean sometidos al control de la opinidn de los ciudadanos, sino
también los propios ciudadanos, es decir, que se cree un clima de vigilancia e ins-
peccién mutua, exigiéndoles al resto la entrega al servicio publico que uno mismo
debe ofrecer.

Ciertamente, Rousseau lidia con mucho esfuerzo con la pluralidad de opiniones,
considera que debilita la voluntad general, que la aspiracién debe apuntar hacia la
unanimidad.®® Es bien conocido el pasaje del cs en donde Rousseau desaprueba

republicana. México, FCE, 1997 y Margaret Canovan, “Arendt, Rousseau, and Human Plurality in
Politics”, en The Journal of Politics, vol. 45, num. 2, mayo 1983.

34 J. J. Rousseau, Carta a D‘Alembert. Madrid, Tecnos, 1994, p. 27.

35 Judith Shklar le ha dedicado un amplio e interesante capitulo de su libro a este tema.
Men and citizens. A study of Rousseau’s social theory. Londres, Cambridge University Press,
1985, cap. 3.

36 Sobre los criterios de unanimidad y mayoria, asi como la influencia que recibié en ello

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



El que quiere el fin, quiere los medios 129

la existencia de asociaciones parciales dentro del Estado, ya que distorsionaban la
voluntad general. La Unica manera que veia para contrarrestarlas era multiplican-
dolas. El mismo Maquiavelo habia advertido que algunas divisiones debilitaban a la
republica, mientras que otras la fortalecian, no obstante, a diferencia de Rousseau
que miraba con desagrado estas divisiones y aspiraba a lograr una republica cohe-
sionada y fuertemente unida, Maquiavelo creia que una disputa de baja intensidad
entre las diversas partes de la sociedad garantizaba los espacios que le correspon-
dian a una y otra, es decir, consideraba dichas divisiones como una condicién de
la libertad republicana.?”

El mismo mecanismo del contrato social no es un ejercicio de deliberacion
sino de introspeccién. Rousseau jamas pensoé que hubiera manera de conciliar
el interés personal con el interés publico, y menos aun que se pudiera antepo-
ner éste al primero, por lo que buscoé que los seres humanos al querer hallar
al primero se toparan con el segundo. Por esta razén, la voluntad general debia
ser siempre recta, en tanto que no hay manera de que una persona en su sano
juicio busque danarse o se imponga leyes presumiblemente injustas.3®

Maquiavelo se enfrenté al reto de garantizar la justicia e imparcialidad de la
ley, para lo cual se habia atenido al aprendizaje de los antiguos, que confiaron
en el legislador fundacional como fuente de todo derecho. Sin embargo, Ma-
quiavelo admitia que asi como la creacion de la ley requeria del juicio unitario
de un sabio legislador, asi la conservacion de este estatuto legal debia ser
confiado a una asamblea. En el fondo, Rousseau también reconoce la imposi-
bilidad de que la justicia e imparcialidad de la ley se logre por una via distinta
a la del juicio unitario, pero ante la imposibilidad de recurrir a un legislador
fundacional como lo realizaban los antiguos, o a la invitacién de un gobernante
extranjero como lo hacian las republicas italianas renacentistas, la figura del
contrato aparecia como el medio para subsanar tal carencia.

El mundo antiguo también ejercié una poderosa influencia en la concepcion sobre
la libertad de ambos. Es muy conocido el pasaje de El principe en que Maquiavelo

Rousseau de parte de Grocio y Pufendorf véase Melissa Schwartzberg, “Voting the General Will:
Rousseau on Decision Rules”, en Political Theory, vol. 36, num. 3, junio 2008.

87 L. A. Mckenzie, op. cit. y Patrick Riley, “The General Will Before Rousseau”, en Political
Theory, nim. 4, vol. 6, noviembre, 1978.

3 M. Canovan, op. cit.; Katrin Froese, “Beyond Liberalism: The Moral Community of Rousseau’s
Social Contract”, en Canadian Journal of Political Science, vol. 34, nim. 3, septiembre, 2001;
David Estlund, “Democratic Theory and Public Interest: Condorcet and Rousseau Revisited”, en
The American Political Science Review, vol. 83, nim. 4, diciembre, 1989. También puede verse la
opinién contraria que sobre este aspecto sostiene Ernst Cassirer, Rousseau, Kant, Goethe. Filosofia
y cultura en la Europa del siglo de las luces. Madrid, FCE, 2007.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



130 Roberto Garcia Jurado

plantea que “la finalidad del pueblo es mas honesta que la de los grandes, queriendo
éstos oprimir y aquél no ser oprimido”.3°

Aqui puede observarse no soélo que la concepcion de la libertad es diferen-
te para un bando y para otro, sino que Maquiavelo considera mas honesta la
concepcion de la libertad del pueblo, es decir, simplemente no ser oprimido.
Asi, puede verse una fuerte carga de negatividad en ello, es decir, concebir la
libertad mas para impedir la intrusion de otro en los asuntos personales que
como atribucién para emprender algo.*°

En Rousseau también puede apreciarse una carga de negatividad similar.
Para él “La libertad no consiste tanto en hacer lo que dicta la propia voluntad
cuanto en no estar sometido a la de otro, asi como en no someter la voluntad
de otro a la nuestra”.*! Como puede observarse, en ambos existe la conciencia
de que la libertad no es tanto la ausencia de restricciones como la garantia de
no intervencion. Un concepto de libertad que se concentra en el autocontrol
del propio espacio vital, en la garantia de la mas completa autonomia moral.

En aras de esa autonomia es que Rousseau considera tan importante no
estar sometido a la voluntad de otro como no someter a nadie a la propia, libe-
rar al individuo no Unicamente de la servidumbre sino también de la dialéctica
del amo y del esclavo. Asi, el tan citado pasaje del cs en donde se dice “que
quienquiera se niegue a obedecer la voluntad general sera obligado a ello por
todo el cuerpo. Esto no significa sino que se le obligara a ser libre™? y que ha
sido leido de tantas maneras, puede tener en ésta su mejor interpretacion.

En este sentido, no debia prestarse con tanta suspicacia el que Rousseau
reclame para el Estado la capacidad de obligar a los individuos a acatar la vo-
luntad general, o al menos no debia ser ése el principal motivo de recelo que
tradicionalmente ha despertado el poder absoluto que Rousseau le atribuye. En
el fondo, permanecera siempre la cuestion fundamental de cdmo se constituye
la voluntad en general, de la categoria de verdad, infalibilidad y rectitud que

3% N. Maquiavelo, Il principe..., p. 17. Maquiavelo lo expresoé reiteradamente y de diferentes
maneras. Una de ellas se encuentra en la Historia “porque queriendo el pueblo vivir segun las
leyes y queriendo los poderosos imponerse a éstas, no es posible que vayan al unisono” (Historia
de Florencia, p. 93.)

40 Véase el amplio analisis que hace John P. McCormick sobre la relacién entre el pueblo los
nobles en “Machiavellian Democracy. Controlling Elites with Ferocious Populism”, en American
Political Science Review, vol. 95, nim. 2, junio, 2001.

41 J. J. Rousseau, Cartas escritas desde la montafia, p. 176; formulaciones similares se en-
cuentran en Discurso sobre la economia politica, pp. 110 y 194.

42 J. J. Rousseau, El contrato social, pp. 51-52.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.



El que quiere el fin, quiere los medios 131

Rousseau le atribuye. He aqui el principal foco de atencién al que se debia dirigir
la critica, pues el argumento que permite conferir un poder ilimitado al Estado.

El preceptor del pueblo

Como se ha visto, la influencia ejercida por Maquiavelo en Rousseau puede
apreciarse en muchas opiniones y temas tratados por este ultimo, tal como se
ha mostrado en las paginas anteriores con algunos de los mas relevantes, como
la naturaleza humana y el republicanismo.

Por otro lado, la teoria politica de Maquiavelo dificiimente podria encapsu-
larse en una simple formulacién parecida al fin justifica los medios. Es evidente
que Maquiavelo no rehuy6 jamas recomendar o prescribir acciones crueles y
violentas para alcanzar determinados objetivos politicos y sociales, pero seria
bastante parcial y limitado ver en ellos los Unicos fines o los fines ultimos que
persiguen semejantes acciones.

De la misma manera, aunque Rousseau considerd que la Unica forma de
garantizar la libertad y la concordia social era adoptar como medio especifico la
concesion de un poder absoluto e irresistible a la voluntad general, es probable
que no haya reparado lo suficiente en que semejante imperativo podia conducir
a una esclavitud peor de la que queria liberar al género humano, por lo que
habria que advertir que en el terreno social y politico no siempre la conexion
entre medios y fines se da de manera directa y univoca.

Apesar de ello, Rousseau siguié muy de cerca las reflexiones de Maquiavelo.
No obstante, dificilmente podria presentarse a Maquiavelo como un preceptor
del pueblo, tal como él lo queria. Y tampoco hay duda de que los republicanos
tendrian mucho que aprender en El principe, aunque no sea este el publico al
que estaba dirigido el libro, ya que era un texto para principes, para aspirantes
a serlo o para quien pretendiera aconsejarles. Y era un libro, como los otros de
Maquiavelo, que concebian al gobierno como un medio para mejorar la vida
de los ciudadanos de un Estado, por lo que habia que manipularlo, ajustarlo, e
implantarlo de acuerdo con las necesidades de la sociedad.

Fecha de recepcion: 25/03/2011
Fecha de aceptacion: 05/08/2011

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.





