
EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.111

EL QUE QUIERE EL FIN QUIERE LOS MEDIOS.
NATURALEZA HUMANA Y REPUBLICANISMO 

EN MAQUIAVELO Y ROUSSEAU

Roberto García Jurado*

Resumen

En este artículo se hace un análisis y comparación de las ideas políticas de 
Maquiavelo y Rousseau, particularmente en lo que tiene que ver con dos 

aspectos relevantes; la naturaleza humana y el republicanismo. Se muestra cómo 
en ambos temas Rousseau siguió muy de cerca las propuestas de Maquiavelo, 
aunque se resalta la mayor consistencia y coherencia del segundo. En lo que 
respecta a la naturaleza humana, se expone cómo Maquiavelo admitía que la 
maldad de los hombres podía ser corregida por medio de las instituciones políticas, 
lo cual es retomado por Rousseau, no sin ciertas incongruencias que asimismo 
se señalan. Del mismo modo, se analizan las ideas republicanas de Maquiavelo, 
particularmente las que se refieren a la prioridad que confiere al interés público 
con respecto al privado, lo cual es igualmente retomado por Rousseau, esta vez 
llevándolo hasta un extremo que ha sido motivo de múltiples advertencias y críticas.

* Departamento de Política y Cultura. Universidad Autónoma Metropolitana, Xochimilco, México, 
arcia@correo.xoc.uam.mx



112	 Roberto García Jurado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

Palabras clave: republicanismo, naturaleza humana, interés público, voluntad 
general, soberanía.

Abstract

This article analyzes and compares Machiavelli and Rousseau’s political ideas, 
especially two very important: human nature and republicanism. It show how 
in both items Rousseau follow very closely the Machiavelli’s ideas, but it point 
out the soundness and coherence of the second. In respect with human nature, 
it show how Machiavelli accepted the human’s evilness can be corrected by 
political institutions, which is taken up by Rousseau, although with some incon-
sistencies marked. In the same way, it analyzes Machiavelli’s republican ideas, 
especially those to give priority to public interest before private interest, which 
is taken up again by Rousseau, this time to lead it so far that has attracted a 
lot of criticisms. 

Key words: republicanism, human nature, public interest, general will, sovereignty. 

Introducción

Uno de los pasajes más célebres de El contrato social (a partir de ahora cs) es 
sin duda aquel en que Rousseau habla de Maquiavelo como de un preceptor del 
pueblo y presenta El príncipe como un libro para republicanos, aun cuando 
para una buena parte de la opinión pública de entonces y de ahora este escrito 
no pueda ser visto sino como el libro de cabecera de los tiranos.

No son muchas las alusiones que hace Rousseau de Maquiavelo en el cs, 
apenas una mención explícita dentro del texto en el apartado III.6 y cinco re-
ferencias en igual número de pies de página. En la mención explícita del texto 
Rousseau califica a Maquiavelo de republicano, como ya se ha dicho, y en las 
diferentes notas de pie de página se refiere a diferentes problemas de la vida 
republicana que ambos coinciden en destacar, como el efecto de las divisiones 
internas en las repúblicas (nota II.3), el vínculo entre legislación y religión (nota 
II.10), el compromiso de Maquiavelo con la libertad (nota III.6), la contribución 
de la libertad para el progreso de los pueblos (nota III.10), y la función de los 
tribunos en el gobierno romano (nota III.11). Fuera del cs, en sus otros escritos, 
Rousseau menciona a Maquiavelo tan sólo en dos ocasiones. Una de ellas en El 
discurso sobre la economía política (a partir de ahora dep), en donde define a la 



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

El que quiere el fin, quiere los medios	 113

economía política popular como aquélla en donde existe una clara unidad de 
interés entre el pueblo y sus jefes, lo cual ejemplifica con la obra de Maquia-
velo; y la segunda en el Emilio, en donde Rousseau critica la poca fidelidad que 
Maquiavelo tiene como historiador.1

Independientemente de que Rousseau recibe y muestra claramente la influen-
cia que ejercieron en sus ideas otros grandes pensadores como Hobbes, Grocio, 
Locke o Montesquieu, la influencia de Maquiavelo, a pesar de las pocas alusiones 
explícitas a éste, es determinante en una gran cantidad de aspectos básicos de su 
teoría, así como ha sido relevante para la posteridad la interpretación que él hiciera 
del pensador florentino. Rousseau no sólo se remite a los mismos pensadores 
clásicos que inspiraron a Maquiavelo, sino que también elige a Roma como uno 
de los casos más recurrentes y utilizados para la comprobación de sus ideas, tal y 
como lo había hecho éste.

Tanta es la proximidad que hay en aspectos fundamentales del pensamiento 
político de ambos autores que si bien no se encuentra en parte alguna de los es-
critos de Maquiavelo la popular frase que con tanta insistencia se le atribuye: “el 
fin justifica los medios”, en los escritos de Rousseau se encuentra una muy similar  
a ésta, prácticamente equivalente: “el que quiere el fin, quiere los medios”,2 la cual 
da cuenta no sólo de la complejidad del problema y la polémica que la relación entre 
los medios y los fines tiene en la acción política y en el plano moral, sino también la 
aceptación por parte de Rousseau de la indisolubilidad de esta asociación. 

Del mismo modo, así como Burckhardt calificó al Estado renacentista como 
una obra de arte en tanto que era producto del cálculo, la reflexión y el diseño, 
distinguiendo a Maquiavelo como el ejemplo más típico de esta iniciativa creadora, 
Rousseau asumió con total claridad y plenitud que el Estado, en tanto producto de 
convenciones y acuerdos humanos, no podía ser visto sino como una obra de arte, 
aportando muy probablemente el sitial desde el cual un siglo después Burckhardt 
contemplara al Estado renacentista.3

Además, no por anecdótica deja de ser relevante la motivación que guió a 
estos dos autores a la reflexión y la escritura política. En la misma introducción 
al Libro i del cs, Rousseau expresa con gran sinceridad que si fuera príncipe o 
legislador no perdería el tiempo en escribir lo que debía hacerse, simplemente lo 
haría. Por otro lado, es de sobra conocida la parte de la biografía de Maquiavelo 

1  Véanse los libros de Jean Jacques Rousseau, Contrato social. Madrid, Espasa , 2003; Discurso 
sobre la economía política. Madrid, Tecnos, 2001, p. 13; y Emilio. México, unam, 1975. T. II, p. 50.

2  J. J. Rousseau, Discurso sobre la economía política, p. 35; Contrato social, p. 66.
3  Jacob Burckhardt, La cultura del Renacimiento. México, Porrúa, 1984.



114	 Roberto García Jurado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

que lo llevara a recluirse en su estudio para pensar y escribir de política, lo cual muy 
probablemente no hubiera hecho de haber podido seguir en el servicio público de la 
República de Florencia. Así, los dos escriben de política sin habérselo propuesto, 
como si se tratase de un accidente de la fortuna.

Como puede observarse, entre ambos autores existe una serie de para-
lelismos, coincidencias y contraposiciones dignos de explorar, y muchos de 
ellos se deben a la influencia que ejerció Maquiavelo sobre Rousseau. En las 
siguientes páginas se exploran dos aspectos fundamentales a los que ambos 
confirieron gran interés y que evidencian las similitudes y divergencias que hay 
entre uno y otro.

La naturaleza humana

En la historia del pensamiento político moderno hay pocos autores tan célebres 
por sus reflexiones sobre la naturaleza humana como Maquiavelo y Rousseau. 
Pero también hay muy pocos que puedan formar una mancuerna tan dispar a este 
respecto. Maquiavelo es, sin duda alguna, el máximo exponente de la concepción 
ética que postula la maldad congénita de la naturaleza humana. Rousseau, por 
su parte, es el paradigma de la bondad del género humano, la defensa ilustrada 
del mito del buen salvaje.4

Tanto en El príncipe como en los Discursos sobre la primera década de Tito 
Livio (a partir de ahora Discursos), obras que Rousseau conocía muy bien y cita 
textualmente en el cs, Maquiavelo postula reiteradamente la perversidad natural 
del género humano. Por ejemplo, en el capítulo xvii de El príncipe, en donde trata 
la cuestión de si es mejor para un príncipe ser amado que temido, concluyendo 
que si no es posible tener ambas cosas es mejor ser temido, lo dice en un tono 
que ha adquirido tintes proverbiales “Porque de la generalidad de los hombres 
se puede decir esto: que son ingratos, volubles, simuladores, cobardes ante el 
peligro y ávidos de lucro”.5 A lo que inmediatamente después, en el capítulo xviii, 
cuando enuncia el controvertido precepto de que un príncipe puede faltar a la pa-
labra dada cuando así lo considere necesario, confirma su sentencia diciendo “Si 
los hombres fuesen todos buenos, este precepto no sería bueno; pero como son 
perversos y no la observarían contigo, tampoco tú debes observarla con ellos”.6

4  Para algunos, y no sin razón, éste es uno de los aspectos que producen más tensión entre 
ambos. (Lionel A. Mckenzie, “Rousseau´s Debate with Machiavelli in the Social Contract” en Journal 
of the History of Ideas, vol. 43, núm. 2, abril-junio, 1982.)

5  Nicolás Maquiavelo, Il principe. La mandragola. Varese, Luigi Reverdito, 1995, p. 89.
6  Ibid p. 92.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

El que quiere el fin, quiere los medios	 115

En los Discursos abundan las reiteraciones de este juicio. Desde la primera 
línea del Proemio del Libro i dice “Aunque por la naturaleza envidiosa de los 
hombres”. Y luego, en el capítulo 3 de este mismo libro continúa “Como de-
muestran todos los que han meditado de la vida política y los ejemplos de que 
está llena la historia, es necesario que quien dispone una república y ordena 
sus leyes presuponga que todos los hombres son malos”.7

Ocurre todo lo contrario con Rousseau. No hay pensador antiguo o moderno 
que con más ahínco proclame la bondad natural del hombre, o al menos que se 
reconozca y prestigie por ello. Sin embargo, a diferencia de Maquiavelo, quien 
consistente y coherentemente sostiene la maldad del hombre, Rousseau exhibe 
ciertas ambigüedades, incongruencias y contradicciones. 

Por principio, habría que advertir que a pesar de ser su obra política más 
importante, no se encuentra en todo el cs referencia alguna a la naturaleza 
moral del hombre. Más aún, si se observa con detenimiento, se verá que son 
muy pocas las ocasiones que Rousseau se refiere explícitamente al tema 
en otras de sus obras relevantes. Una de ellas es el Emilio, en donde plan- 
tea que el hombre es naturalmente bueno, por lo que considera fundamental que 
su pupilo, Emilio, “Sepa que naturalmente es bueno el hombre, siéntalo en sí, y 
juzgue de su prójimo por sí mismo; empero vea cómo deprava y pervierte la socie-
dad a los hombres”.8 Hay también otras menciones explícitas de este juicio que se 
encuentran en escritos de menor relevancia teórica, como en “Las ensoñaciones 
del paseante solitario” [a partir de ahora Ensoñaciones], en donde dice “Oh señor 
[…] con qué sencillez habría demostrado que el hombre es naturalmente bueno 
y que sólo por las instituciones se vuelven malvados los hombres”.9

Como puede verse, son pocas las ocasiones en las que Rousseau emite clara 
y explícitamente este juicio. Ciertamente, en algunos otros pasajes ofrece y abona 
argumentos que podrían ayudar a sostener esta afirmación. Por ejemplo, en el 
Discurso sobre las ciencias y las artes (a partir de ahora dca), que por lo demás 
constituye todo un alegato en contra de la evolución del género humano, el cual 
fue emprendido para responder a la pregunta que planteara la Academia de Di-
jón acerca de si ¿el restablecimiento de las ciencias y las artes ha contribuido a 
modificar o corromper las costumbres? Rousseau no vaciló en responder que sí, 

7  N. Maquiavelo, Discursos sobre la primera década de Tito Livio. Madrid, Alianza, 2005, pp. 
27 y 40.

8  J. J. Rousseau, Emilio, t. II. p. 46.
9  J. J. Rousseau, Las ensoñaciones del paseante solitario. Madrid, Alianza, 2008, p. 197; véase 

también una formulación similar en la “Carta a Beaumont”, en J. J. Rousseau, Escritos polémicos. 
Madrid, Tecnos, 1994. p. 61.



116	 Roberto García Jurado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

que las ciencias y las artes han corrompido, degenerado y debilitado al género 
humano. En este Discurso, Rousseau plantea no sólo que las ciencias y las 
artes han engendrado los mayores vicios del género humano, sino que incluso 
podía hacérseles responsables del decaimiento de Atenas y Roma. Incluso 
en la parte conclusiva del texto se lanza en contra de inventos como la misma 
imprenta, que a su juicio sólo eternizan las extravagancias del género humano, 
y además arremete contra las mismas bibliotecas, que preservan objetos tan 
dañinos como los libros. 

Evidentemente, sorprende que este tipo de ideas sean expresadas por un 
filósofo que se considera máxima expresión de la Ilustración, inspirador de la 
Revolución francesa, genio de la modernidad. Así, a partir de las múltiples ex-
presiones de Rousseau en contra del progreso, los libros, los intelectuales, las 
ciencias y las artes, y su exaltación de la vida sencilla, del hombre común, del 
campesino y del pueblo, bien podría ser tomado no como un representante 
de la Ilustración, sino del romanticismo.10

Incluso puede pensarse que los constantes disgustos, choques, polémicas 
y distanciamientos de otras figuras prominentes de la Ilustración como Voltaire, 
Diderot o D’Alembert no sólo se debieron a la misantropía de la que el mismo 
Rousseau presume en sus escritos autobiográficos, sino que pudieron obedecer 
también en buena medida a la divergencia de opiniones sobre temas relevantes 
de sociología y política.

No obstante, a pesar de que la afirmación sobre la bondad natural del gé-
nero humano y la perversidad del orden social es la postura más difundida, no 
es la única opinión de Rousseau al respecto. Aunque la tesis sobre la bondad 
natural del género humano se repite en varios pasajes de su obra, igualmente 
hay otros tantos en donde se hace una afirmación diferente, contradictoria en 
alguna medida.

En el mismo Emilio, por ejemplo, difícilmente pueden conciliarse proposicio-
nes como la anteriormente citada, que postula la bondad natural del hombre y 
la depravación a la que lo conduce la sociedad, con este pasaje “Las institucio-
nes sociales buenas son las que mejor saben borrar la naturaleza del hombre, 
privarle de su existencia absoluta, dándole una relativa, y trasladando el yo, la 

10  Incluso podría decirse que Rousseau no se sentía un intelectual, sino un hombre sencillo, 
común, un hombre del pueblo y para el pueblo. Se puede consultar al respecto el texto de Alan 
Bloom, “Jean-Jacques Rousseau”, en Leo Strauss y Joseph Cropsey, comps., Historia de la filosofía 
política. México, fce, 1996; también los capítulos ii y iii de Bernhard Groethuysen, J. J. Rousseau. 
México, fce, 1985; e Irving Babbitt, Rousseau and romanticism. Nueva York, Meridian, 1959.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

El que quiere el fin, quiere los medios	 117

personalidad, a la común unidad, y solamente en el todo sea sensible”.11
Para abundar más, difícilmente pueden conciliarse afirmaciones como “el 

más apreciable de los bienes no es la autoridad, sino la libertad”.12 con la de 
que “el hombre es más libre en el pacto social que en el estado de naturaleza”.13

Como puede verse, no resulta tan sencillo extraer del pensamiento de Rousseau 
una opinión clara al respecto. Si el mayor bien para el hombre fuera el de la libertad 
y ésta se garantizara sólo en el orden social, entonces, el estado de naturaleza no 
puede ser un estado deseable para el hombre, ni su pretendida bondad será real, 
pues carecería del más preciado bien para su existencia.

Ya en el Discurso sobre el origen de la desigualdad ( a partir de ahora dod) 
Rousseau había deplorado el efecto que produce en el ser humano el estado 
social, haciéndolo débil, tímido, servil. Más aún, ahí mismo había afirmado sin 
matiz alguno no sólo que los ricos eran los mayores beneficiaros del orden social 
al gozar de una institución política que protegía todos sus privilegios, sino que 
ellos mismos habían sido los arquitectos de tal ordenamiento. No obstante, esta 
exaltación del estado de naturaleza no corresponde con muchas afirmaciones 
que se harían después en el propio Emilio y el cs.

Además, es conveniente aclarar que no sólo se trata de un problema pro-
piciado por la evolución de su pensamiento, ya que dentro del mismo CS está 
presente esta ambigüedad. Tanto el Emilio como el cs se publicaron en 1762, 
aunque la escritura del primero precedió a la del segundo. No obstante, en el 
cs no hay rastro de la presunción de Rousseau acerca de la bondad natural del 
género humano, y mucho menos del efecto perverso y corruptor de la sociedad. 
Por el contrario, ahí escribe “Este tránsito del estado de naturaleza al estado 
civil produce en el hombre un cambio muy notable, al sustituir en su conducta la 
justicia al instinto y al dar a sus acciones la moralidad que antes les faltaba”.14

Como queda expuesto, aquí el estado de naturaleza no brinda más que 
una pobre existencia al individuo, privándolo de cualquier posible moralidad, 
por lo que ni siquiera hay la posibilidad de que el hombre sea bueno o malo, 
simplemente está dominado, esclavizado por sus instintos.

Más adelante, y para reforzar esta impresión, dice “Aquel que ose emprender 
la obra de instituir un pueblo debe sentirse en estado de cambiar, por decirlo así, la 
naturaleza humana […] de alterar la constitución del hombre para reforzarla”.15

11  J. J. Rousseau, Emilio, p. 5.
12  Ibid., p. 73.
13  Ibid., p. 401.
14  J. J. Rousseau, El contrato social, p. 52.
15  Ibid., p. 72.



118	 Roberto García Jurado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

No puede haber contradicción más clara. Como puede verse, en algunos 
casos Rousseau sacraliza el estado de naturaleza, lo convierte en el paraíso 
de la bondad humana, pero en otros lo denuesta, lo descalifica, para postular 
en cambio al estado civil como la única alternativa ética, material y civilizatoria 
para la humanidad. Más aún, si en el dod Rousseau había señalado a los ricos 
como los principales beneficiarios del orden político, en el cs afirma contunden-
temente que el poder político se ejerce en beneficio de todos los gobernados. A 
diferencia de otros contractualistas, como Hobbes y Locke, que habían partido 
de un estado de naturaleza más o menos igualitario para justificar ciertas des-
igualdades en el orden civil, Rousseau realiza una extrapolación mediante la cual 
ubica la igualdad no en el estado de naturaleza, sino que la hace consecuencia 
del orden social, la convierte en una derivación convencional del orden civil, 
con lo que sienta uno de los fundamentos más poderosos de las instituciones 
democráticas modernas, de sus prácticas igualitarias y de la universalización de 
la ciudadanía que la acompaña.16

Evidentemente, muchas de estas contradicciones se deben a la ambigüedad 
con la que Rousseau describió el estado de naturaleza. En el cs, por ejemplo, lan-
zó una dura crítica en contra de Hobbes y su conocida interpretación del estado 
de naturaleza definido sencillamente como un estado de guerra. Sin embargo, el 
mismo Rousseau presenta en el Ensayo sobre el origen de las lenguas (a partir 
de ahora eol) un estado de naturaleza desgarrado por la guerra, de innegable 
factura hobbesiana.17 Más aún, en la Carta a Beaumont (a partir de ahora cb) 
parece apartarse del conocido esquema bipolar del estado de naturaleza vs 
estado civil, tan característico de los contractualistas clásicos, para proponer en 
su lugar un esquema de tres pasos; el primero que correspondería a un estado 
de naturaleza en donde los individuos se encuentran aislados y guiados sólo 
por sus instintos, por lo que ahí no hay valoración moral alguna, ni bondad ni 
maldad; el segundo, en donde continúa privando un estado natural, pero donde 
aparecen los primeros indicios de una sociabilidad que, sin motivo o justificación 

16  Véase la exposición sobre la génesis de la autonomía moral en el mundo moderno y la apor-
tación realizada por Rousseau a ello en J. B. Schneewind, La invención de la autonomía. Una historia 
de la filosofía moral moderna. México, fce, 2009. También Isaiah Berlin, La traición de la libertad. Seis 
enemigos de la libertad humana. México, fce, 2004.

17  J. J. Rousseau, Ensayo sobre el origen de las lenguas. Bogotá, Norma, 1995, cap. ix. Durkheim 
vislumbró esta contradicción en el pensamiento de Rousseau, pero no la llevó hasta sus últimas con-
secuencias; véase Émile Durkheim, Montesquieu y Rousseau, precursores de la sociología. Madrid, 
Tecnos, 2000.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

El que quiere el fin, quiere los medios	 119

alguna, se presenta como justa y ordenada, basada en una moralidad buena; y 
el tercero, caracterizado ya por la presencia de un estado social donde aflora el 
interés personal, que actúa en demérito del bien público, y donde los hombres 
ya no son buenos, ahora son malos.18

A raíz de un esquema de este tipo, pareciera que el estado natural “ideal” 
de Rousseau es el de una socialidad limitada, sin demasiada proximidad. Sólo 
en un estado de este tipo el hombre puede existir relacionándose interponiendo 
una prudente distancia con sus semejantes, pero sin aproximarse demasiado, 
sin compararse con los demás, sin emprender el inevitable juego de suma 
cero que, de acuerdo a Rousseau, ineludiblemente define a la sociedad y que 
precisamente desencadena el conflicto y la maldad.

Como se ha mostrado antes, no existen semejantes ambigüedades en el 
pensamiento de Maquiavelo. Su valoración de la maldad natural humana es 
enfática, absoluta, inequívoca.

La distinción es pertinente y relevante debido a que la definición y caracte-
rización de la naturaleza humana es esencial en la filosofía política, particular-
mente desde la perspectiva contractualista; entre otras cosas, de ello depende 
en buena medida el carácter mismo que se le atribuya a la asociación política, 
a la magnitud del poder del Estado. Hobbes, por ejemplo, de una manera muy 
similar a la de Maquiavelo, asumía una maldad natural congénita en el género 
humano, por lo que no veía otro medio para su propia preservación que el esta-
blecimiento de una autoridad tan imponente y amenazadora como el Leviatán.

Maquiavelo, por su parte, asumía que la naturaleza perversa del hombre 
podía ser domeñada por un príncipe temible y enmendada por la acción civil 
de las leyes. En este sentido, le confiere al Estado una función moralizante 
fundamental: si el hombre es malvado por naturaleza, las leyes, la autoridad 
del príncipe, y las condiciones de la asociación política podrán hacerlo bueno, 
incluso infundirle virtud. Consecuentemente, para Maquiavelo la esencia de la 
política radica en esta tensión dinámica que se establece entre el hombre natural 
y el hombre político; una fuerza lo impulsa a la corrupción y la perversidad, y 
la otra hacia la integración y la confraternidad. La ley y orden político pueden 
salvar así al hombre de su miseria moral.

De ahí que las ambigüedades y contradicciones en el pensamiento de 
Rousseau no permitan establecer tan claramente conclusiones de este tipo. No 
obstante, a pesar y por encima de estas indefiniciones, podría convenirse en 

18  J. J. Rousseau, Carta a Beaumont, pp. 62-63. Se puede consultar también José R. Recuero, 
La libertad en Rousseau y Kant. De la teoría a la práctica. Madrid, Biblioteca Nueva, 2004.



120	 Roberto García Jurado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

que la parte más vigorosa de su teoría tal vez sea aquella en la que coincide 
con Maquiavelo, es decir, cuando afirma su convicción de que la asociación 
política ejerce una poderosa influencia benéfica en el ser humano; que sólo a 
través de ella el hombre accede a la civilización, la moralidad y la igualdad, y 
que sin lugar a dudas el poder político se ejerce en beneficio de los gobernados. 

Sólo asumiendo esta interpretación se puede rescatar al Rousseau que reco-
nocía el condicionamiento recíproco entre la moral y la política; al Rousseau que 
asumía la capacidad de las instituciones políticas para cambiar la naturaleza del 
hombre, como lo había expresado en el fragmento ya citado del Emilio, o como 
lo dice en un pasaje del dep todavía más revelador “Si bueno es emplear a los 
hombres tal cual son, mejor es aún tornarlos tal y como se necesita que sean […] 
Cierto es que a la larga los pueblos son como los hacen los gobiernos”.19 Una 
forma de entender el funcionamiento de las instituciones políticas que quedaría 
plasmada en sus escritos más pragmáticos, como el Proyecto de constitución 
para Córcega (a partir de ahora Proyecto) y las Consideraciones sobre el go-
bierno de Polonia y su proyecto de reforma (a partir de ahora Consideraciones), 
en donde dejaba en claro que para estos países tan importante era encontrar la 
forma de gobierno más adecuada como que el Estado construyera un pueblo 
y una nación a la imagen de su aspiración.20

El republicanismo

Maquiavelo y Rousseau también ocupan en la tradición del pensamiento político 
moderno los primerísimos lugares por su vocación republicana. Ambos tuvieron 
diferentes motivos para ello, aunque también comparten algunas motivaciones 
similares. 

Por principio, habría que notar que el republicanismo de ambos tiene dos 
características esenciales: una se refiere a la elección de la república como la 
mejor forma de gobierno, y la otra al republicanismo como relación de la entidad 
pública frente a los individuos.

Por lo que respecta a la elección de la república como la mejor forma de 
gobierno, habría que decir que hay algunas variaciones en la concepción 
de uno y otro. 

19  J. J. Rousseau, El discurso sobre la economía política, pp. 18-19.
20  J. J. Rousseau, Proyecto de constitución para Córcega. Consideraciones sobre el gobierno 

de Polonia y su proyecto de reforma. Madrid, Tecnos, 1988.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

El que quiere el fin, quiere los medios	 121

Para Maquiavelo, la república es una forma de gobierno asociada íntimamente 
a la libertad, a la libre participación de un amplio número de ciudadanos en las ta-
reas del gobierno, por lo que es diametralmente distinta a la monarquía, en donde 
el gobierno es un asunto que le compete fundamentalmente a uno solo, de hecho, 
ésta es la fórmula que da inicio a El príncipe: “Todos los Estados, todas las domi-
naciones que han ejercido y ejercen soberanía sobre los hombres son repúblicas 
o principados”.21

Como puede verse, son dos formas de gobierno claramente distintas, exclu-
yentes podría decirse, aunque unidas por una escala de gradación dependien- 
do de la influencia que tengan los individuos en la vida pública. Así, una república 
puede convertirse en una monarquía cuando un ciudadano ilustre dentro de 
ella adquiere una importancia desproporcionada, lo cual conduce naturalmen-
te a un cambio de la forma de gobierno, y a la inversa, una monarquía puede 
convertirse en una república cuando los ciudadanos deciden recobrar la libertad 
que entregaron o les fue arrebatada por una persona que concentró el máximo 
poder político.

Es claro que Maquiavelo es republicano, y lo es por muchos motivos: porque 
lo considera un gobierno de una vida más larga que la de los principados; por-
que hay más libertad para los ciudadanos; se forman más hombres virtuosos; 
se produce más riqueza; se eligen a mejores magistrados; y porque en ellos 
hay más estabilidad, prudencia y certeza. Sin embargo, no duda en afirmar 
que un Estado puede asumir una u otra forma de gobierno de acuerdo con las 
circunstancias; dependiendo de cuál se adapte mejor a sus condiciones vigen- 
tes y cuál esté realmente a su alcance. Esto implica sencillamente que la misma 
monarquía puede ser una forma de gobierno útil y conveniente para un Estado 
que requiera un gobierno de este tipo.

Así, Maquiavelo asume abiertamente que el gobierno y la forma que éste 
adquiera es un instrumento al servicio del hombre, un instrumento por medio 
del cual puede dar el orden apropiado a la sociedad, el cual no siempre será el 
ideal, el más deseado, dado que en muchas ocasiones será preciso adoptar uno 
determinado. De este modo, Maquiavelo no admite un compromiso incondicional 
con la república. Más aún, siguiendo muy de cerca a Polibio, considera inevitable 
el ciclo político que tienen que seguir todos los Estados, recorriendo las distintas 
formas de gobierno que aquél enumeraba hasta regresar al punto de partida.

A pesar de la nitidez que había alcanzado esta clasificación de las formas de 
gobierno con Maquiavelo y Montesquieu, separando enfáticamente la república 

21  N. Maquiavelo, Il principe..., p. 31.



122	 Roberto García Jurado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

de la monarquía, Rousseau sume nuevamente en la ambigüedad este concepto 
al darle una valoración ambivalente. En algunos pasajes asume la clasificación 
de las formas de gobierno que había establecido Maquiavelo, distinguiendo 
claramente a la república de la monarquía, sin embargo, en uno de los pa-
sajes de su obra más conocida, el cs, altera notablemente esa definición del 
concepto de república para definirla simplemente como una forma de gobierno 
en donde impera la ley. Desde esta óptica, la república y la monarquía no son formas 
de gobierno distintas y excluyentes, la misma monarquía puede ser una república, 
siempre y cuando el poder se ejerza respetando la ley.22

Es probable que Rousseau heredara de Bodino la ambigüedad del concepto 
de república, y con toda seguridad también lo seguía a él cuando insistía en dis- 
tinguir y separar claramente la soberanía del gobierno; es decir, al deposita- 
rio del poder soberano de su representación. El primero, para que fuera legítimo, 
no podía recaer más que en la voluntad general, la cual sólo podía expresarse a 
través de la ley, de ahí que hubiera una concatenación automática entre la voluntad 
general, la soberanía, la legitimidad, la ley y la república, entendida esta última 
como el imperio de la ley. Mediante este encadenamiento Rousseau identifi- 
ca a la república con la voluntad soberana, encadenándolas mediante un eslabón 
irrompible, y si Maquiavelo había admitido la posibilidad de que la soberanía re- 
cayera en el príncipe o bien en los ciudadanos, Rousseau negaba de forma 
rotunda esta dicotomía para establecer la relación directa entre la soberanía y 
una república democrática. 

Ciertamente, estamos frente a lo que podríamos llamar el último eslabón 
en la transición al moderno concepto de soberanía. Si bien para Maquiavelo 
y muchos otros autores que le precedieron la noción de soberanía tenía el 
propósito de establecer una distinción dentro del Estado entre unos individuos 
y otros, es decir, entre los poseedores del poder soberano y los que estaban 
sometidos a él, para Rousseau la soberanía no es una noción que permita dis-
tinguir las prerrogativas de unos individuos con respecto a otros, sino la manera 
de distinguir entre el todo y la parte, a la entidad colectiva frente al individuo. 
El soberano ya no es una persona definida, sino una entidad colectiva que se 
coloca por encima de los individuos.

Maquiavelo, en circunstancias distintas y en una época previa a la de Bodi-
no, no hizo distinción alguna entre la soberanía y el depositario. Es imposible 

22  La primera utilización del concepto de república puede verse en el mismo Contrato social, p. 
103; en el Proyecto de constitución para Córcega, p. 9 y en las Consideraciones sobre el gobierno de 
Polonia…, pp. 73 y 144; y la segunda se desarrolla ampliamente en el capítulo ii.6 del Contrato social.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

El que quiere el fin, quiere los medios	 123

saber si de haber conocido la distinción que hiciera clásica Bodino la habría 
incorporado a sus opiniones, aunque hay suficientes motivos para responder ne-
gativamente. Observador atento de los acontecimientos políticos y sus relaciones 
causales, para él la soberanía estaba íntimamente asociada al ejercicio cotidiano 
del poder político; el poder soberano y el poder en acción formaban una unidad 
indivisible, eran atributos del poder que se reforzaban mutuamente. Rousseau, 
para fundamentar la legitimidad del Estado y en busca de argumentos para 
atribuir el ejercicio simbólico del poder a una universalidad de ciudadanos 
sometidos al poder fáctico de un determinado conjunto de ellos, recurrió a la 
disociación sugerida por Bodino, para así admitir el gobierno de los pocos sin 
ceder la facultad y capacidad de acción política de los muchos, atribuyéndoles 
un poder que, si bien parecía sumido en el letargo y la inoperancia, presumía 
superior y omnipotente.

Trasladándolo a un lenguaje más contemporáneo, podría decirse que las pre-
ocupaciones fundamentales de Maquiavelo giraban en torno a la gobernabilidad 
de los Estados, mientras que a Rousseau lo que le interesaba en mayor medida 
era la legitimidad de éstos. Maquiavelo creía que la primera responsabilidad de 
un Estado era mantenerse, conservar su integridad y estabilidad, de ahí que 
los gobernantes tuvieran a su disposición la mayor cantidad de los recursos 
factibles para lograrlo. En todo caso, esta discrecionalidad estaba ampliamente 
justificada dado que la conservación del Estado brindaría el mayor bien, la pre- 
servación de gobernantes y gobernados. En cambio, Rousseau atribuía al Estado 
como primera responsabilidad el que fuera legítimo, el que todos sus mandatos se 
ajustaran a la ley, expresión de la voluntad general, concreción del asentimiento 
universal de los ciudadanos.

Esto no implica, desde luego, que uno y otro no se ocuparan tanto de darle 
viabilidad a los Estados como de dotarlos de las suficientes bases de aceptación. 
Sin embargo, sí puede distinguirse el acento diferente puesto por cada uno de ellos.

En general, la teoría política posterior a Rousseau no incorporó su concep-
tualización de república como gobierno de la ley, conservando la tipología que 
habían contribuido a establecer Maquiavelo y Montesquieu. Sin duda, Rousseau 
acertaba al otorgar al cumplimiento de la ley una contribución tan importante para 
el funcionamiento del Estado moderno, como ya lo había prefigurado Montesquieu, 
pero distorsionó el significado del concepto de república innecesariamente.

Maquiavelo también considera importante el imperio de la ley. Bien sabida 
es su fórmula de que un Estado bien ordenado descansaba sobre dos grandes 
pilares: las buenas leyes y las buenas tropas. Pero el cumplimiento de ésta no 
bastaba para definir una forma de gobierno, como lo hace Rousseau.



124	 Roberto García Jurado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

No obstante, habría que reconocer que en lo que respecta a la naturaleza 
de la ley y su relación con el orden social hay una diferencia fundamental entre 
ambos autores, una diferencia que bien podría ser concebida como uno de los 
tránsitos más importantes que dieron origen a las bases jurídicas de los estados 
modernos. Mientras que para Maquiavelo las leyes tienen y deben poseer una 
elevada correspondencia con las costumbres de un pueblo, por lo que la conducta 
de los gobernantes debe tratar de ajustarse de la mejor manera posible a ellas,23 
para Rousseau las costumbres son ciertamente una fuente de la ley, pero la 
base fundamental de ellas se encuentra y debe hallarse en la voluntad vigente y 
manifiesta de un pueblo. En Rousseau, la fuente sustancial del derecho transita 
de las costumbres y tradiciones de un pueblo a la voluntad explícita y clara de 
éste, haciendo de la ley, más que una base de integración, un instrumento de 
cambio y acción.

Rousseau también es republicano, como Maquiavelo. Por principio, ambos 
coinciden en su reprobación de cualquier forma de gobierno que incorpore el 
principio hereditario, ya sea una aristocracia o una monarquía, más aún, a pesar 
de que los dos consideran a esta última como un recurso válido para implantar el 
orden dentro de un Estado, coinciden también en que bajo este gobierno se 
presenta la mayor dificultad para que los intereses del pueblo y de los gober-
nantes coincidan. 

Rousseau declara su republicanismo desde el mismo Proemio del dod y, 
con las ambigüedades ya señaladas, desarrolla esta idea en todo el Libro iii 
del cs. De manera similar a Maquiavelo, asume que las formas de gobierno 
también son un instrumento al servicio de los hombres, por lo que no toda for-
ma de gobierno es apta para una sociedad determinada. Influido mayormente 
por Montesquieu en esta materia, asume que el criterio determinante de la 
forma de gobierno de una sociedad lo establece el tamaño, lo cual se resume 
en esta fórmula: entre mayor sea el número de habitantes, menor deberá ser 
el número de gobernantes. Así, un Estado populoso deberá ser gobernado por 
una monarquía, y uno pequeño por una democracia.24

Este criterio parece ser el que aplica cuando en las Consideraciones les 
recomienda a los polacos conservar su monarquía como la forma de gobierno 
que más les conviene. Y de la misma manera, parece ajustarse a él cuando 

23  Maquiavelo expresó de diferentes maneras lo difícil que resultaba para los hombres aceptar 
nuevas leyes, debido fundamentalmente a que la mayor parte de ellos las asociaba íntimamente 
a las sentencias dadas por los antiguos jurisconsultos (J. J. Rousseau, Discursos…, pp. 28 y 34).

24  Joseph Moreau, Rousseau y la fundamentación de la democracia. Madrid, Espasa-Calpe, 
1977.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

El que quiere el fin, quiere los medios	 125

en el Proyecto aconseja a este país adoptar el gobierno democrático. Sin 
embargo, no parece ceñirse a este mismo principio cuando en el dod declara 
que le habría gustado nacer en un país democrático, por considerarlo el mejor 
gobierno; y tampoco lo hace cuando en las Cartas escritas desde la montaña 
(a partir de ahora cem) afirma sin condicionamiento alguno que la mejor forma 
de gobierno es la aristocracia. A diferencia de lo que había dicho en el capítulo 
iii.8 del cs y de varios de sus otros escritos ya citados, en estos dos pasajes 
se declara partidario de la democracia y la aristocracia, alternativamente, y sin 
restricción alguna.25

Más aún, en el mismo cs, en el capítulo iii.10, afirma que uno de los dos mo-
tivos que conducen a la degradación de los Estados es la reducción del número 
de gobernantes, es decir, cuando se pasa de la democracia a la aristocracia 
y de ésta a la monarquía. Aunque retoma parte de la teoría del ciclo de las 
formas de gobierno planteada por Polibio y Maquiavelo, introduce una notable 
modificación al concebir que una vez que inicia la tendencia de cambio y se llega 
a la monarquía no hay retorno, no recomienza el ciclo, sino que se presenta 
la ruina, el fin del Estado. Curiosamente, como apoyo de su afirmación cita el 
ejemplo de Roma, y de manera más llamativa aún, cita al propio Maquiavelo 
como si compartiera esta interpretación, lo cual está lejos de la lectura que éste 
hiciera de la historia romana.26

Por lo que se refiere a la segunda dimensión del republicanismo antes men-
cionada en la que coinciden ambos autores, la relación de la entidad pública 
con los individuos, habría que especificar también sus respectivas variaciones.

Esta dimensión del republicanismo se refiere a la convicción de ambos auto-
res acerca de que la fuerza y virtud de un Estado radica en que se dé prioridad 
a los asuntos públicos con respecto a los particulares. Es decir, anteponer el 
bien del Estado, el bien público, al bien del individuo.

La virtud de un pueblo, cualidad de la mayor relevancia para Maquiavelo, 
radicaba precisamente en esta prelación. Cuando Maquiavelo habla de las 
causas que engrandecen a las ciudades al principio del Libro ii de los Discursos 
dice “La causa es fácil de entender: porque lo que hace grandes las ciudades 

25  Ryan P. Hanley, “Enlightened Nation Building: The ‘Science of the Legislator’ in Adam Smith 
and Rousseau”, en American Journal of Political Science, vol. 52, núm. 2, abril, 2008; y Arthur Me-
lzer, “Rousseau’s Moral Realism: Replacing Natural Law with the General Will”, en The American 
Political Science Review, vol. 77, núm 3, septiembre 1983.

26  Véase la formulación del ciclo de las formas de gobierno en N. Maquiavelo, Discursos…, pp. 
37-38; y la cita que hace Rousseau de ello en el Contrato social, iii.9, pp. 114-115. 



126	 Roberto García Jurado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

no es el bien particular, sino el bien común.27 A lo que poco antes había ade-
lantado y cómo las repúblicas bien ordenadas deben mantener al erario rico y 
al ciudadano pobre”.28 Ejemplo de ello citaba el propio caso de Cincinato, quien 
después de ser cónsul y dictador se retiró a trabajar su modesta parcela de tierra 
sin esperar o buscar mayores glorias o riquezas. Además de éste, son muchos 
los pasajes que podrían citarse en donde Maquiavelo se refiere a la prioridad que 
debe tener el bien público sobre el privado, de donde se desprende claramente 
esta vocación republicana.

Rousseau no sólo coincide plenamente con Maquiavelo en este aspecto, sino 
que es muy probable que lleve esta exigencia todavía más lejos. Afirmaciones 
como las anteriormente citadas de Maquiavelo pueden encontrarse con profusión 
en sus obras. El primer párrafo del famoso capítulo xv del Libro iii del cs es inequí-
voco “Tan pronto como el servicio público deja de ser el principal asunto de interés 
de los ciudadanos y prefieren servir con sus bolsillos a hacerlo con su persona, 
el Estado se halla próximo a su ruina”.29 Además, en el Proyecto había afirmado 
“En una palabra quisiera que la propiedad estatal llegara a ser tan grande, tan 
fuerte, y la de los ciudadanos tan pequeña, tan débil, como ello sea posible”.30

Habría que advertir que paralelamente a la prioridad que Rousseau le con-
firiera a la propiedad pública, reconoce también la importancia de la propiedad 
privada. Evidenciando la muy relevante influencia que también ejerció sobre él 
Locke, confiere al derecho de propiedad un carácter fundamental debido a que lo 
considera una extensión de la libertad individual. Tal pareciera que Rousseau ve 
en éste la extensión del hombre natural pacífico que trabaja su parcela, aislado 
de la sociedad, que éste es su recurso para mantener su independencia frente al 
Estado, sentando las bases de una sociedad de pacíficos productores agrícolas 
autosuficientes.

Maquiavelo y Rousseau coincidían en que el conjunto de los ciudadanos debía 
anteponer el bien público al propio, y si habían de destacar algunos ciudadanos con 
respecto al resto, era del todo preferible que lo hicieran por medios públicos y no 
privados, por los servicios prestados al Estado antes que por los favores concedidos 

27  J. J. Rousseau, Discurso sobre la economía política, p. 196.

28  Ibid., p.127.
29  J. J. Rousseau, El contrato social, p. 123. Poco después Rousseau agrega “Cuanto mejor se 

halla constituido el estado, más prevalecen los asuntos públicos sobre los privados en el espíritu 
de los ciudadanos”, p. 124.

30  J. J. Rousseau, Proyecto de constitución para Córcega, p. 39.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

El que quiere el fin, quiere los medios	 127

a los individuos en lo personal. Rousseau siguió a Maquiavelo en esto de manera 
puntual, al grado de que en el Proyecto y en las Consideraciones estableció toda 
una estructura de servicio público destinada a despertar la admiración y respeto 
por parte del resto de los ciudadanos.31

¿Qué tan frecuente o factible es encontrar este tipo de virtud diseminada entre la 
población? Ambos coincidieron en que es muy difícil. Aunque Maquiavelo se refirió 
a ello en varias ocasiones, es muy probable que sea Rousseau quien más atención 
le haya puesto.

Podría decirse que, en conjunto, la teoría política de Rousseau se concentra 
precisamente en buscar la manera de integrar y hacer coincidir el interés personal 
con el interés público. Asumiendo por principio que uno y otro marchan por rumbos 
distintos, el cometido fundamental de un recurso heurístico como el contrato social 
es, si no lograr que el individuo le dé prioridad al interés público, al menos que pueda 
fundirlo con su interés personal, de manera que buscando uno, se propicie el otro. 

No obstante, la insistencia de Rousseau por buscar darle prioridad al interés 
público, muchas veces alcanzó tintes extremos. Un ejemplo de ello pueden vislum-
brarse en la anécdota que cita de la mujer espartana que pierde en la batalla a sus 
cinco hijos, quien al conocer simultáneamente la noticia sobre su muerte y la victoria 
obtenida sobre el ejército enemigo, corre al templo no a llorar a sus hijos, sino a dar 
gracias a los dioses por la victoria obtenida. Para Rousseau, ése es el ejemplo de 
una buena ciudadana, que hace del amor a la patria su pasión dominante, como 
él se los pide a los polacos en las Consideraciones. Al parecer, para Rousseau, 
no habría nada de trágico en el sacrificio de Ifigenia.32 

¿Cuál es el límite que el individuo podría anteponer en su servicio al Estado? Para 
Rousseau no parece haber ninguno, lo cual le ha valido ser identificado como precur-
sor del totalitarismo, enemigo de la libertad, antagonista del pluralismo. Como lo dice 
Benjamín Constant; con Rousseau deja de ser relevante la cuestión de a quién se le 
entrega el poder, ya que el meollo radica en la cantidad de poder que se entrega.33

31  N. Maquiavelo, Discursos sobre la primera década de Tito Livio, p. 391; la Historia de Flo-
rencia, p. 352; y las Consideraciones sobre el gobierno de Polonia…, p. 116.

32  Rousseau refiere la anécdota de la mujer espartana en el Emilio, p. 6.
33  Constant fue sin duda uno de los críticos más tempranos de Rousseau. En sus escritos más 

importantes como los Principios de política; De la libertad de los antiguos comparada con la de los 
modernos, y Del espíritu de conquista se aprecia la misma crítica sobre el otorgamiento del poder 
político ilimitado que Rousseau confiere a la voluntad general. Véase Benjamin Constant, Escritos 
políticos. Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 1989; M. E. Brint, “Jean-Jacques Rousseau 
and Benjamin Constant: A Dialogue on Freedom and Tyranny”, en Review of Politics, vol. 47, núm. 
3, julio 1985; Robert Nisbet, “Rousseau and Totalitarianism”, en The Journal of Politics, vol. 5, núm. 
2, mayo 1943; Luc Ferry y Alain Renaut, Filosofía política iii. De los derechos del hombre a la idea 



128	 Roberto García Jurado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

Tanto en el cs como en el Emilio, Rousseau deja en claro esta demanda de en-
trega completa e incondicional al Estado. Sin embargo, en esos escritos apenas se 
menciona uno de los instrumentos más efectivos para conseguir semejante entrega: 
el de la opinión pública, el cual muy probablemente sea uno de los aspectos a los 
que se le haya prestado menor atención en su teoría. 

En la Carta a D’Alembert (a partir de ahora ca) describe tres instrumentos 
para influir en las costumbres del pueblo: mediante la fuerza de las leyes, el 
imperio de la opinión y la atracción del placer.34 Una buena parte de esta carta 
está dedicada a explicar la importancia de la opinión pública en la regulación de 
la conducta ciudadana. De ahí que considere que la forma en que se divierte y 
entretiene el pueblo es de la mayor importancia, debido a que de esa manera 
se modelan las costumbres y opiniones de los ciudadanos.35

Rousseau era plenamente consciente de que la vida en sociedad de los seres 
humanos determinaba en buena medida que el individuo viviera a través de los otros, 
por lo que su opinión resultaba trascendente. En los gobiernos democráticos este 
efecto se potenciaría, tal como Tocqueville podría comprobarlo después en la realidad 
americana. Si bien este aspecto está poco desarrollado en el cs o en el Emilio, se 
le da una muy amplia consideración en la ca, en el Proyecto y en las Consideracio-
nes, al grado de que en éstas proponga que uno de los instrumentos de control sobre 
los monarcas sea la opinión que los ciudadanos se formen sobre su reinado, la cual  
se expresaría post mortem, para lo cual se debería dejar expuesto el cuerpo de éste 
por un tiempo determinado, con el fin de que se le diera la sepultura que mereciera 
dependiendo del veredicto público que se hubiera expresado en ese lapso.

En el Proyecto y en las Consideraciones expone que no sólo el monarca y los 
servidores públicos sean sometidos al control de la opinión de los ciudadanos, sino 
también los propios ciudadanos, es decir, que se cree un clima de vigilancia e ins-
pección mutua, exigiéndoles al resto la entrega al servicio público que uno mismo 
debe ofrecer.

Ciertamente, Rousseau lidia con mucho esfuerzo con la pluralidad de opiniones, 
considera que debilita la voluntad general, que la aspiración debe apuntar hacia la 
unanimidad.36 Es bien conocido el pasaje del cs en donde Rousseau desaprueba 

republicana. México, fce, 1997 y Margaret Canovan, “Arendt, Rousseau, and Human Plurality in 
Politics”, en The Journal of Politics, vol. 45, núm. 2, mayo 1983.

34  J. J. Rousseau, Carta a D‘Alembert. Madrid, Tecnos, 1994, p. 27.
35  Judith Shklar le ha dedicado un amplio e interesante capítulo de su libro a este tema. 

Men and citizens. A study of Rousseau’s social theory. Londres, Cambridge University Press, 
1985, cap. 3.

36  Sobre los criterios de unanimidad y mayoría, así como la influencia que recibió en ello 



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

El que quiere el fin, quiere los medios	 129

la existencia de asociaciones parciales dentro del Estado, ya que distorsionaban la 
voluntad general. La única manera que veía para contrarrestarlas era multiplicán-
dolas. El mismo Maquiavelo había advertido que algunas divisiones debilitaban a la 
república, mientras que otras la fortalecían, no obstante, a diferencia de Rousseau 
que miraba con desagrado estas divisiones y aspiraba a lograr una república cohe-
sionada y fuertemente unida, Maquiavelo creía que una disputa de baja intensidad 
entre las diversas partes de la sociedad garantizaba los espacios que le correspon-
dían a una y otra, es decir, consideraba dichas divisiones como una condición de 
la libertad republicana.37

El mismo mecanismo del contrato social no es un ejercicio de deliberación 
sino de introspección. Rousseau jamás pensó que hubiera manera de conciliar 
el interés personal con el interés público, y menos aún que se pudiera antepo-
ner éste al primero, por lo que buscó que los seres humanos al querer hallar 
al primero se toparan con el segundo. Por esta razón, la voluntad general debía 
ser siempre recta, en tanto que no hay manera de que una persona en su sano 
juicio busque dañarse o se imponga leyes presumiblemente injustas.38

Maquiavelo se enfrentó al reto de garantizar la justicia e imparcialidad de la 
ley, para lo cual se había atenido al aprendizaje de los antiguos, que confiaron 
en el legislador fundacional como fuente de todo derecho. Sin embargo, Ma-
quiavelo admitía que así como la creación de la ley requería del juicio unitario 
de un sabio legislador, así la conservación de este estatuto legal debía ser 
confiado a una asamblea. En el fondo, Rousseau también reconoce la imposi-
bilidad de que la justicia e imparcialidad de la ley se logre por una vía distinta 
a la del juicio unitario, pero ante la imposibilidad de recurrir a un legislador 
fundacional como lo realizaban los antiguos, o a la invitación de un gobernante 
extranjero como lo hacían las repúblicas italianas renacentistas, la figura del 
contrato aparecía como el medio para subsanar tal carencia.

El mundo antiguo también ejerció una poderosa influencia en la concepción sobre 
la libertad de ambos. Es muy conocido el pasaje de El príncipe en que Maquiavelo 

Rousseau de parte de Grocio y Pufendorf véase Melissa Schwartzberg, “Voting the General Will: 
Rousseau on Decision Rules”, en Political Theory, vol. 36, núm. 3, junio 2008.

37  L. A. Mckenzie, op. cit. y Patrick Riley, “The General Will Before Rousseau”, en Political 
Theory, núm. 4, vol. 6, noviembre, 1978.

38  M. Canovan, op. cit.; Katrin Froese, “Beyond Liberalism: The Moral Community of Rousseau’s 
Social Contract”, en Canadian Journal of Political Science, vol. 34, núm. 3, septiembre, 2001; 
David Estlund, “Democratic Theory and Public Interest: Condorcet and Rousseau Revisited”, en 
The American Political Science Review, vol. 83, núm. 4, diciembre, 1989. También puede verse la 
opinión contraria que sobre este aspecto sostiene Ernst Cassirer, Rousseau, Kant, Goethe. Filosofía 
y cultura en la Europa del siglo de las luces. Madrid, fce, 2007.



130	 Roberto García Jurado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

plantea que “la finalidad del pueblo es más honesta que la de los grandes, queriendo 
éstos oprimir y aquél no ser oprimido”.39

Aquí puede observarse no sólo que la concepción de la libertad es diferen-
te para un bando y para otro, sino que Maquiavelo considera más honesta la 
concepción de la libertad del pueblo, es decir, simplemente no ser oprimido. 
Así, puede verse una fuerte carga de negatividad en ello, es decir, concebir la 
libertad más para impedir la intrusión de otro en los asuntos personales que 
como atribución para emprender algo.40

En Rousseau también puede apreciarse una carga de negatividad similar. 
Para él “La libertad no consiste tanto en hacer lo que dicta la propia voluntad 
cuanto en no estar sometido a la de otro, así como en no someter la voluntad 
de otro a la nuestra”.41 Como puede observarse, en ambos existe la conciencia 
de que la libertad no es tanto la ausencia de restricciones como la garantía de 
no intervención. Un concepto de libertad que se concentra en el autocontrol 
del propio espacio vital, en la garantía de la más completa autonomía moral.

En aras de esa autonomía es que Rousseau considera tan importante no 
estar sometido a la voluntad de otro como no someter a nadie a la propia, libe-
rar al individuo no únicamente de la servidumbre sino también de la dialéctica 
del amo y del esclavo. Así, el tan citado pasaje del cs en donde se dice “que 
quienquiera se niegue a obedecer la voluntad general será obligado a ello por 
todo el cuerpo. Esto no significa sino que se le obligará a ser libre”42 y que ha 
sido leído de tantas maneras, puede tener en ésta su mejor interpretación.

En este sentido, no debía prestarse con tanta suspicacia el que Rousseau 
reclame para el Estado la capacidad de obligar a los individuos a acatar la vo-
luntad general, o al menos no debía ser ése el principal motivo de recelo que 
tradicionalmente ha despertado el poder absoluto que Rousseau le atribuye. En 
el fondo, permanecerá siempre la cuestión fundamental de cómo se constituye 
la voluntad en general, de la categoría de verdad, infalibilidad y rectitud que 

39  N. Maquiavelo, Il principe..., p. 17. Maquiavelo lo expresó reiteradamente y de diferentes 
maneras. Una de ellas se encuentra en la Historia “porque queriendo el pueblo vivir según las 
leyes y queriendo los poderosos imponerse a éstas, no es posible que vayan al unísono” (Historia 
de Florencia, p. 93.)

40  Véase el amplio análisis que hace John P. McCormick sobre la relación entre el pueblo los 
nobles en “Machiavellian Democracy. Controlling Elites with Ferocious Populism”, en American 
Political Science Review, vol. 95, núm. 2, junio, 2001.

41  J. J. Rousseau, Cartas escritas desde la montaña, p. 176; formulaciones similares se en-
cuentran en Discurso sobre la economía política, pp. 110 y 194.

42  J. J. Rousseau, El contrato social, pp. 51-52.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 12, julio-diciembre 2012, pp. 111-131.

El que quiere el fin, quiere los medios	 131

Rousseau le atribuye. He aquí el principal foco de atención al que se debía dirigir 
la crítica, pues el argumento que permite conferir un poder ilimitado al Estado.

El preceptor del pueblo

Como se ha visto, la influencia ejercida por Maquiavelo en Rousseau puede 
apreciarse en muchas opiniones y temas tratados por este último, tal como se 
ha mostrado en las páginas anteriores con algunos de los más relevantes, como 
la naturaleza humana y el republicanismo. 

Por otro lado, la teoría política de Maquiavelo difícilmente podría encapsu-
larse en una simple formulación parecida al fin justifica los medios. Es evidente 
que Maquiavelo no rehuyó jamás recomendar o prescribir acciones crueles y 
violentas para alcanzar determinados objetivos políticos y sociales, pero sería 
bastante parcial y limitado ver en ellos los únicos fines o los fines últimos que 
persiguen semejantes acciones.

De la misma manera, aunque Rousseau consideró que la única forma de 
garantizar la libertad y la concordia social era adoptar como medio específico la 
concesión de un poder absoluto e irresistible a la voluntad general, es probable 
que no haya reparado lo suficiente en que semejante imperativo podía conducir 
a una esclavitud peor de la que quería liberar al género humano, por lo que 
habría que advertir que en el terreno social y político no siempre la conexión 
entre medios y fines se da de manera directa y unívoca.

A pesar de ello, Rousseau siguió muy de cerca las reflexiones de Maquiavelo. 
No obstante, difícilmente podría presentarse a Maquiavelo como un preceptor 
del pueblo, tal como él lo quería. Y tampoco hay duda de que los republicanos 
tendrían mucho que aprender en El príncipe, aunque no sea este el público al 
que estaba dirigido el libro, ya que era un texto para príncipes, para aspirantes 
a serlo o para quien pretendiera aconsejarles. Y era un libro, como los otros de 
Maquiavelo, que concebían al gobierno como un medio para mejorar la vida 
de los ciudadanos de un Estado, por lo que había que manipularlo, ajustarlo, e 
implantarlo de acuerdo con las necesidades de la sociedad.

Fecha de recepción: 25/03/2011
Fecha de aceptación: 05/08/2011




