
VERDAD Y POLÍTICA EN HANNAH ARENDT
1Alejandro Sahuí Maldonado*

Resumen

Hannah Arendt desconfiaba del papel de la verdad en la política debido a 
que consideraba que el espacio público era el lugar de la acción, que en 

su pensamiento es libre, espontánea y contingente. Para la filósofa, estos 
caracteres se oponen a los atributos de objetividad, firmeza y necesidad, 
implicados en la idea de verdad. Por esta razón Arendt estimaba que el lugar 
de la verdad debía ser ocupado por la opinión, que es el reflejo de los puntos de 
vista plurales de una sociedad. Sin embargo, en sus estudios del totalitarismo, 
Hannah Arendt muestra que este tipo de regímenes se ocupó de destruir 
datos y registros fiables, para falsear la realidad y quitar todo piso firme a la 
crítica pública. En este texto se intenta demostrar el papel positivo de la verdad 
para la política democrática.

Palabras clave: Arendt, espacio público, verdad, opinión, democracia.

* Profesor-Investigador. Universidad Autónoma de Campeche, México, alesahui@hotmail.com

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.81



82	 Alejandro Sahuí Maldonado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

Abstract

Hannah Arendt was suspicious of the role of truth in politics because she belie-
ved that public space was the scene of action, which in his mind is free, spon-
taneous and contingent. These characters, she thought, are opposed to the 
attributes of objectivity, stability and necessity, involved in the idea of truth. For 
this reason, Arendt believed that opinion must replace truth, because it reflects 
social plurality. However, her studies about totalitarianism show that such regimes 
destroy data and reliable records to distort reality and weaken the bases for 
public criticism. This essay attempts to demonstrate the positive role of truth 
for democratic politics.

Key words: Arendt, public sphere, truth, opinion, democracy.

En este texto se pretende reflexionar sobre la relación difícil entre la verdad y 
la política, según Hannah Arendt. El motivo atañe a un problema de filosofía 
práctica, política, que tiene que ver con el modo en que los individuos se rela-
cionan con sus creencias y opiniones, y con cómo las blindan contra las de otras 
personas, solicitando para ello el recurso a la violencia gubernamental. Asimis-
mo, tiene que ver con la pregunta por la legitimidad o justificación de semejan-
te uso de la fuerza. Aquí se defiende el valor de la pluralidad, aún en contextos 
donde las diferentes creencias sustantivas son de difícil conciliación y, además, 
son caras a las personas que las poseen, pese a su ánimo sincero de dialo-
gar. Por lo común, éste es el caso de las creencias religiosas y de las doctri-
nas políticas, debido al carácter sagrado o absoluto que se suele atribuir a 
sus pretensiones. Dado que cuando se cree algo se asume que el objeto de la 
creencia es verdadero, no resulta nada fácil tomar distancia de ellas. Parece 
que fue José Ortega y Gasset quien observó que, mientras que se tiene ideas, 
en cambio se está en las propias creencias, queriendo indicar con ello que 
éstas se suelen presentar con una evidencia a priori. 

Pese a que la modernidad ha ayudado a ser cautos con las pretensiones de 
verdad de las creencias propias, nadie es tan reflexivo como para sospechar 
de manera sistemática y sin un motivo importante sobre la validez o corrección de 
aquéllas.1 Ello aunque se sea consciente de que siempre uno puede ser presa 
de un error o autoengaño. 

1 De este modo, señala Ludwig Wittgenstein: “[…] el que en la práctica no se pongan en duda 
ciertas cosas pertenece a la lógica de nuestras investigaciones científicas”. (L. Wittgenstein, Sobre 
la certeza. Barcelona, Gedisa, 1988, p. 44.)



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

Verdad y política en Hannah Arendt	 83

En la primera parte de este ensayo se discute la afirmación de Hannah Arendt 
acerca de que la verdad y la política “nunca se llevaron bien” y que la veracidad 
no se cuenta entre las virtudes “propiamente políticas”. Se argumenta que el 
problema señalado por Arendt no tiene tanto que ver con la verdad en sí, como 
con el modo en que se la suele defender: como si fuera definitiva, absoluta, y 
más allá de toda crítica. Quien no se rindiera ante su evidencia sería ignorante, 
obtuso, cuando no doloso. El punto de vista de los otros, de quienes sostienen 
posiciones distintas, es importante porque revela perspectivas nuevas que al 
final podrían mostrar que se estaba en el error. Pero esto no significa, y en esto 
se toma distancia de Arendt, que la opinión —doxa— goce de idénticas o me-
jores credenciales que la verdad para la vida política. No se sustituye verdades 
por opiniones, sino por otras verdades; aunque a priori no se pueda saber cuál 
es el caso. Como la propia Arendt señaló, la historiografía “verdadera”, que 
nace con Homero, al “cantar por igual la gesta de troyanos y aqueos”, de la 
que se hace eco Herodoto, tiene un significado propiamente político porque 
permite construir un mundo público —artificial, pero no por ello meno— real.2 

En la segunda parte se expone la crítica de Arendt al fenómeno totalitario por 
su utilización sistemática de la mentira en la vida pública. A diferencia de otras 
formas de gobierno tiránicas, en las que la mentira, engaño u ocultamiento es 
una estrategia deliberada para mantener el orden o sacar provecho personal, la 
mentira totalitaria busca hacerse pasar por verdad. Dicho de otro modo, mientras 
que la mentira corriente busca su sintonía con los datos duros de la realidad, 
esforzándose en ser verosímil, la mentira totalitaria busca ajustar los datos a 
ella, o mejor desaparecerlos.3 Con ese propósito destruye expedientes, sustitu-
ye registros, elimina personas, reemplaza datos auténticos. El efecto de este 
proceder en el mediano plazo, es la pérdida de referentes confiables para esta-
blecer la cooperación interpersonal (la ruptura del mundo). De nuevo, la verdad 
y no las meras opiniones, se constituyen como baluartes para la acción política. 

En la tercera y última parte se intenta rescatar el papel político de la verdad. En 
ello se toma en cuenta algunas de las reflexiones de la propia Hannah Arendt, 
pero se intenta avanzar conclusiones diferentes a las suyas. Se defiende que 
a pesar de que la verdad contenga pretensiones fuertes, absolutas, en relación 
con las que no debe transigirse, esto no significa que quien las defiende sea un 
tirano o dictador, ya que esa verdad ha de poder atravesar el tamiz de la crítica 

2 Hannah Arendt, “El concepto de historia: antiguo y moderno”, en Entre el pasado y el futuro. 
Ocho ejercicios sobre la reflexión política. Barcelona, Península, 1996, pp. 49-100.

3 Sobre el tema puede verse H. Arendt, “La mentira en política. Reflexiones sobre los Documentos 
del Pentágono”, en Crisis de la república. Madrid, Taurus, 1998, pp. 11-55.



84	 Alejandro Sahuí Maldonado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

pública. Lo que se muestra es que ciertos asuntos son demasiado importantes 
para ser “negociados”, sin arriesgar el mundo que se comparte. Mundo que es 
el asiento de acciones y discursos, y, por ende, condición de posibilidad de la 
democracia.

Verdad y política

El desencuentro entre verdad y política señalado por Hannah Arendt parece 
tener que ver con la manera en que la filósofa entiende la naturaleza de la verdad,4 
así como de la autoridad.5 Más que rechazar a priori la verdad en la vida pública, 
Arendt sospecha de una autoridad que se pretenda poseedora y guardiana de 
ella. Asimismo, desconfía del filósofo que asuma que un saber, cualquiera que 
sea, pueda reemplazar la deliberación y discusión de todos los ciudadanos; 
incluidos aquellos a quienes se toma por más ignorantes. El objeto de su crítica 
principal es la filosofía política de Platón, quien, ante el juicio y condena de 
Sócrates hubo de comenzar a pensar en la debilidad de la filosofía, de la argu-
mentación y la persuasión, para la vida pública.

Tras la muerte de Sócrates, Platón empezó a considerar que la persuasión 
era insuficiente para guiar a los hombres y para buscar algo que los com-
prometiera sin necesidad de usar medios exteriores de violencia. En su 
búsqueda, pronto habrá descubierto que la verdad, es decir, las verdades 
que llamamos evidentes, constriñen la mente y que esa coacción, aunque 
no necesita violencia para hacerse efectiva, es más fuerte que la persuasión 
y las razones.6

Arendt critica que Platón, al describir el vínculo entre gobernantes y ciuda-
danos, haya usado como símil un tipo de relación fundada en el conocimiento 
experto —como el timonel de un barco y sus pasajeros; el médico y el pacien-
te; o el amo y el esclavo—. Dado que en todos estos ejemplos el saber está de 
un solo lado, nadie espera razonablemente que una decisión pueda ser contro-
vertida. Para Arendt esta asimetría entre quien tiene los conocimientos y quien 
no, pone de manifiesto que la autoridad se basa en un principio jerárquico. Y 

4 H. Arendt, “Verdad y política”, en Entre el pasado y el futuro…, pp. 239-277.
5 Ibid., pp. 101-153.
6 Ibid., p. 118.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

Verdad y política en Hannah Arendt	 85

aunque en apariencia constriñe sin coacción, en realidad indica una forma de 
dominación que no es admisible en una comunidad de iguales. 

Pero además, el universo político, por la contingencia que en él introduce la 
acción libre, no debería sujetarse a un tipo de verdad que, como la de las cien-
cias positivas, busque extraer leyes necesarias, lógicas o causales. La filósofa 
rechaza con ello el interés científico por predecir y controlar el curso de los 
asuntos humanos. En esto radica la distinción entre labor, trabajo y acción.7 
Mientras en los dos primeros ámbitos cabe bien el uso de técnicas, por referir-
se al cuidado de procesos naturales de reproducción de la vida, y a la fabrica-
ción del entorno artificial; en la esfera política, donde discurre la acción, que 
debe ser espontánea y estar abierta al horizonte infinito de posibilidades, ningún 
tipo especial de saber parece relevante. El espacio público no refleja un orden 
externo contra el que pueda ser evaluado; ni obedece a ningún proceso natural 
o histórico allende las acciones contingentes de las personas.

Arendt cree que la verdad, al igual que la autoridad, demanda obediencia sin 
violencia externa. Las dos obligan por sí mismas, por ser auto-evidentes. La 
primera se basa en la contemplación directa de hechos e ideas puras; mientras 
que la segunda, se apoya en la tradición, la doctrina, o el carácter “natural” de 
ciertas asociaciones, como la familia. 

Debido a que para los griegos —quienes representan el ideal de la vida 
política en Arendt— la democracia significaba antes que nada la participación 
incluyente de todos los ciudadanos, había que atribuirles igualmente compe-
tencia para deliberar e intentar persuadir a los demás. Tal vez por esta razón 
Arendt dio por sentado que esa atribución sólo podía ser cierta si el contenido 
de las discusiones políticas versaba sobre asuntos no relacionados con la 
verdad. Es decir, si en ellas se trataban asuntos de mera opinión, donde cada 
uno puede tener la suya, sin rendir cuentas por ellas a nadie. Al final, la obliga-
ción política devendría del acuerdo de opiniones, porque no habría un modo 
—no autoritario— de discriminar entre ellas. 

Hannah Arendt rechaza el cognitivismo en el campo de la política. Esto sig-
nifica que niega que sus enunciados puedan ser calificados como verdaderos 
o falsos; correctos o incorrectos. Lo que importa es posibilitar el mayor número 
posible de opiniones en la esfera pública. Entiende que recurrir a conceptos 
fuertes como “verdad” para referirse al dominio de la política es peligroso, toda 
vez que lo que se juega es la apertura ilimitada del mundo para una libertad 
humana, que se entiende como total espontaneidad. Las acciones humanas, 
entonces, no deben ser medidas por criterios ajenos a la opinión y juicio de sus 

7 Cf. H. Arendt, La condición humana. Barcelona, Paidós, 1998.



86	 Alejandro Sahuí Maldonado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

espectadores. Nadie yerra o se equivoca, como tampoco nadie es ignorante en 
asuntos políticos, toda vez que sólo cuentan las opiniones de la gente, y éstas 
son siempre mudables. 

Ante esta situación, surge la inquietud sobre cómo los individuos excluidos o 
marginados por ciertas decisiones y acuerdos, quienes sufren consecuencias 
negativas contra su voluntad, podrían criticarlo desde una perspectiva que no 
fuera meramente idiosincrásica. Es decir, cómo podría decirse que un arreglo po-
lítico es injusto, incorrecto, falso; y no sólo que no les parece o gusta. Pero además, 
en razón de qué estarían obligados a obedecer, si el convencimiento no tiene nada 
que ver con la corrección de la norma propuesta. Arendt guarda silencio res-
pecto de ello. Debido a lo anterior, Jürgen Habermas ha criticado que, después 
de insistir en un tipo de acción comunicativa, la filósofa rechace que el espacio 
entre verdad o corrección, por un lado, y creencias u opiniones, por el otro, 
pueda ser salvado mediante argumentaciones. Observa Habermas:

La base del poder la ve en el contrato suscrito por libres e iguales con el 
que las partes se obligan recíprocamente. Para asegurar el núcleo norma-
tivo de la originaria equivalencia que establece entre poder y libertad, Hannah 
Arendt acaba fiándose más de la venerable figura del contrato que de su 
propio contexto de praxis comunicativa.8

Hannah Arendt busca reconciliar a la verdad con la política mediante el re-
curso de distinguir dos tipos de verdades.9 Una de carácter factual, referida a 
los hechos duros verificables por los sentidos; y otra de carácter racional, que 
tiene que ver con ideas intangibles, susceptible de apreciación sólo argumental. 
Defiende que la primera de dichas verdades, la factual, tiene una significación 
política porque su objetividad es apreciable inmediatamente por todos. La otra, 
en cambio, la racional, admite según ella una mayor manipulación al no estar 
al alcance de cualquiera.

Aunque sin duda, algunas verdades de razón son de difícil acceso, ello no 
les resta objetividad. Nadie diría razonablemente que como las operaciones 
matemáticas al hacerse más complejas producen un incremento de errores, en 
esa medida se hacen menos objetivas. Por otra parte, sería muy sospechoso 
quien negara que las ideas que defiende como verdaderas fuesen susceptibles 
por principio de ser comunicadas eficazmente a otros. 

8 Jürgen Habermas, “Hannah Arendt”, en Perfiles filosófico-políticos. Taurus, Madrid, 1986, pp. 
221-222.

9 H. Arendt, “Verdad y política”, en Entre el pasado y el futuro…, p. 243.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

Verdad y política en Hannah Arendt	 87

Por otro lado, no es cierto que las verdades de razón se aparezcan a los 
individuos en solitario, en el “diálogo interno consigo mismos” —como Arendt 
solía creer—. Las verdades de razón no son revelaciones incuestionables, como 
las de la fe, pese a que eventualmente puedan ser tenidas por tales. Por ello, 
también el diálogo real, la pluralidad y la publicidad, funcionan en el ámbito 
de la ciencia y la filosofía como controles de la objetividad de toda pretensión de 
verdad. 

Lo anterior obliga a revisar la afirmación de Arendt relativa a que en cuestio-
nes de opinión, pero no de verdad, el pensar es “genuinamente discursivo”.10 
Todo lo contrario, la multiplicación de las opiniones en el espacio público es 
sólo ruido o monólogos pautados, si ninguna de ellas está dispuesta a apren-
der del resto. No se trata empero de renunciar a priori a las opiniones que se 
tiene, sino de reflexionar sobre ellas, y descubrir si son capaces de resistir a la 
crítica pública. Es igual de arbitrario quien pretende imponer por la fuerza física 
una verdad probada, que quien sostiene que por ser todo opinión, puede al final 
creerse lo que se quiera y actuar en consecuencia. Como la misma Arendt se 
encargó de mostrar, el totalitarismo fue posible al haber destruido la objetividad 
del mundo común, indispensable para discriminar opiniones y verdades.

Las verdades filosóficas o de razón no se convierten en opiniones cuando 
entran a la calle, como Arendt manifiesta.11 Lo que les sucede es que deben 
ser todavía discutidas para conseguir el público asentimiento. Entretanto, sólo 
tienen la misma apariencia que las opiniones. Y si se defienden con mayor de-
nuedo que las creencias u opiniones irreflexivas, es porque se sabe bien lo que 
valen, no por un defecto de carácter del filósofo, ni porque se sea un tirano.

No obstante, nada autoriza inmediatamente al filósofo, ni a la autoridad 
política, a imponer lo que cree que es verdad mediante la violencia, contra la 
resistencia de quien no puede o quiere reconocerla. El orden de la verdad y 
el de la fuerza no se tocan. Arendt tenía razón al defender que el acuerdo de 
los ciudadanos es fundamental. La esfera pública es el lugar de la acción libre. 
En este sentido hace relevante la voluntad individual. Sin embargo, no todo en 
política depende de dicha voluntad. Antes es necesario que existan las condi-
ciones para poder vivir juntos. Incluso los griegos —y esto lo dice Arendt en otro 
lugar— creían que la “ley” y la “muralla” eran indispensables para la existencia 
del espacio público. Por esta razón, ellas no dependían del concurso de los 
ciudadanos, sino de la competencia de sus artífices, sin que importara si se era 
extranjero. 

10 Ibid., p. 254.
11 Ibid., p. 250.



88	 Alejandro Sahuí Maldonado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

Lo anterior ha sido bien visto por John Rawls, quien comprende su concepción 
de la justicia política como una reconstrucción veraz de las condiciones que en 
sociedades con democracias liberales, han hecho posible la cooperación recí-
proca y respetuosa del más plural espectro de creencias y modos de vida. Dicha 
reconstrucción es ofrecida por el filósofo, no en calidad de un experto en política, 
ni de poseedor de un dogma, sino en el papel de un ciudadano que quiere que 
sus ideas, que considera verdaderas, sean validadas públicamente. En cualquier 
caso, la verdad de la doctrina no depende del acuerdo; como tampoco la violen-
cia en torno a ella depende de que llegue a ser verificada. La verdad depende 
invariablemente de la calidad de los argumentos, mientras que el uso de la 
fuerza, del acuerdo. La legitimidad, como creencia común en que la violencia ha 
sido empleada de manera adecuada, aún contra de las opiniones e ideas de 
algunos, dependería de que el relato y las razones en que se apoyen sean 
admitidos como verdaderos, correctos o justos.

En resumen, puede decirse que la democracia incorpora dos dimensiones 
importantes: una práctica, relacionada con la participación incluyente de todos; 
y otra epistémica, asociada a la deliberación. No hay democracia auténtica si 
se excluye a priori a ciertos individuos o grupos; pero tampoco si, estando todos 
incluidos, no existe diálogo entre ellos. La tiranía, en el primer caso, es monár-
quica u oligárquica; pero en el otro, es demagógica.

La mentira y el totalitarismo

En virtud de lo anterior, no sorprende que Arendt haya atribuido un papel espe-
cíficamente político a la verdad frente al fenómeno totalitario. Lo primero que 
hizo el totalitarismo fue suprimir la manifestación de las opiniones plurales, y 
esto podía haber sido suficiente para destruir la vida pública. Sin ella, el sentido 
común, que nace en el espacio entre los hombres (inter-homines-esse), no pue-
de constituir un asiento firme para juzgar lo que estaba sucediendo. Pero Arendt 
dice mucho más. Lo que señala de manera explícita es que fue la destrucción 
sistemática de la verdad, no su ocultamiento, lo que hizo el mayor daño al espa-
cio público. 

Es sabido que la mayoría de los regímenes políticos tiránicos y autoritarios 
operan mecanismos de censura contra la expresión de las ideas y opiniones 
de la gente.12 Todo hace suponer que la función de gobierno, para ser eficaz, 

12 Sobre este tema, merece la pena el texto de J. M. Coetzee, Contra la censura. Ensayos sobre 
la pasión por silenciar. México, Debate, 2007.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

Verdad y política en Hannah Arendt	 89

demanda que sus imperativos no sean puestos en duda. Como Arendt supo ver 
con claridad, las autoridades, con independencia de su naturaleza política o 
religiosa, al apoyarse en un principio de jerarquía —y no de igualdad— asumen 
la validez a priori de sus mandatos, y niegan que por debajo de ellas pueda 
alguien tener facultades para criticarla. La batalla por la Ilustración, supuso que 
los individuos, sirviéndose de su propia razón, eran capaces de informar el 
juicio de sus gobernantes, como de cualquier otra autoridad presunta. Para ello 
era menester, sin embargo, que dicha razón se sometiera a la criba de la deli-
beración pública —“uso público de la razón”—, donde su argumentación habría 
de ganar consistencia.13

Lo que la autoridad rechaza por definición es que el principio de su mando 
sea puesto en duda. No interesa tanto aquí —aunque no es menos importan-
te— el constante uso de secretos que se califican como útiles en determinados 
actos de gobierno; ni el engaño recurrente a adversarios y detractores políticos. 
Más bien se quiere llamar la atención sobre un tipo de censura singular que 
suele ser presentada como una defensa de la verdad. En el primero de los 
casos ocurre un disimulo u ocultamiento de una verdad cuyo conocimiento 
público podría erigirse en amenaza para la estabilidad del gobierno -verbigracia, 
la presunta “guerra sucia” del gobierno mexicano para combatir a la disidencia 
política, armada o civil-; pero en el segundo, que es el de mayor gravedad para 
Arendt, la verdad es distorsionada con el objetivo de hacérsela irrebatible. Pero 
como los hechos históricos son datos duros que resisten bien la manipulación, 
por estar “a la vista de todos”, la defensa de la Verdad llevada a cabo por el 
régimen se manifiesta entonces, sobre todo, como batalla de interpretaciones 
u opiniones; o como una destrucción organizada de los datos.

De este modo, por ejemplo, al ser descubierto que Irak no poseía arsenal 
nuclear o armas de destrucción masiva, “dato duro” que habría servido de sus-
tento a la invasión norteamericana, el gobierno del presidente George Bush se 
vio en la necesidad de cambiar su discurso inicial hacia uno de carácter más 
metafísico y religioso, que incluía a dicho país en un supuesto “eje del Mal”. 
Con ello, dicho discurso se hacía mucho más resistente a la crítica. ¿De qué 
manera puede ser falsada una afirmación semejante? 

Llevado a ese lugar el discurso político avanza por peligrosos derroteros, 
que fue lo que Arendt supo anticipar. Lo que aquí se defiende es que se puede 
continuar defendiendo la pertinencia de la noción de verdad en la vida política, 
incluso cuando no se trate con el tipo de datos verificables por la experiencia 
sensible. El ejemplo anterior en realidad no niega que el campo de las ideas 

13 Immanuel Kant, “¿Qué es la Ilustración?”, en Filosofía de la historia. Madrid, fce, 1997, pp. 25-38.



90	 Alejandro Sahuí Maldonado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

sea inmune a la crítica racional, o no admita criterios de corrección-verdad. Lo 
que pone de relieve es una tergiversación del discurso político, así como el 
desbordamiento injustificado de sus límites. Porque, más allá de si es o no po-
sible conocer a ciencia cierta lo que es el Mal,14 y si en el universo del mismo se 
halla Irak o cualquier otro país, se ha de discutir previamente si un gobierno, 
del orden secular, debe tener como competencia la guerra contra el Mal, más 
allá de las amenazas particulares de sus supuestos representantes. Es enton-
ces la confusión —deliberada en el fenómeno totalitario— de lo que puede ser 
dicho válidamente como una pretensión de verdad y lo que no, lo que ocasiona 
la pérdida del suelo firme sobre el que pueden construirse los acuerdos entre 
ciudadanos. 

Una afirmación como la anterior sobre el Mal, con mayúsculas, metafísico, 
no es susceptible de verificación ni de falsificación. No apela a los hechos —
aunque intente acomodarlos en un relato coherente. Sin embargo, en sentido 
estricto tampoco apela a la razón. Busca más bien movilizar con elocuencia los 
sentimientos de la gente, concitando sobre todo afectos y temores. Cuando así 
procede se convoca también a la unidad de la comunidad, y se alerta contra 
una disidencia ignorante o perversa. Sobre el particular, Richard J. Bernstein 
señala:

Quisiera examinar esta nueva popularidad tan de moda del discurso sobre el 
bien y el mal y decir que constituye un abuso del mal, un abuso peligroso. Es 
un abuso porque, en lugar de invitarnos a cuestionar y a pensar, el discurso 
del mal es utilizado para reprimir el pensamiento. Esto es muy peligroso en 
un mundo complejo y poco seguro. El nuevo discurso sobre el bien y el mal 
carece de matices, de sutileza y de discernimiento sensato […] Nuestras 
declaraciones sobre el mal y el “eje del mal” tienen su paralelo en el discurso 
fanático de una jihad decidida a eliminar a los malvados infieles.15

La crítica del principio jerárquico, traducida en la negativa a reconocer la igual 
competencia de todas las personas para conocer la verdad, o para distinguir el 
bien del mal, saca a la luz la fragilidad de una autoridad que se autocomprende 
ajena al juicio de esas personas. Por esta razón importa tanto a toda autoridad 
política o religiosa, el relato de los orígenes. Los mitos de la revolución y de la 
revelación; héroes y santos; traidores y demonios; deben ser defendidos a toda 

14 Cf. Richard J. Bernstein, El mal radical. Una indagación filosófica. Buenos Aires, Lilmod, 2004.
15 R. J. Bernstein, El abuso del mal. La corrupción de la política y la religión desde el 11/9. Buenos 

Aires, Katz, 2006, pp. 28-29.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

Verdad y política en Hannah Arendt	 91

costa como dogmas de fe, ha de ser inmunes a toda crítica. Ello es así porque 
en ellos se juega la supervivencia misma de dicha autoridad. 

Si la autoridad se apoya en este tipo de relatos que buscan hacerse pasar 
por verdaderos, suprimiendo cualquier crítica, Arendt habría hecho bien al de-
fender que en el espacio público prevaleciera el mayor número de perspectivas 
posible, en conceder a todos la libertad de expresar sus puntos de vista sobre 
la verdad. Su pesimismo contra la noción de verdad era una consecuencia 
de los intereses particulares de ciertos profesionales por acomodar sus saberes 
al relato de la autoridad, dotándole de coherencia y prestigio argumentativo. 

Pero tal vez el problema de fondo no sea si los miembros de una comunidad 
política están de acuerdo en atribuir firmeza a los principios sustantivos de una 
revolución o revelación, o la decisión conjunta de mantener sus postulados a toda 
costa. Lo que el totalitarismo demostró es que con independencia de la adhesión 
colectiva a una decisión semejante, como algo distinto pero vinculado a ella, 
permanece como problema práctico la cuestión de la verdad del relato fundacio-
nal. La revolución tendría quizá otros héroes y traidores. Asimismo, la revelación 
divina, cuya originalidad y autenticidad se vería tal vez amenazada con nue-
vos datos, admitiría una infinidad de interpretaciones razonables.

Por esta razón son los datos que arruinarían la plausibilidad de la narrativa, 
los que se eliminan o reemplazan. Son ellos los que la autoridad procura cen-
surar. Pero para lograrlo no compite en igualdad con quienes pretenden contra-
decirla. La autoridad no da la batalla en la arena de las argumentaciones, y en 
ese sentido no juega limpio. Ya antes se había dicho que la autoridad se basa-
ba en el principio de jerarquía. En tal virtud, al defender sus pretensiones no 
dice nada en favor de su contenido o consecuencias prácticas, sino que se 
refiere a la superioridad de ciertas cualidades intrínsecas; a su infalibilidad, 
sabiduría, expertiz, etcétera. Esto al menos cuando tal autoridad no tiene a su 
alcance los suficientes recursos como para ejercer una violencia efectiva contra 
“herejes y librepensadores”. En cambio, si los posee, no duda en eliminar ad-
versarios y disidentes, destruir registros o fabricar datos.16

16 Lleva razón por tanto Russell al observar el parecido entre los males de la cristiandad en las 
edades de la fe y el totalitarismo, en relación con los procedimientos empleados para la defensa 
de sus doctrinas. La diferencia entre ellos habría sido únicamente de grado, de una mayor o menor 
eficacia en los instrumentos al alcance. (Bertrand Russell, “¿Puede la religión curar nuestros males?”, 
en Por qué no soy cristiano. Barcelona, Edhasa, 1999, p. 299.) Existe evidencia de esa estrategia 
destructiva de ciertas verdades de la fe para los americanos nativos, llevada a cabo con eficacia 
por la iglesia católica. (Serge Gruzinski, La guerra de las imágenes. De Cristobal Colón a “Blade 
Runner” [1492-2019]. México, fce, 1994.)



92	 Alejandro Sahuí Maldonado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

Para Arendt, entonces, contra su afirmación de que verdad y política “nunca 
se llevaron bien”, y pese a la desconfianza que sentía hacia filósofos y expertos 
alejados de la esfera pública, la verdad impone límites infranqueables al discur-
so político. Uno no está autorizado a opinar cualquier cosa, si al hacerlo pasa 
por alto los datos objetivos de la realidad. Por esta razón, reconoce:

Los hechos dan origen a las opiniones, y las opiniones, inspiradas por pasio-
nes e intereses diversos, pueden diferenciarse ampliamente y ser legítimas 
mientras respeten la verdad factual. La libertad de opinión es una farsa, 
a menos que se garantice la información objetiva y que no estén en dis-
cusión los hechos mismos. En otras palabras, la verdad factual configura 
al pensamiento político tal como la verdad de razón configura a la especula-
ción filosófica.17 

Debido a que la acción política ocurre en el mundo de los fenómenos, que 
es por definición contingente, los gobernantes pueden con relativo éxito, obrar 
sobre sus verdades mediante la destrucción o sustitución de los datos. No 
obstante, son incapaces de afectar directamente, mediante el recurso de la sola 
violencia, el universo de las verdades de razón. Esto no quiere decir que no lo 
pretendan, sino que sus recursos son menos efectivos en este dominio. Por 
este motivo, una de las estrategias empleadas para anular este tipo de verda-
des, cuando la censura fracasa —o cuando el propio gobierno la considera 
“políticamente” incorrecta— es buscar convencer que, en el plano de las ideas, 
las verdades valen lo mismo que las opiniones.

 
Se diría que es aún más inquietante el que, en la medida en que las verdades 
factuales incómodas se toleran en los países libres, a menudo, en forma 
consciente o inconsciente se las transforma en opiniones, como si el apoyo 
que tuvo Hitler, la caída de Francia ante el ejército alemán en 1940 o la polí-
tica del Vaticano durante la Segunda Guerra Mundial no fueran hechos his-
tóricos sino una cuestión de opiniones. En vista de que esas verdades de 
hecho se refieren a asuntos de importancia política inmediata, lo que aquí 
está en juego es algo más que la quizá inevitable tensión entre dos formas 
de vida dentro del marco de una realidad común y comúnmente reconocida. 
Lo que aquí se juega es la propia realidad común y objetiva y éste es un 
problema político de primer orden, sin duda.18

17 H. Arendt, “Verdad y política”, en Entre el pasado y el futuro..., p. 250. (Las cursivas son mías).
18 Ibid., pp. 248-249. (Las cursivas son mías)



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

Verdad y política en Hannah Arendt	 93

Al igual que Hannah Arendt, George Orwell fue consciente de esta estrategia 
deliberada de transmutar las verdades en meras opiniones. La misma podía 
ser descubierta en las sociedades liberales, y no necesariamente impuesta por 
una autoridad política tiránica, sino incluso por el monopolio privado de los 
medios de comunicación, los burócratas, el cine, la economía, etcétera: “[…] 
para que el totalitarismo corrompa no es necesario vivir en un país totalitario. 
El mero predominio de ciertas ideas puede diseminarse como una especie de 
veneno, que hace que un tema tras otro se vuelva imposible”.19

Verdad y democracia deliberativa

Para Hannah Arendt, en términos históricos, el conflicto entre verdad y política 
habría surgido a partir de dos modos de vida diametralmente opuestos: la vida del 
filósofo y la vida de los ciudadanos. Lo que aquí se sostiene es que esta oposición 
no es resultado en estricto sentido de la naturaleza del trabajo filosófico-científico. 
En primer lugar, depende de una concepción del proceso de pensamiento como 
si ocurriera en solitario, lejos de la mirada y el diálogo con otros.20 Como si el 
filósofo hablara únicamente consigo mismo, y su sola responsabilidad fuese 
la coherencia interior. En segundo lugar —y aquí Arendt sí tendría buenos 
motivos para desconfiar— se refiere a la tentación autoritaria de los “profesio-
nales de la verdad”, reflejada en el deseo de imponer a toda costa sus ideas, y 
a su corriente desinterés por discutirlas con la “gente vulgar”. La actitud de 
superioridad otorgada por alguna competencia singular o diploma universitario, 
que demanda adhesión a priori, no es poco frecuente en el gremio académico. No 
obstante, se cree que hay una gran diferencia entre rechazar la dominación de 
sabios, sacerdotes o expertos, y excluir las pretensiones de verdad incorporadas 
en sus ideas, doctrinas o teorías. 

En cualquier caso, pese a la querencia de Arendt por el modelo ateniense 
de una democracia ampliamente deliberante, tampoco del lado de los ciudada-
nos hay suficiente evidencia de mayorías dialogantes, incluyentes y respetuosas. 
Si el ciudadano no se empeña tanto en sostener sus opiniones, tal vez sea 

19 George Orwell, “Los impedimentos de la literatura”, en Letras Libres, agosto, 2006, año viii, 
núm. 92, p. 20. Desde luego, la extrema destrucción y manipulación de la verdad llevada a cabo 
por el totalitarismo, y el absoluto control del hombre por el hombre, fueron narrados por dicho autor 
en su obra —¿de ficción?— 1984. 

20 Al respecto, H. Arendt, “Thinking and Moral Considerations: A Lecture”, en Social Research, 
38/3. 1971.



94	 Alejandro Sahuí Maldonado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

porque no tenga buenas razones a su favor; no por ser más amable. La tiranía 
de los ciudadanos podría resultar mucho más sutil, pero igual de efectiva. Si 
se cree que a final de cuentas no importa mucho la verdad o corrección del 
juicio, sino tener a la mayoría de parte de uno, la política quedará peligrosamen-
te comprometida. El desprecio de la actividad del pensamiento; el abandono de 
la política cultural, científica y tecnológica en una comunidad; la supresión de la 
verdad histórica y la memoria colectiva; conllevan un riesgo enorme para la li-
bertad de los seres humanos. 

Debido a que la intuición de Arendt está concernida con la máxima apertura 
del espacio público, lleva razón al defender con firmeza la aparición de todas 
las opiniones y puntos de vista en público. La pretensión de que quien sosten-
ga una perspectiva o creencia distinta a la mayoritaria debe ser capaz de ar-
ticular un argumento irrebatible para convencer al resto, es absurda y excluyen-
te.21 Quienes sufren marginación, pobreza, desigualdad, difícilmente disponen 
de medios para que sus denuncias sobre lo que perciben como dañoso, sean 
integradas en un discurso plenamente coherente. Su sola aparición en público 
constituye un reto para una política distanciada de las necesidades humanas 
más urgentes, y enfocada sobre todo a satisfacer intereses y preferencias.

Sin embargo, nada autoriza a rechazar en el espacio público el tipo de sa-
beres que permitieran descubrir esas circunstancias de daño y vulnerabilidad 
como errores políticos. Quizá sea ésa la mejor arma que pueda brindar la 
“verdad” a los seres humanos en desventaja. Por esta razón, el propio Carlos 
Marx —quien siempre insistió en el deber de transformar el mundo, y no sólo 
de pensarlo— observó con agudeza: “la ignorancia nunca le ha hecho bien a 
nadie”.22

Si se considera lo anterior, el enunciado de que “la verdad nos hace libres”, 
defendido por la iglesia católica, puede entenderse de un modo benévolo. No es 
“La Verdad” como un dogma incuestionable o como un dato autoevidente,23 
sino una concepción de la verdad que es el resultado más o menos seguro de 
un proceso deliberativo libre e incluyente del mayor número de perspectivas; 

21 Lo anterior ha sido desarrollado ampliamente por Iris Marion Young, Inclusion and Democracy. 
Oxford, Oxford University Press, 2002.

22 Apud Ricardo Cayuela Gally, “La izquierda y sus dilemas. Mesa redonda con Roger Bartra, 
Ugo Pipitone, Jesús-Silva Herzog Márquez y José Woldenberg”, en Letras Libres, mayo, 2008, año 
x, núm. 113, p. 39.

23 Sobre una verdad semejante, Bernstein ha señalado: “Para decirlo de una forma más técnica, 
estoy refutando el hecho de que existan episodios epistemológicos que se autocorroboran: episodios 
en los que el mero hecho de que éstos existan tengan como resultado un conocimiento genuino. 
Sellars llama a esto ‘el mito de lo dado’”. (R. J. Bernstein, El abuso del mal, p. 34.)



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

Verdad y política en Hannah Arendt	 95

de lo que en cada caso se da por sentado como firme, hasta que no aparez-
ca nueva información para revisarla. La misma Arendt terminará por adhe-
rirse a una concepción similar para referirse a la verdad como un límite de 
la esfera política, y, por esta razón, como condición de la libertad humana:

Sin embargo, lo que aquí quiero demostrar es que, a pesar de su grandeza, 
toda esfera es limitada, que no abarca la totalidad de la existencia del hombre 
y del mundo. Está limitada por las cosas que los hombres no pueden cambiar 
según su voluntad. Sólo si respeta sus propias fronteras, ese campo donde 
tenemos libertad para actuar y para cambiar podrá permanecer intacto, a la 
vez que conservará su integridad y mantendrá sus promesas. En términos 
conceptuales, podemos llamar verdad a lo que no logramos cambiar.24

Si esto es así, ¿cómo podría la verdad ser reconciliada con la autoridad —lo 
que era el problema inicial?, ¿no acaso también se considera un logro moderno 
el reconocimiento de que “la autoridad y no la verdad hacen la ley”? Permíta-
seme para concluir, indicar que esos enunciados se oponen sólo en apariencia. 
El objeto principal de la autoridad política está en la atribución de mandar y 
exigir el cumplimiento de sus órdenes aún mediante el recurso a la violencia. 
Dicha atribución, para ser legítima, no puede ser deducida, a partir de la mo-
dernidad, sino de los principios de autonomía y autodeterminación individuales. 
Estos dos principios se asocian a la voluntad, no a la inteligencia humana. Y 
aunque la voluntad sólo actúa responsablemente junto a ésta, ello es algo que 
no puede ser garantizado allende los propios individuos. En cualquier caso, no 
con el uso de la fuerza. 

Quienes confían en los procesos deliberativos de la democracia, asumen 
que el solo hecho de la convivencia cooperativa, más o menos ordenada, pa-
cífica y respetuosa de las minorías, es mejor que cualquier orden ético-moral 
impuesto por la fuerza, trascendente a la inteligencia y voluntad unidas de la 
mayoría de los ciudadanos. Lo anterior no contradice la imagen del poder que 
tenía Arendt, que no es sinónimo de violencia o fuerza. Sobre todo porque dicho 
poder es reconstruido en su dimensión comunicativa, que atribuyó a la capa-
cidad de los hombres de hablar y actuar juntos en calidad de iguales.25 Lo 
que hizo posible esa capacidad fue el hecho de compartir un mundo en común, 

24 H. Arendt, “Verdad y política”, en Entre el pasado y el futuro…, p. 277. (Las cursivas son mías)
25 En este sentido, la noción de poder de Arendt difiere notablemente de la de Weber, para quien 

en última instancia, el poder consiste en la capacidad que se posee de imponer un mandato sobre 
otro, aún en contra de su voluntad. (Max Weber, Economía y sociedad. Esbozo de sociología 
comprensiva. Madrid, fce, 1993, p. 43.)



96	 Alejandro Sahuí Maldonado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

que operó como el asiento normativo de sus juicios y opiniones. El ciudadano 
de la polis no discutía sobre los temas del técnico, experto o filósofo, no porque 
fueran poco importantes, sino porque se daban por sentados por una organi-
zación jerárquica apoyada en el dominio de unos pocos. 

Si esto era o no producto de la injusticia, es otra cuestión. En cualquier caso, 
muestra que los asuntos acerca de la verdad que afectan el universo de la 
política, no pueden en ningún caso ser ignorados. Alguien tiene que ver por ellos, 
ya que el mundo social y natural impone constricciones precisas que no pueden 
ser obviadas sin consecuencias.

Lo anterior —contra Arendt— no debe entenderse en términos de exclusión 
entre verdad y política; entre filósofos, ciudadanos y gobernantes. Aquéllas se 
cuidan y apoyan entre sí. Es su confusión o su olvido lo que representa una 
auténtica amenaza a la libertad de la gente. 

Por esta razón, una de las principales batallas políticas de los regímenes en 
transición a la democracia, tiene que ver con el descubrimiento de la verdad. 
Con una lucha contra la falsificación del pasado, que haría imposible en la vida 
práctica la reconciliación entre los ciudadanos. Dice Tzvetan Todorov:

Ninguna institución superior, dentro del Estado, debería poder decir: usted no 
tiene derecho a buscar por sí mismo la verdad de los hechos, aquellos que 
no acepten la versión oficial del pasado serán castigados. Es algo sustancial 
a la propia definición de la vida en democracia: los individuos y los grupos 
tienen el derecho de saber, y por tanto de conocer y dar a conocer su propia 
historia; no corresponde al poder central prohibírselo o permitírselo.26

Atreverse a pensar por uno mismo, signo de emancipación, pasa por reco-
nocer a todos incluso el derecho a equivocarse, de errar el juicio sin ser objetos 
de violencia por esa razón. Lo anterior no implica transigir con la ignorancia y 
el error. Significa más bien la atribución a cada persona, como una condición 
para vivir juntos en paz, de las facultades de racionalidad y razonabilidad —no 
de omnisciencia ni infalibilidad. Esa atribución a priori, es cierto, puede ser 
falsada por el rechazo del diálogo, la intolerancia y la exclusión del extraño. Son 
tales acciones, y no directamente los errores del pensar y el juicio, las que 
deben ser prohibidas con determinación por la autoridad política.

Para ello es importante que los ciudadanos lleguen a ponerse de acuerdo 
—y en esto es fundamental la promoción y cuidado de la ciencia— acerca de 
los límites de lo que puede ser discutido en términos de verdad en la esfera 

26 Tzvetan Todorov, Los abusos de la memoria. Barcelona, Paidós, 2000, pp. 16-17.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

Verdad y política en Hannah Arendt	 97

pública, y de lo que en cambio debe dejarse a la opinión y voluntad mayoritaria. 
La principal enseñanza de Arendt, su sospecha contra la idea de verdad, en-
tonces, radica en haber subrayado la dimensión contingente del mundo huma-
no. En haber prevenido contra toda idea de naturaleza, historia u orden, en 
donde la libertad fuese inoperante. Porque si la libertad no se entiende como 
espontaneidad y radical indeterminación; si no hay otros mundos posibles; o si 
no es posible dar nacimiento a algo totalmente nuevo, entonces, la política no 
merece mucho la pena. 

Conclusiones

Hannah Arendt solía desconfiar de los usos de la verdad en la política. Como 
es sabido, la imagen de la autoridad proyectada por Platón, según la que los 
conocimientos expertos estaban del lado sólo de los gobernantes, y no de las per-
sonas sujetas a su mandato, contradecía la concepción de Arendt acerca del 
espacio público. En éste no debía existir asimetría entre los individuos. Por lo 
tanto, todos estarían en iguales condiciones para participar y deliberar sobre 
los asuntos de interés común. La idea de que la verdad constriñe en razón de 
su objetividad, hizo pensar a Arendt que no tenía cabida en el mundo público. 
Debido a que la política es el espacio de la acción, que por oposición a labor y 
trabajo, es libre, espontánea y contingente, Arendt supuso que no podía atri-
buirse firmeza y necesidad a ninguno de sus postulados. Hacer lo contrario 
implicaría negar la posibilidad de deliberar, de explorar nuevos universos para 
la acción.

La doxa u opinión se convirtió para la filósofa en el candidato idóneo para 
reemplazar a la verdad en la vida pública. El ideal político pasaría entonces por 
la mera multiplicación de las opiniones, la visibilización de todos los puntos de 
vista lo más abierta posible. Al rechazar el cognitivismo, y con él la oportunidad 
de discriminar entre dichas opiniones, Arendt hubo de concentrarse en el hecho del 
acuerdo —lo que Habermas criticó—. Porque si no existe un punto firme que 
permita discernir entre lo bueno y malo, lo correcto e incorrecto en política, 
¿desde qué lugar puede llevarse a cabo la crítica pública?, ¿cómo podrían las 
personas y grupos en desventaja denunciar que su situación no es infortunada, 
sino injusta; o dicho de otro modo, que es el resultado de decisiones colectivas 
equivocadas?

Hannah Arendt fue consciente de esta dificultad. Al estudiar los regímenes 
totalitarios, observó justamente que su desprecio por la verdad fue lo que llevó 
a la destrucción de la esfera política. Destruyendo registros, datos y eliminando 



98	 Alejandro Sahuí Maldonado

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.

personas, el totalitarismo no simplemente mentía, sino que falseaba la realidad. 
Si la mentira requiere de la verdad para ser verosímil, dichos regímenes crearon 
una realidad irresistible a la crítica. Hacía falta para ello un punto firme de apo-
yo, un mundo compartido como condición para poder juzgar. En los términos 
de Arendt, era menester algo “que no se pueda cambiar”. Siempre es debatible 
quién tuvo culpas en la Segunda Guerra, pero “lo que no se puede decir es que 
Polonia invadió Alemania”.

Es esta pretensión de objetividad de la verdad, de firmeza, lo que la convier-
te en una herramienta fundamental del espacio público. Lo anterior no implica, 
sin embargo, defender a quien se ostente circunstancialmente como su posee-
dor o guardián. Sucede todo lo contrario, la noción de verdad es exigente y 
apela a la inteligencia y crítica racional. No se la puede defender con el mero 
recurso de la autoridad a la violencia. 

Defender la verdad en política tampoco significa que ésta siempre se apare-
cerá claramente. En muchas ocasiones persistirán las dudas en torno a la ca-
lidad de nuestras decisiones. No obstante, como se dijo, que la complejidad de 
ciertas operaciones matemáticas ocasione que aumenten los errores, no lleva 
a dudar de su objetividad, ni a instruir a los estudiantes a que resuelvan sus 
problemas con base en sus apreciaciones personales.

Por otra parte, existe también un reclamo demagógico que niega a la verdad 
cualquier tipo de virtud en política. Como cuando se afirma que uno no está 
obligado a justificar sus opiniones y puntos de vista frente al resto de la gente. 

Lo que aquí se sostiene es que cuando las opiniones son el apoyo de acuer-
dos y decisiones públicas, cuando tienen consecuencias prácticas sobre la vida 
de las personas, deben poder ser evaluadas con criterios de verdad y corrección. 
Negarlo sugeriría que la autoridad de la mayoría, del “Pueblo”, es inapelable. 

La noción de democracia deliberativa pone de manifiesto la dimensión prác-
tica y epistémica de los acuerdos públicos. La primera se refiere a la inclusión 
de todos y cada uno de los individuos, en respeto de su autonomía; y la segunda 
a la calidad de sus argumentos. La verdad es una herramienta fundamental 
para el espacio público democrático.

Fecha de recepción: 17/05/2010
Fecha de aceptación: 24/01/2011




