VERDAD Y POLITICA EN HANNAH ARENDT

ALEJANDRO SAHUi MALDONADO*

Resumen

Hannah Arendt desconfiaba del papel de la verdad en la politica debido a
que consideraba que el espacio publico era el lugar de la accion, que en
su pensamiento es libre, espontanea y contingente. Para la filésofa, estos
caracteres se oponen a los atributos de objetividad, firmeza y necesidad,
implicados en la idea de verdad. Por esta razén Arendt estimaba que el lugar
de la verdad debia ser ocupado por la opinién, que es el reflejo de los puntos de
vista plurales de una sociedad. Sin embargo, en sus estudios del totalitarismo,
Hannah Arendt muestra que este tipo de regimenes se ocup6 de destruir
datos y registros fiables, para falsear la realidad y quitar todo piso firme a la
critica publica. En este texto se intenta demostrar el papel positivo de la verdad
para la politica democratica.

Palabras clave: Arendt, espacio publico, verdad, opiniéon, democracia.

* Profesor-Investigador. Universidad Auténoma de Campeche, México, alesahui@hotmail.com

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



@ Alejandro Sahui Maldonado

Abstract

Hannah Arendt was suspicious of the role of truth in politics because she belie-
ved that public space was the scene of action, which in his mind is free, spon-
taneous and contingent. These characters, she thought, are opposed to the
attributes of objectivity, stability and necessity, involved in the idea of truth. For
this reason, Arendt believed that opinion must replace truth, because it reflects
social plurality. However, her studies about totalitarianism show that such regimes
destroy data and reliable records to distort reality and weaken the bases for
public criticism. This essay attempts to demonstrate the positive role of truth
for democratic politics.

Key words: Arendt, public sphere, truth, opinion, democracy.

En este texto se pretende reflexionar sobre la relacion dificil entre la verdad y
la politica, segun Hannah Arendt. El motivo atafie a un problema de filosofia
practica, politica, que tiene que ver con el modo en que los individuos se rela-
cionan con sus creencias y opiniones, y con como las blindan contra las de otras
personas, solicitando para ello el recurso a la violencia gubernamental. Asimis-
mo, tiene que ver con la pregunta por la legitimidad o justificacion de semejan-
te uso de la fuerza. Aqui se defiende el valor de la pluralidad, aun en contextos
donde las diferentes creencias sustantivas son de dificil conciliacién y, ademas,
son caras a las personas que las poseen, pese a su animo sincero de dialo-
gar. Por lo comun, éste es el caso de las creencias religiosas y de las doctri-
nas politicas, debido al caracter sagrado o absoluto que se suele atribuir a
sus pretensiones. Dado que cuando se cree algo se asume que el objeto de la
creencia es verdadero, no resulta nada facil tomar distancia de ellas. Parece
que fue José Ortega y Gasset quien observo que, mientras que se tiene ideas,
en cambio se esta en las propias creencias, queriendo indicar con ello que
éstas se suelen presentar con una evidencia a priori.

Pese a que la modernidad ha ayudado a ser cautos con las pretensiones de
verdad de las creencias propias, nadie es tan reflexivo como para sospechar
de manera sistematica y sin un motivo importante sobre la validez o correccién de
aquéllas.” Ello aunque se sea consciente de que siempre uno puede ser presa
de un error o autoengafio.

" De este modo, sefiala Ludwig Wittgenstein: “[...] el que en la practica no se pongan en duda
ciertas cosas pertenece a la légica de nuestras investigaciones cientificas”. (L. Wittgenstein, Sobre
la certeza. Barcelona, Gedisa, 1988, p. 44.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



Verdad y politica en Hannah Arendt @

En la primera parte de este ensayo se discute la afirmacién de Hannah Arendt
acerca de que la verdad y la politica “nunca se llevaron bien” y que la veracidad
no se cuenta entre las virtudes “propiamente politicas”. Se argumenta que el
problema sefialado por Arendt no tiene tanto que ver con la verdad en si, como
con el modo en que se la suele defender: como si fuera definitiva, absoluta, y
mas alla de toda critica. Quien no se rindiera ante su evidencia seria ignorante,
obtuso, cuando no doloso. El punto de vista de los otros, de quienes sostienen
posiciones distintas, es importante porque revela perspectivas nuevas que al
final podrian mostrar que se estaba en el error. Pero esto no significa, y en esto
se toma distancia de Arendt, que la opinién —doxa— goce de idénticas o me-
jores credenciales que la verdad para la vida politica. No se sustituye verdades
por opiniones, sino por otras verdades; aunque a priori no se pueda saber cual
es el caso. Como la propia Arendt sefiald, la historiografia “verdadera”, que
nace con Homero, al “cantar por igual la gesta de troyanos y aqueos”, de la
que se hace eco Herodoto, tiene un significado propiamente politico porque
permite construir un mundo publico —artificial, pero no por ello meno— real.?

En la segunda parte se expone la critica de Arendt al fendmeno totalitario por
su utilizacion sistematica de la mentira en la vida publica. A diferencia de otras
formas de gobierno tiranicas, en las que la mentira, engafo u ocultamiento es
una estrategia deliberada para mantener el orden o sacar provecho personal, la
mentira totalitaria busca hacerse pasar por verdad. Dicho de otro modo, mientras
que la mentira corriente busca su sintonia con los datos duros de la realidad,
esforzandose en ser verosimil, la mentira totalitaria busca ajustar los datos a
ella, o mejor desaparecerlos.® Con ese propdsito destruye expedientes, sustitu-
ye registros, elimina personas, reemplaza datos auténticos. El efecto de este
proceder en el mediano plazo, es la pérdida de referentes confiables para esta-
blecer la cooperacion interpersonal (la ruptura del mundo). De nuevo, la verdad
y no las meras opiniones, se constituyen como baluartes para la accion politica.

En la tercera y Ultima parte se intenta rescatar el papel politico de la verdad. En
ello se toma en cuenta algunas de las reflexiones de la propia Hannah Arendt,
pero se intenta avanzar conclusiones diferentes a las suyas. Se defiende que
a pesar de que la verdad contenga pretensiones fuertes, absolutas, en relacion
con las que no debe transigirse, esto no significa que quien las defiende sea un
tirano o dictador, ya que esa verdad ha de poder atravesar el tamiz de la critica

2 Hannah Arendt, “El concepto de historia: antiguo y moderno”, en Entre el pasado y el futuro.
Ocho ejercicios sobre la reflexion politica. Barcelona, Peninsula, 1996, pp. 49-100.

3 Sobre el tema puede verse H. Arendt, “La mentira en politica. Reflexiones sobre los Documentos
del Pentagono”, en Crisis de la reptblica. Madrid, Taurus, 1998, pp. 11-55.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



@ Alejandro Sahui Maldonado

publica. Lo que se muestra es que ciertos asuntos son demasiado importantes
para ser “negociados”, sin arriesgar el mundo que se comparte. Mundo que es
el asiento de acciones y discursos, y, por ende, condicién de posibilidad de la
democracia.

Verdad y politica

El desencuentro entre verdad y politica sefialado por Hannah Arendt parece
tener que ver con la manera en que la fildsofa entiende la naturaleza de la verdad,*
asi como de la autoridad.® Mas que rechazar a priorila verdad en la vida publica,
Arendt sospecha de una autoridad que se pretenda poseedora y guardiana de
ella. Asimismo, desconfia del filésofo que asuma que un saber, cualquiera que
sea, pueda reemplazar la deliberacion y discusiéon de todos los ciudadanos;
incluidos aquellos a quienes se toma por mas ignorantes. El objeto de su critica
principal es la filosofia politica de Platon, quien, ante el juicio y condena de
Sdcrates hubo de comenzar a pensar en la debilidad de la filosofia, de la argu-
mentacion y la persuasion, para la vida publica.

Tras la muerte de Sécrates, Platon empezd a considerar que la persuasion
era insuficiente para guiar a los hombres y para buscar algo que los com-
prometiera sin necesidad de usar medios exteriores de violencia. En su
busqueda, pronto habra descubierto que la verdad, es decir, las verdades
que llamamos evidentes, constrifien la mente y que esa coaccién, aunque
no necesita violencia para hacerse efectiva, es mas fuerte que la persuasién
y las razones.®

Arendt critica que Platon, al describir el vinculo entre gobernantes y ciuda-
danos, haya usado como simil un tipo de relacion fundada en el conocimiento
experto —como el timonel de un barco y sus pasajeros; el médico y el pacien-
te; o elamo y el esclavo—. Dado que en todos estos ejemplos el saber esta de
un solo lado, nadie espera razonablemente que una decisién pueda ser contro-
vertida. Para Arendt esta asimetria entre quien tiene los conocimientos y quien
no, pone de manifiesto que la autoridad se basa en un principio jerarquico. Y

4 H. Arendt, “Verdad y politica”, en Entre el pasado y el futuro..., pp. 239-277.
® Ibid., pp. 101-153.
8 Ibid., p. 118.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



Verdad y politica en Hannah Arendt @

aunque en apariencia constrifie sin coaccion, en realidad indica una forma de
dominacion que no es admisible en una comunidad de iguales.

Pero ademas, el universo politico, por la contingencia que en él introduce la
accion libre, no deberia sujetarse a un tipo de verdad que, como la de las cien-
cias positivas, busque extraer leyes necesarias, logicas o causales. La fildsofa
rechaza con ello el interés cientifico por predecir y controlar el curso de los
asuntos humanos. En esto radica la distincidén entre labor, trabajo y accién.”
Mientras en los dos primeros ambitos cabe bien el uso de técnicas, por referir-
se al cuidado de procesos naturales de reproduccion de la vida, y a la fabrica-
cion del entorno artificial; en la esfera politica, donde discurre la accion, que
debe ser espontanea y estar abierta al horizonte infinito de posibilidades, ningun
tipo especial de saber parece relevante. El espacio publico no refleja un orden
externo contra el que pueda ser evaluado; ni obedece a ningun proceso natural
o histdrico allende las acciones contingentes de las personas.

Arendt cree que la verdad, al igual que la autoridad, demanda obediencia sin
violencia externa. Las dos obligan por si mismas, por ser auto-evidentes. La
primera se basa en la contemplacion directa de hechos e ideas puras; mientras
que la segunda, se apoya en la tradicién, la doctrina, o el caracter “natural” de
ciertas asociaciones, como la familia.

Debido a que para los griegos —quienes representan el ideal de la vida
politica en Arendt— la democracia significaba antes que nada la participacion
incluyente de todos los ciudadanos, habia que atribuirles igualmente compe-
tencia para deliberar e intentar persuadir a los demas. Tal vez por esta razén
Arendt dio por sentado que esa atribucion sélo podia ser cierta si el contenido
de las discusiones politicas versaba sobre asuntos no relacionados con la
verdad. Es decir, si en ellas se trataban asuntos de mera opinién, donde cada
uno puede tener la suya, sin rendir cuentas por ellas a nadie. Al final, la obliga-
cion politica devendria del acuerdo de opiniones, porque no habria un modo
—no autoritario— de discriminar entre ellas.

Hannah Arendt rechaza el cognitivismo en el campo de la politica. Esto sig-
nifica que niega que sus enunciados puedan ser calificados como verdaderos
o falsos; correctos o incorrectos. Lo que importa es posibilitar el mayor numero
posible de opiniones en la esfera publica. Entiende que recurrir a conceptos
fuertes como “verdad” para referirse al dominio de la politica es peligroso, toda
vez que lo que se juega es la apertura ilimitada del mundo para una libertad
humana, que se entiende como total espontaneidad. Las acciones humanas,
entonces, no deben ser medidas por criterios ajenos a la opinion y juicio de sus

7 Cf. H. Arendt, La condicion humana. Barcelona, Paidos, 1998.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



@ Alejandro Sahui Maldonado

espectadores. Nadie yerra o0 se equivoca, como tampoco nadie es ignorante en
asuntos politicos, toda vez que solo cuentan las opiniones de la gente, y éstas
son siempre mudables.

Ante esta situacion, surge la inquietud sobre como los individuos excluidos o
marginados por ciertas decisiones y acuerdos, quienes sufren consecuencias
negativas contra su voluntad, podrian criticarlo desde una perspectiva que no
fuera meramente idiosincrasica. Es decir, cdmo podria decirse que un arreglo po-
litico es injusto, incorrecto, falso; y no solo que no les parece o gusta. Pero ademas,
en razon de qué estarian obligados a obedecer, si el convencimiento no tiene nada
que ver con la correccion de la norma propuesta. Arendt guarda silencio res-
pecto de ello. Debido a lo anterior, Jurgen Habermas ha criticado que, después
de insistir en un tipo de accion comunicativa, la fildsofa rechace que el espacio
entre verdad o correccién, por un lado, y creencias u opiniones, por el otro,
pueda ser salvado mediante argumentaciones. Observa Habermas:

La base del poder la ve en el contrato suscrito por libres e iguales con el
que las partes se obligan reciprocamente. Para asegurar el nucleo norma-
tivo de la originaria equivalencia que establece entre podery libertad, Hannah
Arendt acaba fiandose mas de la venerable figura del contrato que de su
propio contexto de praxis comunicativa.®

Hannah Arendt busca reconciliar a la verdad con la politica mediante el re-
curso de distinguir dos tipos de verdades.® Una de caracter factual, referida a
los hechos duros verificables por los sentidos; y otra de caracter racional, que
tiene que ver con ideas intangibles, susceptible de apreciacion s6lo argumental.
Defiende que la primera de dichas verdades, la factual, tiene una significacion
politica porque su objetividad es apreciable inmediatamente por todos. La otra,
en cambio, la racional, admite segun ella una mayor manipulacion al no estar
al alcance de cualquiera.

Aunque sin duda, algunas verdades de razon son de dificil acceso, ello no
les resta objetividad. Nadie diria razonablemente que como las operaciones
matematicas al hacerse mas complejas producen un incremento de errores, en
esa medida se hacen menos objetivas. Por otra parte, seria muy sospechoso
quien negara que las ideas que defiende como verdaderas fuesen susceptibles
por principio de ser comunicadas eficazmente a otros.

8 Jirgen Habermas, “Hannah Arendt”, en Perfiles filosofico-politicos. Taurus, Madrid, 1986, pp.
221-222.
9 H. Arendt, “Verdad y politica”, en Entre el pasado y el futuro..., p. 243.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



Verdad y politica en Hannah Arendt @

Por otro lado, no es cierto que las verdades de razén se aparezcan a los
individuos en solitario, en el “didlogo interno consigo mismos” —como Arendt
solia creer—. Las verdades de razén no son revelaciones incuestionables, como
las de la fe, pese a que eventualmente puedan ser tenidas por tales. Por ello,
también el dialogo real, la pluralidad y la publicidad, funcionan en el ambito
de la ciencia y la filosofia como controles de la objetividad de toda pretension de
verdad.

Lo anterior obliga a revisar la afirmacién de Arendt relativa a que en cuestio-
nes de opinidn, pero no de verdad, el pensar es “genuinamente discursivo”."°
Todo lo contrario, la multiplicacion de las opiniones en el espacio publico es
so6lo ruido 0 mondlogos pautados, si ninguna de ellas esta dispuesta a apren-
der del resto. No se trata empero de renunciar a priori a las opiniones que se
tiene, sino de reflexionar sobre ellas, y descubrir si son capaces de resistir a la
critica publica. Es igual de arbitrario quien pretende imponer por la fuerza fisica
una verdad probada, que quien sostiene que por ser todo opinién, puede al final
creerse lo que se quiera y actuar en consecuencia. Como la misma Arendt se
encargo de mostrar, el totalitarismo fue posible al haber destruido la objetividad
del mundo comun, indispensable para discriminar opiniones y verdades.

Las verdades filosdéficas o de razén no se convierten en opiniones cuando
entran a la calle, como Arendt manifiesta.” Lo que les sucede es que deben
ser todavia discutidas para conseguir el publico asentimiento. Entretanto, sélo
tienen la misma apariencia que las opiniones. Y si se defienden con mayor de-
nuedo que las creencias u opiniones irreflexivas, es porque se sabe bien lo que
valen, no por un defecto de caracter del fildsofo, ni porque se sea un tirano.

No obstante, nada autoriza inmediatamente al fildsofo, ni a la autoridad
politica, a imponer lo que cree que es verdad mediante la violencia, contra la
resistencia de quien no puede o quiere reconocerla. El orden de la verdad y
el de la fuerza no se tocan. Arendt tenia razon al defender que el acuerdo de
los ciudadanos es fundamental. La esfera publica es el lugar de la accion libre.
En este sentido hace relevante la voluntad individual. Sin embargo, no todo en
politica depende de dicha voluntad. Antes es necesario que existan las condi-
ciones para poder vivir juntos. Incluso los griegos —y esto lo dice Arendt en otro
lugar— creian que la “ley” y la “muralla” eran indispensables para la existencia
del espacio publico. Por esta razoén, ellas no dependian del concurso de los
ciudadanos, sino de la competencia de sus artifices, sin que importara si se era
extranjero.

10 Jbid., p. 254.
" Ibid., p. 250.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



§8> Alejandro Sahui Maldonado

Lo anterior ha sido bien visto por John Rawls, quien comprende su concepcion
de la justicia politica como una reconstruccion veraz de las condiciones que en
sociedades con democracias liberales, han hecho posible la cooperacion reci-
proca y respetuosa del mas plural espectro de creencias y modos de vida. Dicha
reconstruccion es ofrecida por el fildsofo, no en calidad de un experto en politica,
ni de poseedor de un dogma, sino en el papel de un ciudadano que quiere que
sus ideas, que considera verdaderas, sean validadas publicamente. En cualquier
caso, la verdad de la doctrina no depende del acuerdo; como tampoco la violen-
cia en torno a ella depende de que llegue a ser verificada. La verdad depende
invariablemente de la calidad de los argumentos, mientras que el uso de la
fuerza, del acuerdo. La legitimidad, como creencia comun en que la violencia ha
sido empleada de manera adecuada, aun contra de las opiniones e ideas de
algunos, dependeria de que el relato y las razones en que se apoyen sean
admitidos como verdaderos, correctos o justos.

En resumen, puede decirse que la democracia incorpora dos dimensiones
importantes: una practica, relacionada con la participacion incluyente de todos;
y otra epistémica, asociada a la deliberacion. No hay democracia auténtica si
se excluye a priori a ciertos individuos o grupos; pero tampoco si, estando todos
incluidos, no existe dialogo entre ellos. La tirania, en el primer caso, es monar-
quica u oligarquica; pero en el otro, es demagdgica.

La mentira y el totalitarismo

En virtud de lo anterior, no sorprende que Arendt haya atribuido un papel espe-
cificamente politico a la verdad frente al fendmeno totalitario. Lo primero que
hizo el totalitarismo fue suprimir la manifestaciéon de las opiniones plurales, y
esto podia haber sido suficiente para destruir la vida publica. Sin ella, el sentido
comun, que nace en el espacio entre los hombres (inter-homines-esse), no pue-
de constituir un asiento firme para juzgar lo que estaba sucediendo. Pero Arendt
dice mucho mas. Lo que sefiala de manera explicita es que fue la destruccién
sistematica de la verdad, no su ocultamiento, lo que hizo el mayor dafio al espa-
cio publico.

Es sabido que la mayoria de los regimenes politicos tiranicos y autoritarios
operan mecanismos de censura contra la expresion de las ideas y opiniones
de la gente.'? Todo hace suponer que la funcion de gobierno, para ser eficaz,

12 Sobre este tema, merece la pena el texto de J. M. Coetzee, Contra la censura. Ensayos sobre
la pasion por silenciar. México, Debate, 2007.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



Verdad y politica en Hannah Arendt @

demanda que sus imperativos no sean puestos en duda. Como Arendt supo ver
con claridad, las autoridades, con independencia de su naturaleza politica o
religiosa, al apoyarse en un principio de jerarquia —y no de igualdad— asumen
la validez a priori de sus mandatos, y niegan que por debajo de ellas pueda
alguien tener facultades para criticarla. La batalla por la llustracién, supuso que
los individuos, sirviéndose de su propia razon, eran capaces de informar el
juicio de sus gobernantes, como de cualquier otra autoridad presunta. Para ello
era menester, sin embargo, que dicha razén se sometiera a la criba de la deli-
beracion publica —‘uso publico de la razéon”—, donde su argumentacién habria
de ganar consistencia.

Lo que la autoridad rechaza por definicion es que el principio de su mando
sea puesto en duda. No interesa tanto aqui —aunque no es menos importan-
te— el constante uso de secretos que se califican como utiles en determinados
actos de gobierno; ni el engano recurrente a adversarios y detractores politicos.
Mas bien se quiere llamar la atencién sobre un tipo de censura singular que
suele ser presentada como una defensa de la verdad. En el primero de los
casos ocurre un disimulo u ocultamiento de una verdad cuyo conocimiento
publico podria erigirse en amenaza para la estabilidad del gobierno -verbigracia,
la presunta “guerra sucia” del gobierno mexicano para combatir a la disidencia
politica, armada o civil-; pero en el segundo, que es el de mayor gravedad para
Arendt, la verdad es distorsionada con el objetivo de hacérsela irrebatible. Pero
como los hechos histdricos son datos duros que resisten bien la manipulacion,
por estar “a la vista de todos”, la defensa de la Verdad llevada a cabo por el
régimen se manifiesta entonces, sobre todo, como batalla de interpretaciones
u opiniones; o como una destruccion organizada de los datos.

De este modo, por ejemplo, al ser descubierto que Irak no poseia arsenal
nuclear o armas de destruccion masiva, “dato duro” que habria servido de sus-
tento a la invasion norteamericana, el gobierno del presidente George Bush se
vio en la necesidad de cambiar su discurso inicial hacia uno de caracter mas
metafisico y religioso, que incluia a dicho pais en un supuesto “eje del Mal”.
Con ello, dicho discurso se hacia mucho mas resistente a la critica. ¢ De qué
manera puede ser falsada una afirmacion semejante?

Llevado a ese lugar el discurso politico avanza por peligrosos derroteros,
que fue lo que Arendt supo anticipar. Lo que aqui se defiende es que se puede
continuar defendiendo la pertinencia de la nocion de verdad en la vida politica,
incluso cuando no se trate con el tipo de datos verificables por la experiencia
sensible. El ejemplo anterior en realidad no niega que el campo de las ideas

3 Immanuel Kant, “; Qué es la llustracion?”, en Filosofia de la historia. Madrid, FCE, 1997, pp. 25-38.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



@ Alejandro Sahui Maldonado

sea inmune a la critica racional, o no admita criterios de correccion-verdad. Lo
que pone de relieve es una tergiversacion del discurso politico, asi como el
desbordamiento injustificado de sus limites. Porque, mas alla de si es o no po-
sible conocer a ciencia cierta lo que es el Mal, y si en el universo del mismo se
halla Irak o cualquier otro pais, se ha de discutir previamente si un gobierno,
del orden secular, debe tener como competencia la guerra contra el Mal, mas
alla de las amenazas particulares de sus supuestos representantes. Es enton-
ces la confusion —deliberada en el fendmeno totalitario— de lo que puede ser
dicho validamente como una pretension de verdad y lo que no, lo que ocasiona
la pérdida del suelo firme sobre el que pueden construirse los acuerdos entre
ciudadanos.

Una afirmacion como la anterior sobre el Mal, con mayusculas, metafisico,
no es susceptible de verificacion ni de falsificacion. No apela a los hechos —
aunque intente acomodarlos en un relato coherente. Sin embargo, en sentido
estricto tampoco apela a la razén. Busca mas bien movilizar con elocuencia los
sentimientos de la gente, concitando sobre todo afectos y temores. Cuando asi
procede se convoca también a la unidad de la comunidad, y se alerta contra
una disidencia ignorante o perversa. Sobre el particular, Richard J. Bernstein
sefala:

Quisiera examinar esta nueva popularidad tan de moda del discurso sobre el
bien y el mal y decir que constituye un abuso del mal, un abuso peligroso. Es
un abuso porque, en lugar de invitarnos a cuestionar y a pensar, el discurso
del mal es utilizado para reprimir el pensamiento. Esto es muy peligroso en
un mundo complejo y poco seguro. El nuevo discurso sobre el bien y el mal
carece de matices, de sutileza y de discernimiento sensato [...] Nuestras
declaraciones sobre el mal y el “eje del mal” tienen su paralelo en el discurso
fanatico de una jihad decidida a eliminar a los malvados infieles.'®

La critica del principio jerarquico, traducida en la negativa a reconocer la igual
competencia de todas las personas para conocer la verdad, o para distinguir el
bien del mal, saca a la luz la fragilidad de una autoridad que se autocomprende
ajena al juicio de esas personas. Por esta razon importa tanto a toda autoridad
politica o religiosa, el relato de los origenes. Los mitos de la revolucién y de la
revelacion; héroes y santos; traidores y demonios; deben ser defendidos a foda

14 Cf. Richard J. Bernstein, El mal radical. Una indagacién filoséfica. Buenos Aires, Lilmod, 2004.
5 R. J. Bernstein, El abuso del mal. La corrupcion de la politica y la religion desde el 11/9. Buenos
Aires, Katz, 2006, pp. 28-29.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



Verdad y politica en Hannah Arendt @

costa como dogmas de fe, ha de ser inmunes a toda critica. Ello es asi porque
en ellos se juega la supervivencia misma de dicha autoridad.

Si la autoridad se apoya en este tipo de relatos que buscan hacerse pasar
por verdaderos, suprimiendo cualquier critica, Arendt habria hecho bien al de-
fender que en el espacio publico prevaleciera el mayor numero de perspectivas
posible, en conceder a todos la libertad de expresar sus puntos de vista sobre
la verdad. Su pesimismo contra la nocién de verdad era una consecuencia
de los intereses particulares de ciertos profesionales por acomodar sus saberes
al relato de la autoridad, dotandole de coherencia y prestigio argumentativo.

Pero tal vez el problema de fondo no sea si los miembros de una comunidad
politica estan de acuerdo en atribuir firmeza a los principios sustantivos de una
revolucién o revelacion, o la decisién conjunta de mantener sus postulados a toda
costa. Lo que el totalitarismo demostré es que con independencia de la adhesion
colectiva a una decision semejante, como algo distinto pero vinculado a ella,
permanece como problema practico la cuestion de la verdad del relato fundacio-
nal. La revolucidn tendria quiza otros héroes y traidores. Asimismo, la revelacion
divina, cuya originalidad y autenticidad se veria tal vez amenazada con nue-
vos datos, admitiria una infinidad de interpretaciones razonables.

Por esta razén son los datos que arruinarian la plausibilidad de la narrativa,
los que se eliminan o reemplazan. Son ellos los que la autoridad procura cen-
surar. Pero para lograrlo no compite en igualdad con quienes pretenden contra-
decirla. La autoridad no da la batalla en la arena de las argumentaciones, y en
ese sentido no juega limpio. Ya antes se habia dicho que la autoridad se basa-
ba en el principio de jerarquia. En tal virtud, al defender sus pretensiones no
dice nada en favor de su contenido o consecuencias practicas, sino que se
refiere a la superioridad de ciertas cualidades intrinsecas; a su infalibilidad,
sabiduria, expertiz, etcétera. Esto al menos cuando tal autoridad no tiene a su
alcance los suficientes recursos como para ejercer una violencia efectiva contra
“herejes y librepensadores”. En cambio, si los posee, no duda en eliminar ad-
versarios y disidentes, destruir registros o fabricar datos.'®

16 Lleva razon por tanto Russell al observar el parecido entre los males de la cristiandad en las
edades de la fe y el totalitarismo, en relacion con los procedimientos empleados para la defensa
de sus doctrinas. La diferencia entre ellos habria sido unicamente de grado, de una mayor o menor
eficacia en los instrumentos al alcance. (Bertrand Russell, “; Puede la religién curar nuestros males?”,
en Por qué no soy cristiano. Barcelona, Edhasa, 1999, p. 299.) Existe evidencia de esa estrategia
destructiva de ciertas verdades de la fe para los americanos nativos, llevada a cabo con eficacia
por la iglesia catdlica. (Serge Gruzinski, La guerra de las imagenes. De Cristobal Colén a “Blade
Runner” [1492-2019]. México, FCE, 1994.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



@ Alejandro Sahui Maldonado

Para Arendt, entonces, contra su afirmacién de que verdad y politica “nunca
se llevaron bien”, y pese a la desconfianza que sentia hacia fildsofos y expertos
alejados de la esfera publica, la verdad impone limites infranqueables al discur-
so politico. Uno no esta autorizado a opinar cualquier cosa, si al hacerlo pasa
por alto los datos objetivos de la realidad. Por esta razén, reconoce:

Los hechos dan origen a las opiniones, y las opiniones, inspiradas por pasio-
nes e intereses diversos, pueden diferenciarse ampliamente y ser legitimas
mientras respeten la verdad factual. La libertad de opinién es una farsa,
a menos que se garantice la informacion objetiva y que no estén en dis-
cusion los hechos mismos. En otras palabras, la verdad factual configura
al pensamiento politico tal como la verdad de razén configura a la especula-
cion filosofica.'”

Debido a que la accion politica ocurre en el mundo de los fenédmenos, que
es por definicién contingente, los gobernantes pueden con relativo éxito, obrar
sobre sus verdades mediante la destruccion o sustitucién de los datos. No
obstante, son incapaces de afectar directamente, mediante el recurso de la sola
violencia, el universo de las verdades de razén. Esto no quiere decir que no lo
pretendan, sino que sus recursos son menos efectivos en este dominio. Por
este motivo, una de las estrategias empleadas para anular este tipo de verda-
des, cuando la censura fracasa —o cuando el propio gobierno la considera
“politicamente” incorrecta— es buscar convencer que, en el plano de las ideas,
las verdades valen lo mismo que las opiniones.

Se diria que es aun mas inquietante el que, en la medida en que las verdades
factuales incomodas se toleran en los paises libres, a menudo, en forma
consciente o inconsciente se las transforma en opiniones, como si el apoyo
que tuvo Hitler, la caida de Francia ante el ejército aleman en 1940 o la poli-
tica del Vaticano durante la Segunda Guerra Mundial no fueran hechos his-
téricos sino una cuestion de opiniones. En vista de que esas verdades de
hecho se refieren a asuntos de importancia politica inmediata, lo que aqui
esta en juego es algo mas que la quiza inevitable tension entre dos formas
de vida dentro del marco de una realidad comun y comunmente reconocida.
Lo que aqui se juega es la propia realidad comin y objetiva y éste es un
problema politico de primer orden, sin duda.’®

7 H. Arendt, “Verdad y politica”, en Entre el pasado y el futuro..., p. 250. (Las cursivas son mias).
18 Ibid., pp. 248-249. (Las cursivas son mias)

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



Verdad y politica en Hannah Arendt @

Aligual que Hannah Arendt, George Orwell fue consciente de esta estrategia
deliberada de transmutar las verdades en meras opiniones. La misma podia
ser descubierta en las sociedades liberales, y no necesariamente impuesta por
una autoridad politica tiranica, sino incluso por el monopolio privado de los
medios de comunicacion, los burdcratas, el cine, la economia, etcétera: “[...]
para que el totalitarismo corrompa no es necesario vivir en un pais totalitario.
El mero predominio de ciertas ideas puede diseminarse como una especie de
veneno, que hace que un tema tras otro se vuelva imposible”.'®

Verdad y democracia deliberativa

Para Hannah Arendt, en términos histéricos, el conflicto entre verdad y politica
habria surgido a partir de dos modos de vida diametralmente opuestos: la vida del
filosofo y la vida de los ciudadanos. Lo que aqui se sostiene es que esta oposicion
no es resultado en estricto sentido de la naturaleza del trabajo filoséfico-cientifico.
En primer lugar, depende de una concepcion del proceso de pensamiento como
si ocurriera en solitario, lejos de la mirada y el dialogo con otros.?® Como si el
fildsofo hablara unicamente consigo mismo, y su sola responsabilidad fuese
la coherencia interior. En segundo lugar —y aqui Arendt si tendria buenos
motivos para desconfiar— se refiere a la tentacién autoritaria de los “profesio-
nales de la verdad”, reflejada en el deseo de imponer a toda costa sus ideas, y
a su corriente desinterés por discutirlas con la “gente vulgar”. La actitud de
superioridad otorgada por alguna competencia singular o diploma universitario,
que demanda adhesién a priori, no es poco frecuente en el gremio académico. No
obstante, se cree que hay una gran diferencia entre rechazar la dominacion de
sabios, sacerdotes o expertos, y excluir las pretensiones de verdad incorporadas
en sus ideas, doctrinas o teorias.

En cualquier caso, pese a la querencia de Arendt por el modelo ateniense
de una democracia ampliamente deliberante, tampoco del lado de los ciudada-
nos hay suficiente evidencia de mayorias dialogantes, incluyentes y respetuosas.
Si el ciudadano no se empefia tanto en sostener sus opiniones, tal vez sea

9 George Orwell, “Los impedimentos de la literatura”, en Letras Libres, agosto, 20086, afio Vill,
nam. 92, p. 20. Desde luego, la extrema destruccién y manipulacion de la verdad llevada a cabo
por el totalitarismo, y el absoluto control del hombre por el hombre, fueron narrados por dicho autor
en su obra — de ficcion?— 71984.

20 Al respecto, H. Arendt, “Thinking and Moral Considerations: A Lecture”, en Social Research,
38/3.1971.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



@ Alejandro Sahui Maldonado

porque no tenga buenas razones a su favor; no por ser mas amable. La tirania
de los ciudadanos podria resultar mucho mas sultil, pero igual de efectiva. Si
se cree que a final de cuentas no importa mucho la verdad o correccion del
juicio, sino tener a la mayoria de parte de uno, la politica quedara peligrosamen-
te comprometida. El desprecio de la actividad del pensamiento; el abandono de
la politica cultural, cientifica y tecnolégica en una comunidad; la supresion de la
verdad histérica y la memoria colectiva; conllevan un riesgo enorme para la li-
bertad de los seres humanos.

Debido a que la intuicion de Arendt esta concernida con la maxima apertura
del espacio publico, lleva razén al defender con firmeza la aparicion de todas
las opiniones y puntos de vista en publico. La pretensién de que quien sosten-
ga una perspectiva o creencia distinta a la mayoritaria debe ser capaz de ar-
ticular un argumento irrebatible para convencer al resto, es absurda y excluyen-
te.2" Quienes sufren marginacion, pobreza, desigualdad, dificilmente disponen
de medios para que sus denuncias sobre lo que perciben como dafoso, sean
integradas en un discurso plenamente coherente. Su sola aparicién en publico
constituye un reto para una politica distanciada de las necesidades humanas
mas urgentes, y enfocada sobre todo a satisfacer intereses y preferencias.

Sin embargo, nada autoriza a rechazar en el espacio publico el tipo de sa-
beres que permitieran descubrir esas circunstancias de dafio y vulnerabilidad
como errores politicos. Quiza sea ésa la mejor arma que pueda brindar la
“verdad” a los seres humanos en desventaja. Por esta razén, el propio Carlos
Marx —quien siempre insistié en el deber de transformar el mundo, y no sélo
de pensarlo— observé con agudeza: “la ignorancia nunca le ha hecho bien a
nadie”.??

Si se considera lo anterior, el enunciado de que “la verdad nos hace libres”,
defendido por la iglesia catdlica, puede entenderse de un modo benévolo. No es
“La Verdad’ como un dogma incuestionable o como un dato autoevidente,
sino una concepcién de la verdad que es el resultado mas o menos seguro de
un proceso deliberativo libre e incluyente del mayor nimero de perspectivas;

21 Lo anterior ha sido desarrollado ampliamente por Iris Marion Young, Inclusion and Democracy.
Oxford, Oxford University Press, 2002.

22 Apud Ricardo Cayuela Gally, “La izquierda y sus dilemas. Mesa redonda con Roger Bartra,
Ugo Pipitone, Jesus-Silva Herzog Marquez y José Woldenberg”, en Letras Libres, mayo, 2008, afio
X, num. 113, p. 39.

23 Sobre una verdad semejante, Bernstein ha sefialado: “Para decirlo de una forma mas técnica,
estoy refutando el hecho de que existan episodios epistemolégicos que se autocorroboran: episodios
en los que el mero hecho de que éstos existan tengan como resultado un conocimiento genuino.
Sellars llama a esto ‘el mito de lo dado™. (R. J. Bernstein, El abuso del mal, p. 34.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



Verdad y politica en Hannah Arendt @

de lo que en cada caso se da por sentado como firme, hasta que no aparez-
ca nueva informacién para revisarla. La misma Arendt terminara por adhe-
rirse a una concepcion similar para referirse a la verdad como un limite de
la esfera politica, y, por esta razén, como condicién de la libertad humana:

Sin embargo, lo que aqui quiero demostrar es que, a pesar de su grandeza,
toda esfera es limitada, que no abarca la totalidad de la existencia del hombre
y del mundo. Esta limitada por las cosas que los hombres no pueden cambiar
segun su voluntad. Sdlo si respeta sus propias fronteras, ese campo donde
tenemos libertad para actuar y para cambiar podra permanecer intacto, a la
vez que conservara su integridad y mantendra sus promesas. En términos
conceptuales, podemos llamar verdad a lo que no logramos cambiar.?*

Si esto es asi, ¢ como podria la verdad ser reconciliada con la autoridad —lo
que era el problema inicial?,  no acaso también se considera un logro moderno
el reconocimiento de que “la autoridad y no la verdad hacen la ley”? Permita-
seme para concluir, indicar que esos enunciados se oponen soélo en apariencia.
El objeto principal de la autoridad politica esta en la atribucion de mandar y
exigir el cumplimiento de sus 6rdenes aun mediante el recurso a la violencia.
Dicha atribucion, para ser legitima, no puede ser deducida, a partir de la mo-
dernidad, sino de los principios de autonomia y autodeterminacion individuales.
Estos dos principios se asocian a la voluntad, no a la inteligencia humana. Y
aunque la voluntad so6lo actua responsablemente junto a ésta, ello es algo que
no puede ser garantizado allende los propios individuos. En cualquier caso, no
con el uso de la fuerza.

Quienes confian en los procesos deliberativos de la democracia, asumen
que el solo hecho de la convivencia cooperativa, mas o menos ordenada, pa-
cifica y respetuosa de las minorias, es mejor que cualquier orden ético-moral
impuesto por la fuerza, trascendente a la inteligencia y voluntad unidas de la
mayoria de los ciudadanos. Lo anterior no contradice la imagen del poder que
tenia Arendt, que no es sindnimo de violencia o fuerza. Sobre todo porque dicho
poder es reconstruido en su dimensioén comunicativa, que atribuy6 a la capa-
cidad de los hombres de hablar y actuar juntos en calidad de iguales.?® Lo
que hizo posible esa capacidad fue el hecho de compartir un mundo en comun,

24 H. Arendt, “Verdad y politica”, en Entre el pasado y el futuro..., p. 277. (Las cursivas son mias)

25 En este sentido, la nocion de poder de Arendt difiere notablemente de la de Weber, para quien
en ultima instancia, el poder consiste en la capacidad que se posee de imponer un mandato sobre
otro, aun en contra de su voluntad. (Max Weber, Economia y sociedad. Esbozo de sociologia
comprensiva. Madrid, FCE, 1993, p. 43.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



@ Alejandro Sahui Maldonado

que operd como el asiento normativo de sus juicios y opiniones. El ciudadano
de la polis no discutia sobre los temas del técnico, experto o fildsofo, no porque
fueran poco importantes, sino porque se daban por sentados por una organi-
zacion jerarquica apoyada en el dominio de unos pocos.

Si esto era o0 no producto de la injusticia, es otra cuestion. En cualquier caso,
muestra que los asuntos acerca de la verdad que afectan el universo de la
politica, no pueden en ningun caso ser ignorados. Alguien tiene que ver por ellos,
ya que el mundo social y natural impone constricciones precisas que no pueden
ser obviadas sin consecuencias.

Lo anterior —contra Arendt— no debe entenderse en términos de exclusion
entre verdad y politica; entre fildsofos, ciudadanos y gobernantes. Aquéllas se
cuidan y apoyan entre si. Es su confusion o su olvido lo que representa una
auténtica amenaza a la libertad de la gente.

Por esta razén, una de las principales batallas politicas de los regimenes en
transicion a la democracia, tiene que ver con el descubrimiento de la verdad.
Con una lucha contra la falsificacion del pasado, que haria imposible en la vida
practica la reconciliacion entre los ciudadanos. Dice Tzvetan Todorov:

Ninguna institucion superior, dentro del Estado, deberia poder decir: usted no
tiene derecho a buscar por si mismo la verdad de los hechos, aquellos que
no acepten la version oficial del pasado seran castigados. Es algo sustancial
a la propia definicion de la vida en democracia: los individuos y los grupos
tienen el derecho de saber, y por tanto de conocer y dar a conocer su propia
historia; no corresponde al poder central prohibirselo o permitirselo.?®

Atreverse a pensar por uno mismo, signo de emancipacion, pasa por reco-
nocer a todos incluso el derecho a equivocarse, de errar el juicio sin ser objetos
de violencia por esa razén. Lo anterior no implica transigir con la ignorancia y
el error. Significa mas bien la atribucion a cada persona, como una condicion
para vivir juntos en paz, de las facultades de racionalidad y razonabilidad —no
de omnisciencia ni infalibilidad. Esa atribucién a priori, es cierto, puede ser
falsada por el rechazo del dialogo, la intolerancia y la exclusion del extrafio. Son
tales acciones, y no directamente los errores del pensar y el juicio, las que
deben ser prohibidas con determinacion por la autoridad politica.

Para ello es importante que los ciudadanos lleguen a ponerse de acuerdo
—y en esto es fundamental la promocion y cuidado de la ciencia— acerca de
los limites de lo que puede ser discutido en términos de verdad en la esfera

26 Tzvetan Todorov, Los abusos de la memoria. Barcelona, Paiddés, 2000, pp. 16-17.

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



Verdad y politica en Hannah Arendt @

publica, y de lo que en cambio debe dejarse a la opinién y voluntad mayoritaria.
La principal ensefianza de Arendt, su sospecha contra la idea de verdad, en-
tonces, radica en haber subrayado la dimension contingente del mundo huma-
no. En haber prevenido contra toda idea de naturaleza, historia u orden, en
donde la libertad fuese inoperante. Porque si la libertad no se entiende como
espontaneidad y radical indeterminacion; si no hay otros mundos posibles; o si
no es posible dar nacimiento a algo totalmente nuevo, entonces, la politica no
merece mucho la pena.

Conclusiones

Hannah Arendt solia desconfiar de los usos de la verdad en la politica. Como
es sabido, la imagen de la autoridad proyectada por Platon, segun la que los
conocimientos expertos estaban del lado sélo de los gobernantes, y no de las per-
sonas sujetas a su mandato, contradecia la concepcion de Arendt acerca del
espacio publico. En éste no debia existir asimetria entre los individuos. Por lo
tanto, todos estarian en iguales condiciones para participar y deliberar sobre
los asuntos de interés comun. La idea de que la verdad constrifie en razén de
su objetividad, hizo pensar a Arendt que no tenia cabida en el mundo publico.
Debido a que la politica es el espacio de la accioén, que por oposicion a labory
trabajo, es libre, espontanea y contingente, Arendt supuso que no podia atri-
buirse firmeza y necesidad a ninguno de sus postulados. Hacer lo contrario
implicaria negar la posibilidad de deliberar, de explorar nuevos universos para
la accion.

La doxa u opinion se convirtio para la filésofa en el candidato idéneo para
reemplazar a la verdad en la vida publica. El ideal politico pasaria entonces por
la mera multiplicacion de las opiniones, la visibilizacion de todos los puntos de
vista lo mas abierta posible. Al rechazar el cognitivismo, y con él la oportunidad
de discriminar entre dichas opiniones, Arendt hubo de concentrarse en el hecho del
acuerdo —lo que Habermas critico—. Porque si no existe un punto firme que
permita discernir entre lo bueno y malo, lo correcto e incorrecto en politica,
¢ desde qué lugar puede llevarse a cabo la critica publica?, ,como podrian las
personas y grupos en desventaja denunciar que su situacion no es infortunada,
sino injusta; o dicho de otro modo, que es el resultado de decisiones colectivas
equivocadas?

Hannah Arendt fue consciente de esta dificultad. Al estudiar los regimenes
totalitarios, observé justamente que su desprecio por la verdad fue lo que llevé
a la destruccion de la esfera politica. Destruyendo registros, datos y eliminando

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.



@ Alejandro Sahui Maldonado

personas, el totalitarismo no simplemente mentia, sino que falseaba la realidad.
Sila mentira requiere de la verdad para ser verosimil, dichos regimenes crearon
una realidad irresistible a la critica. Hacia falta para ello un punto firme de apo-
yo, un mundo compartido como condicion para poder juzgar. En los términos
de Arendt, era menester algo “que no se pueda cambiar”. Siempre es debatible
quién tuvo culpas en la Segunda Guerra, pero “lo que no se puede decir es que
Polonia invadié Alemania”.

Es esta pretension de objetividad de la verdad, de firmeza, lo que la convier-
te en una herramienta fundamental del espacio publico. Lo anterior no implica,
sin embargo, defender a quien se ostente circunstancialmente como su posee-
dor o guardian. Sucede todo lo contrario, la nocion de verdad es exigente y
apela a la inteligencia y critica racional. No se la puede defender con el mero
recurso de la autoridad a la violencia.

Defender la verdad en politica tampoco significa que ésta siempre se apare-
cera claramente. En muchas ocasiones persistiran las dudas en torno a la ca-
lidad de nuestras decisiones. No obstante, como se dijo, que la complejidad de
ciertas operaciones matematicas ocasione que aumenten los errores, no lleva
a dudar de su objetividad, ni a instruir a los estudiantes a que resuelvan sus
problemas con base en sus apreciaciones personales.

Por otra parte, existe también un reclamo demagdgico que niega a la verdad
cualquier tipo de virtud en politica. Como cuando se afirma que uno no esta
obligado a justificar sus opiniones y puntos de vista frente al resto de la gente.

Lo que aqui se sostiene es que cuando las opiniones son el apoyo de acuer-
dos y decisiones publicas, cuando tienen consecuencias practicas sobre la vida
de las personas, deben poder ser evaluadas con criterios de verdad y correccion.
Negarlo sugeriria que la autoridad de la mayoria, del “Pueblo”, es inapelable.

La nocidon de democracia deliberativa pone de manifiesto la dimensién prac-
tica y epistémica de los acuerdos publicos. La primera se refiere a la inclusién
de todos y cada uno de los individuos, en respeto de su autonomia; y la segunda
a la calidad de sus argumentos. La verdad es una herramienta fundamental
para el espacio publico democratico.

Fecha de recepcion: 17/05/2010
Fecha de aceptacion: 24/01/2011

EN-CLAVES del pensamiento, afio VI, nim. 11, enero-junio 2012, pp. 81-98.





