
EN TORNO A LA NECESIDAD  
DE LAS HUMANIDADES Y DE LA ÉTICA  

EN LA UNIVERSIDAD
1Cátedra unesco de Ética  

y Derechos Humanos y  
Dirección de Desarrollo Humano

Dora Elvira García y  
Margo Echenberg*

El humanismo no es un saber,  
sino una forma de ser.

Eduardo Nicol,  
Ideas de vario linaje.

De entre las crisis que el mundo contemporáneo ha vivido, hoy día además 
se suma una crisis que podemos llamar silenciosa, que da cuenta de la 

ausencia tan relevante de una formación humanística seria y contundente. Aun 
cuando sabemos que las humanidades han transformado el mundo en el que vivi-
mos y han desempeñado un papel fundamental en el proceso de la formación 
sociopolítica a grado tal que han apuntalado el desarrollo de la democratización de 
algunos países, la sociedad, en general, se preocupa de manera central en que 
haya que prepararse casi únicamente para una futura prosperidad económica 
centrándose en la ambición de tener ingresos a todos los niveles. 

La situación contemporánea, con toda su complejidad, nos obliga a insistir 
en la relevancia de las disciplinas humanísticas y de la ética y su insistencia en 

* Tecnológico de Monterrey, Campus Ciudad de México, México

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 45-56.45



46	 Cátedra unesco de Ética y Derechos Humanos-Dirección de Desarrollo Humano

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 45-56.

la aplicación del pensamiento crítico necesario para la vida y para el desarrollo 
de una inteligencia reflexiva en la vida cotidiana y en las experiencias comunes, 
ante el poder de la autoridad y ante el poder de algunas tradiciones que resul-
tan ciegas y, por lo mismo, dañinas. Tales disciplinas, asimismo, promueven la 
capacidad de la imaginación que hace florecer formas organizativas en los 
espacios sociales y suscitan una concientización humana, en un marco de 
ayuda e interdependencia mutua. Por ello la reflexión en torno a la condición 
humana y sus dificultades ha de ayudarse del cultivo de la imaginación desde 
un marco de humanización.

La importancia de comprender que la educación ha de brindar recursos de 
oportunidades para la riqueza humana no constituye, ni debe ser, únicamente 
una herramienta para el crecimiento económico. Así, la formación ha de abo-
carse a mejorar la calidad de vida desde perspectivas más humanas que des-
bordan lo meramente económico. Las universidades, en particular, han se 
servir como el locus de la reflexión en torno a ideas, valores y principios que 
pueden estar asediados en la vida social. Una posición economicista rompe con 
las pretensiones de humanización que caminan bajo la égida de las humanida-
des, y de entre ellas de la literatura, de las artes, de la historia, de la filosofía, 
y como parte de esta última, de la ética.

La necesidad de un bagaje de recursos humanísticos para todas las disci-
plinas apuntala los desafíos que hacen que “el intelecto se torne activo y com-
petente, dotado de pensamiento crítico para un mundo [que se presenta] 
complejo”1 en el que se precisan mentes críticas que sepan desbrozar la 
realidad. Este bagaje nos ayudará a distinguir las complejidades que hay en 
esta realidad para que, con los conocimientos aplicados, los estudiantes sean 
competentes no sólo para transformar la realidad sino también para hacerse 
cargo de ella de manera ética y responsable. Hoy por hoy la preocupación 
ética desborda los muros universitarios, como lo han expresado instituciones 
como la unesco que ha señalado con toda claridad su honda preocupación en 
la absolutización meramente económica de la vida humana. Pero es también 
fundamental que las universidades sean las sedes desde donde se plantea 
pensar estos temas de forma crítica y de manera independiente de cualquier 
programa nacional o político.

 Las humanidades preocupadas por el enaltecimiento humano constituyen 
un fin que a su vez incorpora en su seno la búsqueda de la vida buena, la cual 
resulta fundamental para la vida de la sociedad y puede con todo su equipaje 

1  Martha Nussbaum, Sin fines de lucro. Por qué la democracia necesita de las humanidades. 
Buenos Aires/Madrid, Katz, 2010, p. 39.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 45-56.

En torno a la necesidad de las humanidades y de la ética en la Universidad	 47

teórico-práctico ayudar a superar las crisis. La vida buena tan buscada en la 
construcción de las sociedades y situada en los anhelos de la ética, es funda-
mental para la vida en la sociedad. La vida buena se relaciona con la justicia 
y se extiende más allá de la normatividad de ésta, la cual constituye el esque-
leto mientras que la vida buena es la carne y la sangre.2 De este modo, la vida 
buena se compone de tres elementos: la virtud, los desarrollos de las dotes en 
talentos y la práctica de esos talentos, y en tercer lugar la vinculación entre 
las personas. Entre estos tres elementos la rectitud se ubica en el lugar su-
premo, por ello, los elementos de la vida buena están más allá de la justicia,3 
y por ello la cuestión del comportamiento ético es fundamental y se extiende 
más allá de la normatividad de la justicia. Esto se debe a que las actitudes mo-
rales de las personas, las actitudes virtuosas van más allá de la mera justicia. 
De ahí que es fundamental incidir y dirigirnos a este tema como tarea obliga-
toria en la universidad.

Pensar en las humanidades y en la ética es procurar la humanidad del ser 
humano. Humanismo y ética constituyen una unidad esencialmente indisoluble 
porque el humanismo es ante todo una concepción ética.4 Esta afirmación lleva 
implícito un saber profundo del ser humano con sus valores e ideales éticos 
que se resumen en la libertad y en la dignidad, en lo que es el ethos, que cons-
tituye el destino del ser humano. 

La realización del humanismo mediante las humanidades consiste en un 
proceso activo al ser formación o cultivo de la forma propiamente humana, es 
la construcción del ethos como tarea compartida socialmente, entre grupos y 
culturas. Tal proceso del humanismo implica la conciencia del pasado y tiene 
la confianza en un futuro como proyecto pleno. Así, “la vuelta humanista al 
pasado no implica veneración pasiva sino al contrario, es afirmación creadora 
del presente y del porvenir”5 del ser humano. Proyectar significa apuntar al 
futuro y este futuro significa posibilidad que va contra el aposentado escepti-
cismo de nuestra sociedad. Por ello, un proyecto educativo que ha apostado 
por la formación ética no es una utopía vana sino que gravita como puntal en 
la educación en tanto formación humana integral. La formación ética es una 
posibilidad que además de ser deseable es plausible. Ésa ha sido la apuesta 
de nuestra institución en donde se han implementado procesos de formación 
ética y que se articulan con la realidad para dar lugar a mejores situaciones 

2 Agnes Heller, Más allá de la justicia. Crítica, Barcelona, 1990, p. 371.
3 Idem.
4 Juliana González, El ethos, destino del hombre. ffl, unam/fce, 1996, p. 17.
5 Ibid., p. 28.



48	 Cátedra unesco de Ética y Derechos Humanos-Dirección de Desarrollo Humano

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 45-56.

para todos y que nos permitan vivir más humanamente, de manera más justa, 
más libre y alcanzando los fines más deseables como fines universalizables 
para todas las personas.6

 El humanismo y las humanidades implican la búsqueda de equilibrio y de 
armonía de las diversas facetas humanas, por ello se descarta el exceso hacia 
alguna de sus proyecciones de modo reduccionista. Este exceso o hybris ha 
sido lo que ha generado una conquista material irrefrenada del mundo propi-
ciando la violencia y la soberbia que han favorecido la deshumanización. En 
esta lógica surge la exigencia de una educación entendida como formación y 
paideia, para que nos haga comprender —a quienes habitamos este planeta— 
la distinción que desde las humanidades precisamos realizar entre las activi-
dades que son medios y aquellas que son fines. Esta comprensión nos dará 
la pauta para ubicarnos en la justa medida en las actividades que realizamos 
sin absolutizarlas, situando los diversos órdenes humanos en su preciso lugar, 
porque la enajenación y la deshumanización surge cuando se absolutizan 
acciones que son meramente instrumentales olvidando las dimensiones que 
son propiamente humanas. El mal contemporáneo con sus diversas facetas 
es el precio que el hombre ha tenido que pagar por el progreso cuando a la 
vez el ser humano pone a la venta su propio ser, da pie a ‘la venta del alma’ y 
junto con ella, la ‘venta’ de su propio hábitat: la destrucción del planeta”.7 Fren-
te a este ruin panorama las humanidades forjan una actitud crítica para juzgar, 
pensar, sopesar, deliberar sobre lo que hacemos en nuestras acciones cotidia-
nas. Por ello es que se imbrican y constituyen el ethos de las personas, y son 
hoy más que nunca, necesarias. La construcción de ese ethos se constituye 
como nodal por relevancia propia ante el horizonte de desmoronamiento moral 
que se nos impone. 

La realización del humanismo mediante las humanidades consiste en un 
proceso activo al ser formación o cultivo de la forma propiamente humana, es 
la construcción del ethos como tarea compartida socialmente, entre grupos y 
culturas. Tal proceso del humanismo implica la conciencia del pasado y tiene 
la confianza en un futuro como proyecto pleno. Así, “la vuelta humanista al 
pasado no implica veneración pasiva sino al contrario, es afirmación creadora 
del presente y del porvenir”8 del ser humano. Proyectar significa apuntar al fu-

6 Dora Elvira García González, “Conferencia. La responsabilidad de los educadores en el México 
actual: conocimientos teóricos como puntales de la praxis ética y ciudadana”, Santa Fe, 22 de 
septiembre de 2011, p.18.

7 Ibid., p. 31.
8 Ibid., p. 28.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 45-56.

En torno a la necesidad de las humanidades y de la ética en la Universidad	 49

turo y este futuro significa posibilidad que va contra el aposentado escepticismo 
de nuestra sociedad. Por ello, un proyecto educativo que ha apostado por la 
formación ética no es una utopía vana sino que gravita como puntal en la edu-
cación en tanto formación humana integral.

La formación ética es una posibilidad que además de ser deseable es plau-
sible. Esa ha sido la apuesta de nuestra institución en donde se han implemen-
tado procesos de formación ética y que se articulan con la realidad para dar 
lugar a mejores situaciones para todos y que nos permitan vivir más humana-
mente, de manera más justa, más libre y alcanzando los fines más deseables 
como fines universalizables para todas las personas.9

En un país urgido de estos recursos reflexivos que han de estar fundados en 
el conocimiento de la ética y en momentos en los que resulta impostergable un 
embate como en el que el Tecnológico de Monterrey se ha comprometido al 
implementar el proyecto de ética transversal, la relevancia de defender a la 
ética por su preeminencia y como punto de partida para el alcance de una ciu-
dadanía plena resulta fundamental y por ello inaplazable. Éste es el desafío que 
nos hemos propuesto, en aras de formar en nuestras aulas a personas críticas, 
íntegras, responsables, con una capacidad de discernimiento ético y en el ánimo 
de construir una sociedad más justa, más comprometida, más solidaria y más 
esperanzada en el futuro que ha de ser mejor. Para ello es preciso la disciplina 
en el aprendizaje de contenidos teóricos para después hacerlos tangibles en 
acciones.10

De no hacerlo así, seguiremos presenciando una incapacidad paa el pensa-
miento moral. La privación del juicio conlleva a la imposibilidad de distinguir el 
bien y el mal. La ligereza como se considera al mal se debe a la renuncia de la 
capacidad valorativa y nuestra negligencia reflexiva. Así, entonces, ese mal es 
cometido por la ausencia de pensamiento, por el derrumbe de reflexión y por 
la desaparición de apoyos conceptuales. La carencia de estos sustentos concep-
tuales que den lugar al actuar cotidiano genera un mundo superficial sin referen-
tes que den cuenta de la capacidad de valorar éticamente las acciones realiza-
das. Los conocimientos adquiridos en la universidad se han de apoyar en 
elementos teóricos y críticos que apuntalan la praxis poiético-constructiva de la 
humanidad, y desde ahí las competencias de los estudiantes emergerán para 
realizar una vida profesional, cívico-ética mucho más rica y más humanizada. El 
problema central es que —partiendo de la ligereza y la frivolidad con la que 
se consideran los asuntos eminentemente humanos— se posibilita cualquier 

9 Ibid., p. 18.
10 Ibid., p. 8.



50	 Cátedra unesco de Ética y Derechos Humanos-Dirección de Desarrollo Humano

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 45-56.

cosa, cualquier lance o suceso. De ahí se derivan las posibilidades de siempre 
ir más allá de los límites imaginables, rompiendo y rescindiendo de esa ma-
nera todo principio ético. Y desde ahí cualquier cosa es posible, y es por esas 
rendijas y resquicios por donde se cuela lo absurdo y lo arbitrario, lo perverso 
y lo malvado. 

Ser personas pensantes tiene que ver con la ética y nos hace únicos y au-
tónomos —en un sentido literal—, y nos aleja de las conductas grupales, de clichés, 
de consideraciones del montón y de acciones triviales.11 Por ello, una educación 
formativa desde las humanidades y desde la ética posibilitará que los conceptos 
fundantes de la vida ética aniden en el lenguaje y las acciones cotidianas de 
nuestros estudiantes y configuren así su cosmovisión que ha de ser de inclusión 
y de apertura plural. 

Una educación que pretende ser innovadora se refuerza mediante una cul-
tura humanística que fortalezca las capacidades de la imaginación y la inde-
pendencia de criterio y con esto fomenta —a la par— una cultura de la respon-
sabilidad. La capacidad de pensar en el lugar de los demás nos permite 
involucrarnos con los demás, entender sus sentimientos, sus sufrimientos, las 
expectativas y los deseos y aquí está el cultivo de la comprensión que permite 
ver el mundo a través de los ojos de los demás. Y esto tiene que ver con el 
desarrollo de la conciencia ética, ya que ver a los otros nos pone frente a 
ellos como personas, no como objetos, no intentando controlarlos ni esclavi-
zarlos sino buscando alcanzar un espacio en el que estamos con-los-demás, en 
forma cooperativa y participativa. Así, un interés genuino por las demás personas 
es detonado mediante esa capacidad de imaginar la experiencia de los demás y 
con un interés de carácter ético por los otros.12 

Éste es uno de los desafíos a los que nos enfrentamos, y que se basa en 
desarrollar ese pensamiento crítico que nos hará involucrarnos participativa-
mente en los asuntos públicos y comunes a través del diálogo abierto y reflexi-
vo. Con esto se procuraría contrarrestar el desinterés en relación a todo aque-
llo que implique las cosas de la comunidad, es decir, las cuestiones de la ciudad 
y de lo común. Los cambios han de venir desde dentro, desde nosotros, desde 
nuestras mentes en el pensar y en el hacer. En esa articulación y coherencia 
del pensar-decir-hacer evidencia la necesidad de hacer entender a los alumnos 
que el estudio cuando es serio y logra ser reflexivo y comprensivo de lo huma-
no impacta en las acciones cotidianas. Tal impacto redundará en los espacios 
profesionales frente a los cuales nuestros educandos con su formación en ética 

11 Ibid., p. 4.
12 Cf. M. Nussbaum, op. cit., p. 139.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 45-56.

En torno a la necesidad de las humanidades y de la ética en la Universidad	 51

tendrán herramientas críticas para poder dilucidar algunas decisiones con im-
plicaciones éticas. 

Educar en la ética es un gran reto ya que el espacio público está marcado 
por la impronta de una fuerte competencia, con lo que pretender educar —que 
significa transmitir sentido— tiene que ver con la conformación de un mundo 
humano y con él de un mundo ético. Todos sabemos cómo es que nuestro 
planeta se ha puesto al servicio de intereses que, lejos de buscar una mejo-
ra para toda la sociedad integral, responden a la toma de ventajas de carác-
ter principalmente económico, de grupos que se ubican en medio de relacio-
nes sociales profundamente asimétricas. Esta situación además de generar 
enormes injusticias en lo económico y lo social, también se extiende a otros 
campos de la realidad social en donde ha impuesto su racionalidad reduccio-
nista, que todo lo somete a criterios de utilidad y eficiencia, so pena de la 
destrucción de las personas dentro del mundo. Ahí el espacio de la ética 
ecológica tan igualmente urgente.

De ahí que, la tarea de nosotros educadores, para ser de verdad una edu-
cación ética y una verdadera formación en la que se cifra su razón de ser, 
necesita recuperar un sentido humano compartido, con un carácter solidario y 
comprometido. Sólo podrá obtenerse a través de una toma de conciencia de 
lo humano, desde una reflexión crítica de carácter ético. Únicamente con ele-
mentos conceptuales fuertes es que los estudiantes podrán discernir, buscar, 
comprometerse, proponer y generar el crecimiento de sí mismos como perso-
nas, pues ponen en movimiento sus potencialidades que son las que propician 
el enriquecimiento y el desarrollarse desde lo más hondo, en tanto personas.13 
Ésta es nuestra meta y nuestra tarea a través de los proyectos que están en 
proceso.

Pensar y actuar desde la ética nos permitirá comprender las posibilidades 
de contrarrestar una cultura de la fuerza, de la guerra y la violencia como la que 
vivimos. El criterio de lo humano prevalecería y con él se posibilitaría un espa-
cio de diálogo y de paz.14 

Lo que hemos implementado nos muestra que los resultados están a la 
vista. Las batallas que se llevan a cabo hoy día se alimentan de las fuerzas de 
la codicia que impulsan la violencia y la deshumanización en vez de aquellas 
que impulsan la cultura de la equidad y el respeto entre las personas. Para eso 
sirve el aprendizaje teórico-práctico de la ética, para formar un mundo en el que 

13 D. E. García González, op. cit. 
14 Federico Mayor Zaragoza, “El cometido ético de la universidad del siglo xxi”, en Revista 

Pensamiento y Cultura, núm. 5, 2002, pp. 151-155.



52	 Cátedra unesco de Ética y Derechos Humanos-Dirección de Desarrollo Humano

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 45-56.

valga la pena vivir, en el que compartan las visiones de los otros seres humanos 
en tanto dignos de respeto con sus propios pensamientos y con el ánimo de 
superar el miedo y la desconfianza en pro de un debate signado por la razón y 
por el sentido de los demás.

Entonces, vemos la necesidad de reflexionar sobre todos y cada uno de los 
problemas éticos que se encuentran en la vida humana. Ellos se ubican asimis-
mo en las diversas disciplinas del conocimiento y de la praxis universitaria. Por 
ello ha sido necesario buscar un recurso académico serio que articule y en-
garce las preocupaciones humanas desde la ética. Esto significa que la inte-
gración de la ética en la currícula tiene que hacerse de manera transversal, es 
decir buscando los cruces en los que se hace presente la ética en las diversas 
asignaturas. Tal perspectiva busca repensar y problematizar aquellas cuestiones 
de índole ético que se involucran con las diversas líneas de pensamiento y 
acción humanas situadas en el aprendizaje universitario. Los recursos centrales 
que ayudarán a generar cambios en las acciones que realizamos en nuestra 
sociedad deberán ubicarse desde la reflexión y la argumentación, habrán de 
iniciar en las aulas universitarias que enaltezcan lo humano mediante las hu-
manidades y mediante el apuntalamiento que significa dar marcha a un proyec-
to transversal de concientización y sensibilización críticas a partir del debate 
de problemas éticos, llevados a cabo desde el aula. Vale la pena aclarar que un 
proyecto de índole transversal no supone la supresión de especialistas en ética 
y las materias especializadas que imparten, que han sido, son y serán vital para 
toda universidad por las razones expresadas líneas arriba. Más bien, la labor 
de los especialistas se verá ampliada al servir estos como guías en la materia 
para con sus colegas en otras disciplinas.

En lo que sigue, explicaremos la organización y funcionamiento del proyecto 
de Ética Transversal que se ha implementado en el campus Ciudad de México del 
Tecnológico de Monterrey, con la intención de señalar en qué medida la articu-
lación y coherencia del pensar-decir-hacer se debe y se puede reproducir en una 
comunidad universitaria. Para ello, un grupo de profesionales de la educación, 
humanistas todos, hemos implementado procesos de formación para sortear y 
alcanzar la posibilidad del aprendizaje de la reflexión ética en los salones de 
clases desde la multidisciplina y la interdisciplina. Se plantean categorías cen-
trales de la teoría ética distinguiéndolas de las cuestiones morales, buscando 
argumentar y no sólo opinar. De ahí que sea importante mostrar los conceptos 
básicos que han de pretender la comprensión y el conocimiento para problema-
tizar la realidad en la que estamos inmersos. Los casos que cada profesional 
destaque son problematizados éticamente no para buscar soluciones, sino para 
comprender el vasto campo en que se mueve la ética en nuestra sociedad.



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 45-56.

En torno a la necesidad de las humanidades y de la ética en la Universidad	 53

Los académicos contamos con el apoyo de la Dirección de Desarrollo Hu-
mano para regir el componente de facilitación y gestión del proyecto, que inclu-
ye la promoción de los talleres de capacitación en Ética transversal, el diseño 
instrucccional del mismo, el seguimiento de los avances de los profesores en el 
proceso de certificación, así como vincular especialistas con profesores en otras 
áreas. Los esfuerzos de todos se reportan en la plataforma electrónica de Black-
board, en donde quedan registrados todos los datos, actualizaciones, reconsi-
deraciones, propuestas y mejoras a las actividades. Es entonces de este tra-
bajo que podemos reportar que, en el periodo agosto-diciembre 2011, gracias 
al apoyo, conocimiento y monitoreo de nueve expertos organizados alrededor 
de la Cátedra unesco en Ética y Derechos humanos, 63 profesores han parti-
cipado en la aplicación de actividades de aprendizaje con Ética. 31 de ellos ya 
han concluido el proceso de Certificación en Ética Transversal Básica. Este 
trabajo ha impactado la formación de 3063 alumnos de todas las Escuelas que 
agrupados en 126 aulas, estudian 87 materias de diferentes disciplinas de Cien-
cias de la Vida, Humanidades y Ciencias Sociales, Diseño, Ingeniería y Arqui-
tectura, así como de Negocios, todas ellas se distinguen curricularmente por la 
asignación del atributo ceti (Curso con ética).

El proyecto de capacitación e implementación del seguimiento de Ética 
Transversal se ha realizado en el marco de dos fases: la primera es la capa-
citación en torno a lo que es la Ética Transversal y la segunda la del segui-
miento de la implementación en el aula. La primera puede llevarse a cabo ya 
sea con el taller que los académicos especialistas en ética impartimos en 
conjunción con la Dirección de Desarrollo Humano, o a partir de los cursos que 
históricamente ha impartido nuestra institución en el pasado, también desde 
esta misma. 

Después de esta primera fase, los profesores realizan al menos una activi-
dad que tiene que ver con la disciplina propia y en la que está presente un 
problema ético. Se trata entonces de que la problematización de carácter ético 
se articule con alguno de los temas de su curso. Esta actividad es revisada por 
los miembros de la Cátedra unesco de Ética y Derechos Humanos quienes 
apoyan para su mejor desarrollo mediante una rúbrica de lo que ha de ser la 
actividad. Se revisan los aspectos indispensables para la realización satisfac-
toria de este ejercicio que son los siguientes: si el profesor(a) problematiza en 
su actividad desde la ética conectando con la disciplina respectiva, así como 
si los alumnos lograron una actitud reflexiva y crítica, si problematizan ética-
mente a través del cuestionamiento, si en la actividad se aportan conceptos 
de la ética y los vinculan con su propia disciplina, si se promueve la reflexión 
incidiendo en el pensamiento crítico del alumno. Asimismo, se busca asegurar 



54	 Cátedra unesco de Ética y Derechos Humanos-Dirección de Desarrollo Humano

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 45-56.

que los alumnos logren argumentar desde la ética con buenas razones y no 
con meras opiniones. Además, se aprecia el tipo de argumentación utilizada a 
lo largo de la actividad.

Con esto, además de impartirse los cursos de ética transversal a los profeso-
res, se lleva a cabo un seguimiento puntual y de apoyo a los profesores. Por ello, 
dentro de los objetivos pretendidos, se ha buscado dar seguimiento a las activi-
dades implementadas y presentadas por los profesores, con la idea de que 
promuevan la argumentación ética. También es relevante apreciar los elementos 
considerados para el estudio de problemas desde una perspectiva ética.

El proyecto de Ética transversal ha propiciado la vinculación entre los dife-
rentes profesionales y ha generado una gran riqueza en el proceso educativo 
y en la huella que pueda dejarse en los estudiantes sobre la necesidad de la 
ética y las humanidades en los diversos campos de estudio. 

Evidentemente, el punto de partida es la realidad y sus problemas y el aná-
lisis de lo que sucede a nuestro alrededor. Asimismo se reflexiona sobre la 
universidad como institución moral. Se busca hacer un diagnóstico de nuestra 
realidad y se llega a la conclusión de la  necesidad de la ética. Se identifican 
y reconocen algunos problemas de nuestro entorno ciudadano y universitario. 
Aquí la pregunta obligada surge: ¿por qué la transversalidad de la ética? La 
respuesta tiene que ver con la presencia de la ética en el aula por medio del 
debate y más allá de meras opiniones personales en todos los campos de es-
tudio. Por ello es fundamental mostrar a todos los profesores los conceptos 
básicos de la ética que servirán de apoyo para la argumentación ética en el 
aula, así como la distinción entre moral y ética que tiene que ver con la posible 
universalización o con aquellas cuestiones que están sujetadas a la comunidad 
y a la tradición. Así, se muestra que la ética se presenta como aspiración a la 
universalidad y a la intersubjetividad. De ahí que la pregunta ética por antono-
masia que reza ¿cómo hemos de vivir? se plantea en todo momento y en todo 
escenario del conocimiento. Gracias a estas distinciones básicas podemos 
generar escudos de protección frente al campante relativismo. La distinción 
entre las éticas de mínimos y de máximos ayuda a comprender la realidad, así 
como las reflexiones que sobre los derechos humanos se presentan vinculán-
dose siempre con las cuestiones éticas. 

Fecha de recepción: 24 de noviembre de 2011
Fecha de aceptación: 2 de diciembre de 2011



EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 45-56.

En torno a la necesidad de las humanidades y de la ética en la Universidad	 55

Anexos

Ética Transversal: impacto en profesores, materias y grupos

Escuela Profesores Porcentaje
ECV 4 6
EHCS 20 32
EDIA 17 27
EN 22 35
Total 63 100

Profesores

Escuela Materias Porcentaje
ECV 3 3
EHCS 27 31
EDIA 25 29
EN 32 37
Total 87 100

Materias

Escuela Grupos Porcentaje
ECV 4 3
EHCS 37 29
EDIA 31 25
EN 54 43
Total 126 100

Grupos



56	 Cátedra unesco de Ética y Derechos Humanos-Dirección de Desarrollo Humano

EN-CLAVES del pensamiento, año VI, núm. 11, enero-junio 2012, pp. 45-56.

Escuela Profesores 
certificados

Porcentaje Porcentaje global

ECV 1 3 25
EHCS 12 39 60
EDIA 6 19 35
EN 12 39 55
Total 31 100 49

Certificados 

Fecha de elaboración: 24 de noviembre de 2011
Fuente: Programación de Grupos/ 11 de agosto de 2011




