EL ANHELO DE SER OTRO.
EL CAMINO DE LA FILOSOFIA AL PSICOANALISIS

Luis TAMAYO*

Resumen

E n este ensayo se parte del origen de la filosofia occidental (en varias ideas
clave: verdad, libertad, sujeto, temporalidad) para mostrar que el método
psicoanalitico, definido como la operacion de estudiarse a si mismo ante un
tercero, constituye un derivado directo del ‘anhelo de ser otro’ propio de las
escuelas socraticas menores.

Palabras clave: Filosofia, hermenéutica del sujeto, psicoanalisis.

Abstract

This essay study the origins of occidental philosophy (in some basic ideas: truth,
liberty, subject, temporality) to demonstrate that the psychoanalytic method,

* Doctor en Filosofia. Miembro de la Asociacién Filoséfica de México, de 'Ecole Lacanienne de
Psychanalyse y de la Heidegger Gesellschaft. Actualmente es Director de la Unidad de Estudios
Filoséficos del cIbHEM y Coordinador del Grupo de investigacion Ecosofia de la misma casa de
estudios. México, tamayo58@hotmail.com

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



@ Luis Tamayo

defined like the study of himself face another, derives directly of this ‘wish to be
another’ characteristic of the minor Socratic schools.

Key words: Philosophy, hermeneutics, psychoanalysis.
Introduccién

Michel Foucault, en su Hermenéutica del sujeto, narra aquellos afos en los
cuales los mejores de entre los seres humanos —esos que participaban de
la scholé, es decir, del ocio— podian anhelar ser otros, encaminarse hacia la
mejora de si, conocerse a si mismos, hacerse lo mas similares a los dioses."
Es decir, a ese antiguo anhelo al que también apuntaban muchos de los ritos
de paso descritos por Arnold van Ganep y Elias Canetti.

En la cuna de Occidente, los pitagéricos, cinicos, epicureos y estoicos, entre
tantas otras escuelas, realizaron propuestas en esa direccion, acercandose a eso
que en el lejano oriente era una practica consolidada por el budismo y otras es-
cuelas hinduistas: la busqueda de la iluminacion, el satori o el nirvana.?

En el Occidente moderno ese anhelo se encuentra olvidado o degradado.
Las escuelas que actualmente pretenden la ‘superacién personal’ son vergonzo-
sos reflejos de aquellas sagas, consideran la ‘iluminacion’ imposible y simple-
mente proponen estrategias morales donde la pobre conciencia es obligada
a ajustarse a variados modelos de conducta con muy poco o nulo sustento y
efectividad. Las escuelas actuales de la ‘superacion personal’ (de Cuauhtémoc
Sanchez a Paulo Coehlo) constituyen el equivalente moderno del cristianismo
tan criticado por Nietzsche en la Genealogia de la moral: la ‘moral de esclavos’.
Para la ciencia, por otro lado y como consecuencia de su método (el cual elide
al sujeto), el anhelo de ser otro también desaparecié del panorama. Ni la psi-
cologia ni la psiquiatria se ocupan de ello, o al menos no de la manera como lo
pretendian los antiguos. A nadie se le ocurriria comparar a alguien transformado
por los psicofarmacos, por la terapia racional emotiva o el modelamiento con-
ductual con aquellos que se encontraron a si mismos con base en los ejercicios
espirituales o como consecuencia de ‘buscarse y rebuscarse a si mismos’ a la
manera heracliteana.’

' Aristételes, Etica nicomaquea, libro X, VIII 7s. Ver también: Pierre Hadot, Excersises spirituels
et philosophie Antique. Paris, Etudes agustiniennes, 1987.

2 Erich Fromm y Dashimaru T. Suzuki, Budismo zen y psicoandlisis. México, FCE, 1960.

3 De esa manera define Heréclito el origen de su filosofar. Cf. Fragmento 101 en Los presocra-
ticos. México, FCE, 1980. En la versién de J. D. Garcia Bacca.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



El anhelo de ser otro @

La filosofia, y la ontologia en particular, no requieren transformar al sujeto
pues parten de uno ya transfigurado. Aquél que se pregunta, sea el ego carte-
siano, el espiritu hegeliano o el Dasein heideggeriano es alguien que se sabe
uno con la totalidad,* con el absoluto,® por tanto puede considerar universales
sus apreciaciones. Esto es la base de toda ontologia real y posible.

Es en el ambito psicoanalitico donde el anhelo de ser otro de la antigliedad
recupera su complejidad y valor, es ahi donde encuentra una estafeta ese anti-
guo afan humano. Aquél que se encamina verdaderamente por la via analitica
busca transformarse, ‘pasar a otra cosa’ tal y como establece quien fue el primer
director de I’école lacanienne de psychanalyse, Jean Allouch.® Y las consecuen-
cias de esa modificacidon subjetiva son patentes y profundas. ;Cdémo llegé el
psicoanalisis a realizar tal anhelo si Freud reconocia una formacion filoséfica
tan limitada? Estudiémoslo con cuidado.

Freud y la filosofia

Es una verdad de perogrullo sostener que Freud no fue un filésofo. Su
conocimiento de la filosofia era muy, pero muy limitado. Ernst Jones, en la
biografia que escribié del creador del psicoanalisis, narré que en una ocasion
le pregunté sobre su vinculo con la filosofia y éste le contesté que de filosofia
habia leido: “[...] muy poco. En mi juventud senti una poderosa atraccion hacia
la especulacidn, y la refrené despiadadamente”.”

Hoy sabemos a qué se referia con ese esfuerzo contra su pasion filosofica.
Freud asistié regularmente a los cursos que Franz Brentano dicté en la Univer-
sidad de Viena entre 1874 y 1876, primero de iniciacion a la filosofia y después
de logica aristotélica.® A través de Brentano le fue posible acceder a la filoso-
fia de John Stuart Mill y a la de Platon. Parece que la filosofia de Brentano

4 Experiencia que Heidegger narra en la carta a Medard Boss del 2 de agosto de 1952: “[...]
cuando en el pensamiento despierto pudo experimentar el Ser a la luz del acaecer (Ereignis)’. (als
er im wachen Denken Sein im Lichte des Ereignisses zu erfahren vermochte), lo cual significé para
Heidegger el alcance de su “madurez” (Reife) Martin Heidegger, Zollikoner Seminare. Frankfurt am
Main, V. Klostermann, 1987, p. 309.

5Y al respecto sélo es menester recordar la posicion del Hegel de la Fenomenologia del espi-
ritu, el cual, desde la emergencia de las primeras sintesis de las diferentes figuras del desarrollo
‘de la conciencia hasta la ciencia’, indicaba lo que faltaba ‘para nosotros’, es decir, para aquellos
instalados en el absoluto.

6 Jean Allouch, Lettre pour letter. Toulouse, Eres, 1984, p. 9.

" Ernst Jones, Vida y obra de Sigmund Freud, vol. 1. Barcelona, Anagrama, 1981, p. 54.

8 Ibid., p. 60.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



@ Luis Tamayo

atrajo profundamente a Freud, sélo asi se explica lo ‘despiadado’ del freno a
su ‘tendencia a la especulacion filosofica'.

Recordando el ambiente generado por Brentano en esa época escribe P.
L. Assoun:

En el momento en el que entra en contacto con Freud, Brentano goza de un
gran prestigio [...] la mitad de Viena se precipitaba a escuchar sus conferen-
cias publicas. Brentano se habia distinguido por su tesis de 1862 sobre Las
multiples significaciones del ser en Aristoteles y por sus lecciones imparti-
das desde 1866 en la Universidad de Wirzburg. Cuando, seis afios después,
Brentano llega a la facultad de Viena como Privatdozent, lo acompafa la
doble reputacién bien fundada de fildsofo aristotélico y psicélogo empiris-
ta, de suerte que presenta a Freud una original alianza entre especulaciéon
y observacién.®

El Brentano que Freud conoci6 portaba una cualidad adicional: en 1875 habia
abandonado el sacerdocio por no acordar con las tesis del Concilio Vaticano |
(lo cual le valié la hostilidad de las autoridades eclesiasticas y la expulsion
de la Universidad de Wurzburg) y, por tanto, Brentano presentaba a Freud el
atractivo modelo del intelectual rechazado por ser acorde con sus principios.
Y esa revuelta no se limitara al campo vital, también se manifestara en sus ideas:
en 1874 publica Brentano los dos primeros volumenes de su Psicologia desde el
punto de vista empirico,'® textos donde se manifiesta la originalidad de su pen-
samiento. En dicho textos y conforme a Herbart," Brentano afirmara que “los
fendmenos psiquicos son representaciones o se basan en representaciones”.’?
Es importante sefalar que Freud, en su obra posterior, no afirmara otra cosa
e incluso establecera clasificaciones de tales representaciones: primero entre
representante de la representacion (Vorstellungrepresentanz) y representante
del afecto (Affektrepresentanz), después entre representante de la cosa (Sach-
vorstellung) y representante de la palabra (Wortvorstellung).

Para el psicoanalisis freudiano, al igual que en la ‘psicologia del acto’ de
Brentano, existe una inmanencia entre el sujeto y el objeto: en el psicoanalisis,

¢ Paul-Laurent Assoun, Freud, la filosofia y los filésofos. Buenos Aires, Paidds, 1982.

0 Franz Brentano, Psychologie du point de vue empirique. Paris, Aubier Montaigne, 1944.

" Herbart es considerado generalmente como la fuente de la teoria de la economia pulsional
freudiana. Su Manual de psicologia (1896) y La psicologia como ciencia nuevamente fundada en
la experiencia, la metafisica y la matematica (1824-1825) fueron, durante muchos decenios la
referencia obligada de aquellos que pretendian estudiar cientificamente la psicologia.

2 F. Brentano, op. cit., p. 94.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



El anhelo de ser otro @

como veremos, tampoco se deja fuera al sujeto. Pero, como indicamos, Freud
refrend su interés por la filosofia y eso le permitié establecer otra linea metddica,
alternativa a la cientifica y a la filoséfica. Estudiémoslo con cuidado.

Una cuestion de método

Gracias a los trabajos de la epistemologia sabemos que el método de la ciencia
establece una relacion univoca entre el investigador y su objeto, método que
permite conocimientos fiables y ‘objetivos’.

En buena parte de las diversas filosofias, por el contrario, histéricamente se ha
reconocido otro método como propio: la introspeccién, esa que Heraclito definia
en su fragmento 101 y que rezaba: “me busqué y rebusqué a mi mismo”. Dicho
principio, desde mi punto de vista, también sostiene los esfuerzos hegelianos
o heideggerianos... ¢no culmina la Fenomenologia del espiritu de Hegel con
la certeza de constituir una conciencia que se sabe “toda realidad”? asimismo,
¢ no inicié el maestro de Messkirch su busqueda del sentido del ser a partir de
preguntarse sobre el Dasein, es decir, sobre ese ente “que soy en cada caso
yo mismo”?'® La introspeccién es viable como método en la medida de que el
pensador se sabe uno con el otro (Mitsein) y el todo (In-der-Welt-sein)."* La
ontologia no podria ser posible sin dicha claridad.

Y aqui no puedo sino plantear una diferencia con la esperanza socratica de
que su método llegase a producir un fildsofo. En primer lugar acordemos, con el
Dr. Thomas Alexander Slezak, que la filosofia libresca no produce filésofos, para
él, es el dialogo el elemento clave de dicha formacién. Sin embargo, conforme
a los planteamientos de Veroénica Peinado, el mero ejercicio dialogico es insufi-
ciente para considerar la actividad socratica. El elemento erético, la pederastia,
es clave para comprender lo que ahi estaba en juego... e incluso, como ella
misma indica, tomandolo en cuenta no se aprecia claramente que dicho método
produzca un filésofo. Platdon era un enamorado de Sécrates que soélo dio pie
a la creacion de una Academia que contribuyé a anquilosar su pensamiento,
Alcibiades, el mas amado por Sdécrates, nunca fue un filésofo... de entre los
discipulos directos de Sécrates soélo Antistenes, el cinico, el denominado por la

3 Aunque, ciertamente, hacia el final de su vida Heidegger preferia hablar mejor de “camino”
que de “método” para nombrar su tarea.

4 En la traduccion de José Gaos del Sein und Zeit heideggeriano, respectivamente, “Ser con
otros” y “Ser-en-el-mundo”.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



§8> Luis Tamayo

tradicion como el ‘Socrates furioso’,'® es quien, desde nuestra lectura, puede
recibir esa nominacion. Y, por cierto, no esta claro cual fue el punto de inflexion
que a él, entre todos, si le permitié convertirse en filésofo.

Es por todo esto que prefiero, con Dany-Robert Dufour, considerar que es
una especie de iluminacion, derivada de la introspeccion, lo que produce un
filosofo.

Pero el método del psicoanalisis no es ni el cientifico ni tampoco la intros-
peccion filoséfica. Estudiémoslo.

Los origenes del método psicoanalitico

Es ampliamente conocido que cuando Freud se referia a los origenes de su
practica no reconocia fuentes filosoéficas sino que indicaba un dato preciso:
el suefio ocurrido en la noche del 23 al 24 de julio de 1895, ese denominado
por la tradicion: el suefio de la inyeccion aplicada a Irma,'® suefio que Freud
mismo pudo leer de manera suficientemente convincente para generalizar la
hipétesis, luego desplegada en la Traumdeutung: “el suefio es una realizacion
de deseos”."”

Gracias al analisis de dicho suefio, el cual ya he comentado con detalle,'®
Freud pudo percatarse de la existencia de una instancia diferente a su yo, una
que denomind ‘inconsciente’ y que le permitia entender la presencia de deseos
incompatibles con su moral, con su conciencia. Freud, no considerd a su sue-
filo, como hacian los neurélogos de la época, como una ‘actividad erratica del
cerebro’, sino que prefirio tomarlo como un fendmeno cargado de sentido y se
aboco a descifrarlo. Acto seguido inici6 el analisis: divide al suefio en escenas
y las asocia respecto a los elementos presentes en cada una de ellas, dejan-
dose llevar por su pensamiento y tratando de no omitir detalle alguno. Al final
del proceso Freud contaba con un texto mucho mas amplio que le obligaba a
reconocer un deseo reprimido por él mismo, un deseo que soélo a contramano

'5 Diégenes Laercio, Vidas, opiniones y sentencias de los filosofos mas ilustres. Madrid, Luis
Navarro, 1887, p. 334 ss.

16 Sigmund Freud, “Traum vom 23./24. Juli 1895”, en Die Traumdeutung. Frankfurt am Main/
Hamburg, Fischer, 1964, pp. 98-109.

7'S. Freud, “Der Traum ist eine Wunscherflillung”, /bid., p. 110 ss.

8 Una primera version de una parte de este apartado fue publicado en Revista de la Universi-
dad. UNAM, México, noviembre de 2003. Respecto al suefio referido existen muchos otros estudios
abocados al tema (Anzieu, Grinstein, Schur, Erikson, Lacan y Hernandez Garcia) para mencionar
sélo a los mas importantes.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



El anhelo de ser otro @

admitia y cuyo rechazo de su parte era, para él, una prueba mas de su validez.
Y eso que Freud descubria se lo comunicaba, por via epistolar, a su amigo
berlinés, al otorrinolaringdélogo y sexélogo aficionado Wilhelm Fliess, quien le
contestaba (no sabemos qué, su correspondencia esta perdida) lo necesario,
y con el tino suficiente, para que Freud siguiera escribiéndole. No me exten-
deré mas en la lectura de este suefio, mi intencion es, simplemente, aclarar lo
referente al nuevo método ahi presentado.

Del método en la ciencia, la filosofia

y el psicoanalisis

Dicho en términos claros, en esa situacién tenemos a un Freud que se busca

y se rebusca a si mismo'® ante otro con el fin de encontrar el sentido de su

suefio. Freud no estudiaba un objeto externo (como pretende la ciencia), sino

que lidiaba con una parte, oscura y enigmatica, de si mismo, con una parte de

su subjetividad reprimida. Freud no era un sujeto que investigaba un objeto sino
un sujeto que se miraba a si ante otro.

Como se puede apreciar en el modelo epistémico del psicoanalisis se deja
atras el esquema que las ciencias utilizan para pensar la relacién con su objeto:

S—0

Y también se deja atras el modelo introspectivo:

S/O L

Para establecer otro modelo:
S/0 o [/ Otro (analista)

En dicho método el sujeto (el analizante) se investiga a si mismo gracias a
la pantalla de la transferencia que constituye el analista.

9 A'la manera de Heraclito, como ya indicamos.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



@ Luis Tamayo

En el psicoanalisis no se deja fuera al sujeto (como en la ciencia, que al eli-
dirlo pretende restarle importancia), tampoco parte de la unidad con el otro y el
mundo (como en la filosofia) sino que se trata de una investigacion del anali-
zante sobre si mismo ante otro, la cual lo conduce a modificar la propia vida y,
al final, a generar un analista. Y analista es aquél —y esto hay que decirlo con
claridad— que ha cursado hasta el fin su analisis, descubriendo en tal experiencia
la existencia de procesos inconscientes propios y por ello comunes; analista es
aquél que ha establecido un compromiso con la verdad, con su verdad, y que
se aboca a su libertad —entendida no como el liberum arbitrium o ‘capacidad
electora’ sino como lo que Heidegger define en el § 74 de Ser y el tiempo como
la “asuncion de la tradicion heredada”.

En el psicoanalisis, lo reitero, el analista no opera como un sujeto que estudia
a un objeto ‘exterior’ —el paciente—, ni tampoco haciendo mera introspeccion
(el, tan criticado por Freud, “autoanalisis”) sino propiciando un espacio donde
el impaciente analizante se estudia a si mismo, en tanto ‘sujetobjeto’, ante ese
Otro denominado ‘analista’.

El psicoanalisis es un espacio en el cual el analizante se pregunta por el
sentido de su vida, por su ser. En el divan aparecen, ‘aterrizados’, los grandes
problemas filosoéficos y es ahi donde encuentran solucién, en acto, dichos
enigmas.

Desde nuestro punto de vista, la experiencia psicoanalitica conlleva una
filosofia en acto y, por ende, conduce a una problematizacion de una gran can-
tidad de conceptos filosoficos claves: verdad, libertad, sujeto, tiempo y que, por
cierto, acercan al pensamiento del analista francés Jacques Lacan al del ma-
yor ontologo moderno: Martin Heidegger.2°

20 E| vinculo de Lacan con Heidegger ha sido objeto de mdltiples andlisis. Herrmann Lang (ci-
tado por Dreyfuss), asi como Elizabeth Roudinesco lo consideran profundamente heideggeriano.
Frangois Balmés en su libro Lo que Lacan dice del ser. Buenos Aires, Amorrortu, 2002, pp. 20-21,
al contrario, prefiere hacer caso a las palabras del mismo Lacan quien afirmé en su Seminario
L’identification (sesion del 6 de junio de 1962): “Esta, mi ensefianza, no tiene realmente nada de
heideggeriano, ni de neoheideggeriano, a pesar de la excesiva reverencia que me merece la en-
sefianza de Heidegger”, tesis reiterada en su seminario Le transfert y en La logique du fantasme.
Tal reiteracion para mi es significativa y me permite leerla (tal como el mismo Lacan lo permite al
afirmar que su posicion en el seminario es la del analizante) como una pura y simple denegacion.
Lacan, por tanto, era mas heideggeriano de lo que él mismo acertaba a reconocer.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



El anhelo de ser otro @

La verdad abismal?’

La filosofia escolastica, dominante en este elemento hasta nuestros dias,
nos ha habituado a concebir a la verdad como la adaecuatio rei et intellectus
(la adecuacioén entre el pensamiento y la cosa). Desde tal punto de vista un
concepto es verdadero cuando se adecua al fendmeno al cual se refiere. Esta
idea que aparece inicialmente como incuestionable no tardé en presentar pro-
blemas: ¢ Qué quiere decir adecuar? ;Como pueden adecuarse entidades de
naturaleza tan dispar como un concepto y una cosa? Ademas, esta concepcion,
que si bien ha florecido en el ambito del sentido comun, en la ciencia no care-
ce de dificultades pues a los cientificos les parece inalcanzable: un concepto
verdadero implicaria haber concebido una verdad absoluta y actualmente muy
pocos creen en ello.??

Y esa concepcién de la verdad tampoco tiene mucho que ver con la desa-
rrollada en el psicoanalisis, al menos en el que sostuvo Jacques Lacan, quién
se permitié afirmar:

Y asi cuando nos abrimos al entendimiento de la manera en que Martin Hei-
degger nos descubre en la palabra alethés el juego de la verdad, no hacemos
sino volver a encontrar un secreto en el que ésta ha iniciado siempre a sus
amantes, y por el cual saben que es en el hecho de que se esconda donde
se ofrece a ellos del modo mas verdadero.?®

Lacan nos indica que la manera de entender la verdad en el psicoanalisis
es la que presenta Heidegger... sen qué consiste?

La verdad heideggeriana:
alétheia: Verborgenheit-Unverborgenheit

Una de las tematicas recurrentes en obra heideggeriana es el tema de la ver-
dad. Desde el paragrafo 44 de El ser y el tiempo Heidegger nos acerca a una
concepcidén que si bien no rompe con la de la tradicion si la ubica en su lugar.

21 Lo que sigue resume apretadamente los capitulos 1 y Il de mi libro: Del sinfoma al acto. Re-
flexiones sobre los fundamentos del psicoanalisis. México, UAQ/CIDHEM, 2001.

22 Algunos postulan, incluso, a la verdad como el consenso existente en una comunidad
cientifica.

23 Jacques Lacan, Escritos 1. México, Siglo xxI, 1984, p.15.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



ZZ) Luis Tamayo

Para Heidegger, la concepcion de la verdad de la tradicidén, de Aristoteles a
Kant, la verdad proposicional (del juicio verdadero o falso), no es la originaria,
y ello lo obliga a volver a los inicios de la filosofia y a encontrar una idea de la
verdad que, si bien también proviene del mundo griego, no corresponde a la de
la verdad definida como adecuacion.

Heidegger descubre que cuando en la Grecia clasica se queria decir ‘ver-
dad’ utilizaban el vocablo alétheia, y se permite traducirlo como Verborgenheit-
Unverborgenheit, desocultacién-ocultante, develacion veladora. Para Heidegger
la alétheia era una verdad basada en la apertura del “ser ahi” —el Dasein. Es
por ello que, en El origen de la obra de arte, escribe: “la verdad se muestra
ocultandose”, pretender enunciarla implica la construcciéon de subrogados in-
mediatamente cuestionables. Sélo el poetizar puede portarla: “La verdad como
alumbramiento y ocultacidn del ente acontece al poetizarse”.?

La verdad es algo que se hace patente en el ocultamiento: “La verdad existe
solo como la lucha entre el alumbramiento y la ocultacion”.?®

En resumen, la verdad se muestra y oculta simultdneamente, lo cual se
manifiesta en la obra de arte de manera privilegiada. Pero no soélo ahi. En la
exégesis que Heidegger realiza del aburrimiento?® o del concepto de la angustia
indica que lo que nos conduce a esos estados tan peculiares y desagradables
no es sino la emergencia de una verdad: la presencia de la nada: “Pasada la
angustia suele decir el habla cotidiana: ‘No era nada’ [...] el ante qué de la an-
gustia es el mundo en cuanto tal [...] El angustiarse abre original y directamente
el mundo como mundo”.?”

La verdad concebida de esta manera abre el mundo y es por ello que refleja,
como indicé Lacan, la verdad que emerge en el analisis. Desde mi punto de vista,
Lacan comprendié exactamente la cuestion central del aporte heideggeriano
acerca de la verdad: que su desocultar no es sin el ocultamiento.

En conclusién podemos afirmar que la verdad que se presenta en el analisis
no es la de la adaecuatio, es la de la aletheia heideggeriana, esa ficcional®® que se
muestra ocultandose y por tanto no puede ser sino medio-dicha continuamente,?°

24 Martin Heidegger, Arte y poesia. México, FCE, 1985, p. 110.

25 Ibid., p. 99.

26 Cf. La segunda parte del volumen 27 de la Gesamtausgabe, la Einleitung in die Philosophie
de Martin Heidegger.

27 M. Heidegger, El ser y el tiempo. México, FCE, 1983, 207.

28 J. Lacan, Escritos 2, México, Siglo XXI, 1984, p. 787.

29 41...] diga cualquier cosa, eso tocara siempre a la verdad”, Jacques Lacan, Seminario Les
non dupes errent, sesion del 19 de marzo de 1974, citado por Marcelo Pasternac, “Sobre el control/
supervision analitico”, en Artefacto 1, 1990, p. 79.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



El anhelo de ser otro @

esa que irrumpe e insiste. Una verdad cuya esencia es, indica Heidegger, la
libertad. 4, Como entender esto?

La libertad determinada

La libertad es otro concepto paradigmatico de la filosofia que la experiencia
psicoanalitica obliga a leer segun el aporte heideggeriano. Y esto lo puedo
afirmar con certeza porque la libertad que concibe el sentido comun, esa que
rapidamente se confunde con el liberum arbitrium, Lacan la consideraba sim-
plemente delirante: “Les he indicado [...] el caracter profundamente delirante
del discurso de la libertad”.3°

Pero esa no era la libertad de la cual nos hablaron Heidegger y Hegel. Es-
tudiémoslo con cuidado.

El liberum arbitrium no es la libertad

En nuestros dias la idea de libertad esta profundamente confundida con la de
libre albedrio y ello conduce a graves inconsistencias. Por ello, para aclarar
el sentido de la nocidn de libertad es menester revisar previamente lo que se
entiende por libre albedrio.

Desde su origen la idea del liberum arbitrium esté ligada a la capacidad de
decisidon. San Agustin sostenia que el liberum arbitrium designaba la posibilidad
que tiene el hombre de elegir entre el bien y el mal. La libertad, por otro lado,
designaba el estado de bienaventuranza eterna en el cual no se puede pecar.
Esta concepcidn agustiniana fue ratificada por Santo Tomas en la asimilacién que
hizo del liberum arbitrium y la voluntas: el hombre podia elegir voluntariamente
entre el bien y el mal. Esto condujo a una pregunta obvia: ¢ en qué medida dicha
eleccién humana limita la libertad divina? Muy pronto se dieron cuenta de que
en ese ambito es imposible postular la capacidad de eleccién humana.

Capacidad de elegir que también fue cuestionada por Buridan en su célebre
paradoja. Buridan sostenia que si un asno (o un perro, poco importa) se hallase
delante de dos mojones de heno idénticos en cantidad y calidad, ubicados a la
misma distancia y sin tener preferencia por uno u otro lado, al no poseer ningun

30 J. Lacan, Seminaire Les structures freudiennes des psychoses, sesion del 15 de febrero de
1956.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



@ Luis Tamayo

elemento que le permitiese elegir entre uno u otro, el pobre asno moriria de
hambre. Independientemente de la validez empirica de dicha paradoja, Buridan
tuvo la claridad de ubicar las razones de la eleccidén no en el sujeto sino en el
objeto. Es el heno, el mayor o mas apetitoso, el que obligaria al asno a ele-
girlo. El objeto se hace elegir por el supuesto ‘sujeto’, el cual quedaria por ello
cuestionado como sujeto, como agente, pues el objeto seria el agente, el de-
terminante del acto.

Si a esta critica al poder electivo del sujeto le sumamos la critica que Freud
ha hecho a la voluntad humana, es decir, la critica presente en su afirmacion
de la existencia del inconciente como determinante del acto,®' podemos darnos
cuenta de la pobreza de la voluntad libremente electora.

Resumiendo, el liberum arbitrium concebido como la supuesta capacidad
de una voluntad para elegir, independientemente del objeto o de cualquier otra
circunstancia ‘exterior’, o bien es muy pequefo, o bien es inexistente, pues lo
que domina es el objeto o el inconsciente.

Ahora bien, esta cortedad del liberum arbitrium no afecta en nada a la libertad,
¢qué entendemos por ella?

La libertad ‘superior’

Los griegos llamaban eleutherés al joven que, una vez alcanzada la madurez
sexual, podia incorporarse a su comunidad como un ciudadano responsable.

Los autores de las epopeyas griegas nos ofrecieron asimismo una importante
precision al afirmar que si bien era evidente que los héroes aparentemente no
eran libres por estar atados a un destino y que sélo los hombres comunes, los
que no importaban, eran libres para elegir, los héroes eran libres ‘en un senti-
do superior .3 Esto es asi porque los griegos concibieron a la libertad como la
consciencia de la necesidad, como la asuncion del destino.

Hegel reiterara esta idea en su Historia de Jesus al afirmar que éste llego a
ser libre cuando se ‘someti6 libremente’ a la ley divina.

Sin embargo, a pesar de estas luminosas afirmaciones, el pensar occiden-
tal siguié confundiendo la libertad con la capacidad electora. Desde mi punto
de vista, fue solo hasta que llegd Heidegger que occidente pudo resolver esta
cuestion, veamoslo con detalle.

31 Cf. S. Freud, Psicopatologia de la vida cotidiana. en Obras completas, vol. 6, Buenos Aires,
Amorrortu, 1976, cap. 12.
32 José Ferrater-Mora, Diccionario de filosofia Ill. Madrid, Alianza Universidad, 1981.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



El anhelo de ser otro @

Heidegger y la libertad

En el apartado denominado “La esencia de la libertad”, incluido en el texto de
1943: La esencia de la verdad, Heidegger plantea que la verdad de una pro-
posicion sélo puede descansar en la libertad del hombre, cuestion que implica
tener claro lo que quiere decir ‘hombre’ o, mejor, como veremos, ‘sujeto’.

El sujeto-mundo

La idea de sujeto es otra idea filoséfica clave que acerca a la experiencia psi-
coanalitica con el pensar heideggeriano.

Es bien conocido que, al inicio de El ser y el tiempo Heidegger define al
Dasein, el ente que se pregunta y somos cada uno de nosotros, como algo
diferente al Yo, el individuo, al hombre y la persona.

Podemos decir, con Heidegger y Lacan, que eso que se denomina el individuo
no existe; una entidad que se pretende indivisa, atdmica, es una ilusiéon que el
psicoanalisis ha derrumbado. Por otra parte, el Yo es apenas una porcion, muy
débil y pequefa, del aparato psiquico, una instancia entre otras, nos ensefé
Freud. Para Lacan el Yo no es sino una “funcion de desconocimiento”.®® La
persona es también yoica, es una mascara que nos encubre no sélo ante los
demas sino ante nosotros mismos. Por ultimo, el hombre no es sino la cosifi-
cacion que hacemos del otro o de nosotros, es por ello que puede ser objeto
de esas ciencias que hacen de él mismo una cosa: antropologia, sociologia,
psicologia. Las ciencias ‘humanas’ al estudiar al hombre, consideran tan sélo
su costado césico, con lo cual pierden al sujeto. Al hacer del hombre una cosa,
el sujeto desaparece.

El sujeto no corresponde a ninguna de tales categorias. El sujeto era, al inicio,
la respuesta a la pregunta acerca de la identidad del agente del acto. El sujeto
es el agente, el substrato, lo que yace debajo: hipokeimendn, subjectum.

En la antigliedad, dicho sujeto fue concebido de multiples maneras: Dioses,
Moira, providencia. En los afios de la Grecia clasica se sefialaba que los héroes
griegos estaban atados a un destino prefijado, inevitable. Y ni siquiera los Olim-
picos podian escapar a su poder; podian saber su destino, mas no modificarlo.3*
La Moira, el Destino, era superior a los Dioses mismos. En los afios del cristia-

33 J. Lacan, Seminario Les écrits techniques de Freud, sesion del 10 de febrero de 1954.
34 Prometeo constituye la encarnacion de tal posibilidad, Cf. el Prometeo de Euripides.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



@ Luis Tamayo

nismo, la Moira fue reemplazada por la providencia, aunque sin la cualidad de
preeminencia respecto a la divinidad. El ‘asi lo quiso Dios’, ante la ocurrencia
de una desgracia, era una de las maneras de indicar que se consideraba a la
divinidad como el agente del acto, el sujeto. Pero en la actualidad ya no es facil
postular que el sujeto, que el agente del acto, es Dios. Los jueces modernos
ya no creen a los criminales cuando culpan a la providencia por sus felonias.
Entonces ¢,quién es el sujeto, el agente del acto?

Antes de responder aclaremos la manera como Heidegger define a su
equivalente del sujeto, el ‘ser ahi’ (Dasein): “[...] este ente que somos en cada
caso nosotros mismos y que tiene entre otros rasgos la ‘posibilidad de ser’ del
preguntar, lo designamos con el término de ‘ser ahi’”.3°

Acto seguido lo define con base en sus ‘existenciarios’:

» El Dasein ‘se cura’, es decir, se preocupa, se interesa por su ser, por su
existencia, por su libertad, por su muerte.

» El Dasein esta ‘abierto’: se pregunta y, por tanto, conoce su mundo.
El Dasein ‘se encuentra’, es decir, se angustia, tiene afectos y reaccio-
nes.

» El Dasein ‘comprende’, se relaciona con su mundo comprendiéndolo ac-
tivamente.

» El Dasein ‘habla’, es decir, se encuentra ensamblado ‘en un todo articulado
de significacion’.

» El Dasein se encuentra ‘en el mundo’ (In-der-Welt-sein) desde el origen.

» El Dasein es ‘con’ otros (Mitsein) desde siempre.

» El Dasein ‘es yecto’, es decir, esta arrojado al mundo.

» El Dasein es ‘ser para la muerte’, finito y temporal’, el tiempo es el ser
mismo del Dasein: “el fundamento ontolégico original de la existencialidad

del ‘ser ahi’ es la ‘temporalidad™.

Desde mi lectura, dicho Dasein esta estrechamente vinculado con la nocién
de sujeto abierta por el psicoanalisis de Lacan.

En Subversion del sujeto y dialéctica del deseo en el inconsciente freudiano,
Lacan muestra que, si asumimos el descubrimiento freudiano de inconsciente,
no podemos sino cuestionar la concepcion del sujeto que lo afirma como una
entidad racional y volitiva: “El sujeto que lleva bajo su cabellera su condicilo que
lo condena a muerte no sabe ni su sentido ni su texto, ni en qué lengua esta

35 M. Heidegger, El ser y el tiempo, p. 17.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



El anhelo de ser otro @

escrito, ni siquiera que lo han tatuado en su cuero cabelludo rasurado mientras
dormia”.®®

Para Lacan, el sujeto no es sino un “efecto significante”,3” un sujeto que no
habla sino que “es hablado”, uno que no es “ahora ya” sino que “habra sido”,38
pues no es sino una consecuencia del acto. Lacan sostiene repetidamente que
no somos nosotros los que hablamos sino que “somos hablados por el lenguaje”
(“parlétre”), lo cual esta estrechamente relacionado con lo planteado por Hei-
degger en su conferencia de 1950 titulada ‘El habla’: “Solamente el habla capa-
cita al hombre para ser aquél ser viviente que, en tanto hombre, es. El hombre
es hombre en tanto que hablante”.3°

Como podemos apreciar, la concepcion lacaniana acerca del sujeto es muy
cercana a lo planteado por Heidegger. Son dos maneras de escribir la intrincacion
del sujeto y el habla. Un sujeto que no es ‘una cosa” ni ‘un alma sustancial’ ni,
mucho menos, una entidad trascendente, ontoteoldgica.

El sujeto, asimismo, se encuentra intrincado con el otro y el mundo, cuestion
que Heidegger escribia con su concepcion del Mitsein e In-der-Welt-sein'y Lacan
con la de la immixion des sujets.

Mitsein e immixion des sujets

Heidegger establece lo que entiende por Mitsein y Mitdasein*® desde 1927 en
El ser y el tiempo. En dicha obra indica que el Dasein es desde siempre con
otros (Mitsein) e indisociable del mundo (In-der-Welt-sein). Un Dasein fuera del
mundo humano era inconcebible para Heidegger; incluso un ermitario, el cual se
alejase volitivamente del mundo, no podria sino portarlo a manera de habitos o
anhelos. Los otros no estan fuera, sino en un adentroafuera, esto es lo que ex-
presa la cualidad de Mitsein del Dasein. Cualidad que se encuentra en estrecha
correspondencia con lo que Lacan denomind la immixion des sujets.

3 J. Lacan, Escritos 2, p. 783.

37 “Un significante es lo que representa a un sujeto para otro significante”, J. Lacan, op. cit.,
p. 799.

3 Ibid., p. 787.

39 M. Heidegger, De camino al habla, Barcelona, Serbal, 1987, p. 11.

40 En el paragrafo 26 de M. Heidegger, El ser y el tiempo. México, FCE, 1983, sostiene que el
Dasein puede o bien “curarse” de otros entes (intamundanos), o bien “procurar” por otros Dasein.
En este texto considero al Mitsein como el existenciario que designa la relacion con otros entes,
sean intramundanos, sean Dasein.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



ZS) Luis Tamayo

En su seminario Le Moi dans la theorie de Freud et dans la technique de la
psychanalyse, Lacan ofrece, con el objetivo de permitir a su auditorio comprender
las caracteristicas del grupo que presenciaba la boca de la Irma del suefio de
Freud y como sustituto de la nocién freudiana de Masa, el concepto de immixion
des sujets.*' E. Porge en Se compter trois aclara a lo que se refiere Lacan con
dicha nocién refiriendo que en el grupo del suefio de Irma, formado por Otto,
Leopold y el Dr. M, ocurria una intrincacion de sujetos:

Ahora bien, es precisamente en el momento en el cual el mundo del sofiante
se ha sumergido en una especie de caos imaginario, donde no hay mas nadie
que pueda decir ‘yo’, cuando surge la formula de la trimetilamina que se im-
prime ante los ojos del sofiante en caracteres gruesos. Se observa ahi lo que
Lacan denominé intrincacion de sujetos, a saber, el caracter inapresable del
sujeto que asume el pensamiento del inconsciente. Asi el sujeto se presenta
en varios personajes simultaneamente, y ahi donde el sujeto podria coincidir
con un ‘yo’, este ‘yo’ desaparece: lo que aparece es este sujeto acéfalo re-
presentado por el puro simbolo de la trimetilamina.*?

En la intrincacién de sujetos no hay uno que pueda decir ‘yo’, sino que el
sujeto*® se presenta ‘en varios personajes simultaneamente’. El sujeto es, ade-
mas, siempre, por incluir al otro, corresponsable.

Vuelta a la libertad

A partir de lo anteriormente enunciado se puede comprender mejor la ‘libertad
en un sentido superior’ de la cual tratamos anteriormente: si el sujeto no es si-
no en intrincacion con el otro y el mundo,* la libertad superior es aquella de-
rivada de dicha claridad: la libertad de un sujeto intrincado con el otro y el mundo
que, por ende, asume su destino (la determinacién).*®> Un sujeto al que se le
puede exigir “jllega a ser el que eres!” (Werde was du bist!), segun la férmula
pindarica retomada por Nietzsche, Goethe y Heidegger.

4" Intrincacion, entremezcla de sujetos.

42 Erik Porge, Se compter trois. Toulouse, Eres, 1989, p. 10.

43 Como puede apreciarse opto por el singular y no por el plural, considero que no se trata de
una intrincacion de varios sujetos sino de varios personajes en un sujeto.

4 Intrincacién desplegada por Heidegger en sus nociones In-der-Welt-sein: ser-en-el-mundo
y Mitsein: ser con otros.

45 Cf. el paragrafo 74 de El ser y el tiempo. México, FCE, 1983, p. 414ss.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



El anhelo de ser otro @

La libertad originaria no es el cuestionable libre albedrio de una voluntad, la
libertad originaria es la del Dasein que es uno con el otro y el mundo.

Y eso se aprecia claramente en el psicoanalisis. Esa experiencia implica,
necesariamente, la puesta en suspenso de la vida cotidiana, implica sumergirse
en un espacio topoldgico que no es el de la denominada ‘topologia de la es-
fera’, la cual concibe al mundo como compuesto por campos estancos, de un
lado el yo y del otro el mundo. El psicoanalisis permite pasar a otra vivencia,
una donde el Mundo no esta ‘mas alla’, donde todo se conjuga y copertenece,
donde el mundo se revela apertura —y resistencia—, donde el Dasein es In-
der-Welt-sein y Mitsein, pues el mundo y los otros le son constitutivos. Un simil
lo presenta la hormiga en la banda de Mdbius, la cual constata a cada instante
que hay uno y otro lado v, al finalizar el recorrido, reconoce, perpleja, que hay
tan sélo un lado.

Para el Heidegger de El ser y el tiempo?8 |a libertad implica la incorporacion del
Dasein a esa tradicion que lo constituye como proyecto y que es profundamente
molesto para eso denominado por Freud el Yo, el cual pretende autonomia e
independencia, ese Yo definido por Lacan, como antes indicamos, como ‘funcion
de desconocimiento’. Es ese yo el que es el soporte de todo eso que el mismo
Lacan denominaba el ‘discurso delirante de la libertad’; libertad erroneamente
entendida, por supuesto, en el sentido de la delirante autonomia absoluta.

Como podemos apreciar, el enemigo no esta fuera. El mayor obstaculo a
la comprension, en este caso, de la concepcion heideggeriana de la libertad,
lo constituye este Yo que cada uno lleva consigo y que es el soporte de sus
inefables y autocomplacientes suefios de grandeza, que nos supone auténomos
y con ‘capacidad electora’. De la misma manera, el Yo puede libremente opo-
nerse a su tradicion, deteniendo momentaneamente su posibilidad heredada...
aunque solo momentaneamente.*” No se puede impedir al rio la vuelta al cauce.
La terquedad yoica tan sélo interrumpe. Al contrario, cuando el Yo libremente
asiente a su ‘posibilidad heredada’ puede ‘llegar a ser el que es’, movimiento
que realiza en una temporalidad ‘colapsada en el ahora’.*®

46Y no sélo en esta obra. En su Schelling y la libertad humana afirmara que “lo mas origina-
riamente libre de la libertad” es “aquel extenderse por encima de si mismo en tanto empufarse a si
mismo”. (M. Heidegger, Schelling y Ia libertad humana. Venezuela, Monte Avila, 1990, p. 189.)

47 Oponerse libremente a la tradicion heredada no excluye a la libertad, por ello no podemos
sino estar de acuerdo con Jean-Paul Sartre, El ser y la nada. México Alianza Universidad, 1989,
pp. 466 y ss., cuando afirmé: “estoy condenado a ser libre” o “el hombre nace libre, responsable
y sin culpa”.

48 Cf. mi estudio Del sintoma al acto. Reflexiones sobre los fundamentos del psicoanalisis.
México, UAQ, 2001, cap. III.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



@ Luis Tamayo

La temporalidad del psicoanalisis*®

Desde los inicios de su practica, Freud se dio cuenta de que no eran muy fia-
bles las historias (vgr. las escenas de seduccioén) que le narraban sus analizantes.
En su Presentacion autobiografica narra de la siguiente manera su reflexion:

Cuando después hube de discernir que esas escenas de seduccion no habian
ocurrido nunca y solo eran fantasias urdidas por mis pacientes, que quizas
yo mismo les habia instilado, quedé desconcertado un tiempo [...] mi error
habia sido entonces como el de alguien que se tomara por verdad histérica la
leyenda de la monarquia romana segun la refiere Tito Livio, en vez de consi-
derarla como lo que es: una formacién reactiva frente al recuerdo de épocas
y circunstancias mezquinas probablemente no siempre gloriosas.?®

Posteriormente, Freud descubre una importante funcién del relato del acon-
tecimiento por parte del analizante: el encubrir.

En su texto “Sobre los recuerdos encubridores” (1899), Freud analiza un
trabajo de V. C. Henri (1897) sobre los recuerdos infantiles, donde se da cuenta
de que gran parte de los recuerdos de la infancia no son de lo que los padres
sabian que habia conmocionado al nifio (vgr. la muerte de familiares) sino de
escenas vacuas (la imagen de un mantel, una ventana, etcétera) y llama a esos
recuerdos ‘encubridores’ pues, desde su punto de vista, tienen la funcién de
ocultar otros recuerdos, esos si traumaticos, que estan unidos a los encubridores
con lazos simbdlicos o de contiguidad.

Freud afirmara, finalmente, con Henri, que todo recuerdo es encubridor pues
los humanos no poseemos recuerdos de la infancia sino sobre la infancia.

Con todo esto la credibilidad de lo relatado por el paciente disminuye pues,
si todo recuerdo es encubridor... ;qué se debe creer? ; Tiene sentido seguir
hurgando en el pasado?

Ademas, los recuerdos que emergen de lo reprimido son a veces muy dificiles
de sacar a la luz: ‘la mayoria de las veces es imposible despertar un recuerdo’
y, cuando aparece, el analizante sostiene: ‘en verdad lo he sabido siempre, sélo
gue no me pasaba por la cabeza’.%’

Y no lo recordaba porque dichos eventos se traen marcados en el cuerpo,
aparecen en nuestros actos. En ellos el pasado se encuentra resumido: “[...] el

49 En este apartado resumo, de manera muy sucinta, mi ensayo La temporalidad del psicoana-
lisis. México, Universidad de Guadalajara, 1989.

50 S. Freud, Obras completas. Buenos Aires, Amorrortu, 1979, vol. 21, p. 33.

51'S. Freud, op. cit., vol. 12, pp. 151-152.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



El anhelo de ser otro @

analizado no recuerda en general nada de lo olvidado y reprimido, sino que lo
actua [...] lo repite, sin saber, desde luego, que lo hace”.%?

Y lo repite, precisamente, en la transferencia, es decir, en la relacién con
el terapeuta: “La transferencia misma es sélo una pieza de repeticion, es la
transferencia del pasado olvidado; pero no solo sobre el médico: también sobre
todos los ambitos de la situacion presente”.>®

Dicho en otras palabras, en la transferencia, en la relacién presente con el
terapeuta, el pasado se repite. Un pasado interpretado desde el momento mismo
de su vivencia pues ‘lo realmente ocurrido’ constituye una ficcién. Por todo ello,
al analista deja de interesarle lo ‘realmente ocurrido’ para preocuparse solamente
por la manera como lo interpreto el paciente. Deja asi de hurgar en el pasado y
lee el pasado que el paciente repite en el presente, en la transferencia.

Lacan y la “reescritura de la historia”

Con el conocimiento, derivado de la ensefianza de Freud, de que no hay mas
realidad pasada que la interpretada, Lacan plantea la tarea del psicoanalisis
como: “reescribir la historia”. En su seminario sobre los Escritos técnicos de
Freud escribe: “La historia no es el pasado. La historia es el pasado en tanto
que es historizado en el presente, historizado en el presente porque fue vivido
en el pasado”.%*

Y, mas adelante, hablando respecto al objetivo del analisis: “[...] yo diria, a
fin de cuentas, que de lo que se trata, es menos de recordar que de reescribir
la historia”.%®

En el psicoanalisis, por tanto, se lee el pasado con el objeto de reescribir la
historia. Y al reescribirse el pasado cambia el futuro, pues el futuro no es sino
el pasado proyectado hacia adelante. Como puede apreciarse, reescribir la
propia historia deviene tarea central del psicoanalisis, pues es capaz de cambiar
el futuro. Agnes Heller escribe en su Teoria de la historia, que el futuro como
utopia determina el obrar presente que esta encaminado hacia él. Si mi utopia,
si mi futuro, cambia, cambiara asimismo mi actuar presente.

Asi, cuando el psicoandlisis reescribe la historia, cambia el pasado y al
cambiar el pasado cambia el futuro, que no es sino el pasado proyectado hacia

52 Ibid., pp. 152-153.

53 Ibid., p. 150.

54 J. Lacan, Seminaire Les écrits techniques de Freud (1953-1954). Paris, Seuil, 1975, p. 19.
%5 Ibid., p. 20.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



@ Luis Tamayo

adelante. Asimismo, al cambiar el futuro cambia el presente pues éste tiende
hacia aquél. Sobre esto ultimo A. Heller cita muy acertadamente a Whitehead:
“[...] separad el futuro y el presente se derrumbara despojado de su contenido
mismo”.%®

La claridad de Heller proviene, evidentemente, de su lectura de Heidegger,
pues fue éste el que retom¢ la idea de una historicidad y temporalidad donde
el pasado y el futuro se encuentran ‘colapsados’ en el presente. Revisemos la
concepcion del tiempo y la historia del ontélogo aleman.

La historicidad heideggeriana

Desde los albores de la ontologia heideggeriana se plantea que la temporalidad
humana no se reduce a lo que los relojes presentan. En el apartado titulado
“Temporalidad e historicidad” de El ser y el tiempo, Martin Heidegger mues-
tra que el tiempo humano también puede concebirse de otra manera, y para
hacerlo distingue entre dos maneras de vivir la temporalidad: la ‘impropia’ y la
‘propia’.

El tiempo impropio presenta las siguientes caracteristicas:

* es el tiempo del pasado-presente-futuro, el tiempo por el cual ‘pasamos’
(en el sentido de ‘pasar por el tiempo, por los afios’);

« es un tiempo continuo, ‘flujo continuo de ahoras’;’

+ es el tiempo del Dasein impropio, alienado en el mundo de los hombres,
del Dasein perdido en la moda y en la avidez de novedades, es el tiempo
de aquél que ‘nunca tiene tiempo’.

Heidegger nominara a esa manera de vivir el tiempo como impropio, y
planteara una temporalidad propia con tres ‘éxtasis’: advenir, sido y presente.
Tales ‘éxtasis’ estan en el Dasein mismo, son inseparables de él. Asi como
en Parménides, donde el tiempo es inherente al ser y, por tanto, en su Ser
unico, continuo e inmévil era impensable que se ‘pasase por el tiempo’, asi en
Heidegger, aunque desde una perspectiva totalmente diferente, el tiempo es
inseparable del ser.%®

56 Agnes Heller, Teoria de la Historia. México, Fontamara, 1986, p. 53.

57 M. Heidegger, El ser y el tiempo. p. 442.

58 Por tal razon, en el paragrafo 78, Heidegger sefiala a Dios como un ser fuera de tiempo (en
virtud de su eternidad).

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



El anhelo de ser otro <8E

La temporalidad del Dasein propio, entonces, presenta tres éxtasis: el adve-
nir, el sido, y el presente. Para mostrar como operan estos éxtasis, Heidegger
describe el momento en el cual el Dasein asume su vocacion mas original: el
ser si mismo, la vida propia.

Heidegger sefala que para que el Dasein sea si mismo debe ‘precursar la
muerte’ (Vorlaufen des Todes), es decir, asumir la finitud, pero sin quedarse en
un mero ‘esperar la muerte’ pesimista sino, con base en la comprension de su
finitud, lanzarse a desarrollar verdaderamente sus posibilidades, proyectandose.
Y ¢ de dénde extrae tales posibilidades? pues de su sido propio, de su historia
personal y social, de su ‘tradicion heredada’. Dicho de otra manera, el precur-
sar la muerte advenidera hace al Dasein encontrarse con la angustia, angustia
producida por esa ‘posibilidad de la imposibilidad’ que es la muerte. El precur-
sar la muerte hace al Dasein retrotraerse al sido, hallando ahi su tradicion, su
ubicacion histérica y sus posibilidades mas propias, lo cual le permite ubicarse
en su presente, gestarse histéricamente, pudiendo ser un Dasein propio, que
vive para si, y es un hombre de su tiempo.®®

En la temporalidad extatica, heideggeriana, de manera similar al enfoque
de san Agustin,®® el pasado y el futuro dejan de estar ‘atras’ o ‘adelante’, para
encontrarse en el presente. El Dasein porta su sido (como la historia que lo
determina en su presente) y también su advenir, el cual determina, bajo la for-
ma del objetivo, incluso de la utopia, su actuar presente. Para Heidegger es la
muerte advenidera —la que el Dasein propio precursa— la que le permite recu-
perarse en su tradicion sida, lo cual determina su presente. Esto es muy claro.
Cualquiera que se ha orientado verdaderamente a la muerte (advenidera) sabe
que a partir de entonces la vida ya no puede ser vivida de la misma forma, que
si antes se podia estar encadenado a proyectos futiles y ajenos (temporalidad
impropia), a partir de esa experiencia ya no se pueden sostener y tienen que
construirse otros derivados de la propia tradicion (sida) lo cual obliga a vivir en
consecuencia a ellos (en el presente).

Como puede apreciarse, el Heidegger pensante unifica el tiempo (y hara
lo mismo con el otro y el mundo en el sujeto): el pasado esta resumido en el
presente y el futuro, en tanto anhelos y objetivos, también se encuentra en
el presente.

%9 Gracias a este analisis, la tesis heideggeriana del hombre como un “ser para la muerte” cobra
su real sentido: no es una tesis pesimista sino vital, permite la decision y la resolucion del destino
individual, permite vivir la vida propia inserto en el momento histérico-social.

80 En sus Confesiones. México, Latinoamericana, 1966, p. 323, san Agustin sostiene que, si
pensamos en el tiempo, realmente no existe sino el presente pues todo ocurre en él, en consecuencia,
so6lo hay un “presente del presente”, un “presente del pasado” y un “presente del futuro”.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



@ Luis Tamayo

Un ejemplo de temporalidad extatica:
la Nachtréglichkeit®' freudiana

Mas de una década antes de la aparicion de El ser y el tiempo de Heidegger,
Freud ya se habia enfrentado a la experiencia de una temporalidad que escapa
a la flecha del tiempo newtoniana.®? Freud, al no poder incorporar su concepcion
del inconsciente a la temporalidad aristotélico-newtoniana, indicara, en 1915,
gue el inconsciente es ‘atemporal’.%3 Pero afios antes, en 1895, habia plantea-
do, incluso, otra concepcion del tiempo. Esta se encuentra en el caso Emma,
el cual es narrado fragmentariamente en una obra que Freud guardé durante
toda su vida y que fue publicada sélo péstumamente: el Proyecto de psicolo-
gia para neurologos.®* En tal obra Freud aprecia perfectamente que el deseo

61 El vocablo Nachtréaglichkeit ha sido vertido al castellano como ‘resignificacion’, ‘efecto retro-
activo’ o ‘con posterioridad’.

62 En sus Principia mathematica Newton escribe: “[...] el tiempo absoluto, verdadero y matema-
tico, por si mismo y por su propia naturaleza, fluye uniformemente sin relacién con nada externo”
(Citado por Ferrater Mora, Diccionario de Filosofia, IV, p. 3245).

63 Sigmund Freud, Obras completas. Buenos Aires, Amorrortu, 1976, vol. 14, p. 184.

64 En el apartado titulado “La proton pseudos histérica” del Proyecto de psicologia para neurélo-
gos, Freud narra el caso de una mujer —Emma— que sufria de un sintoma fébico: no podia ir sola
a las tiendas. Al asociar respecto a ello, Emma refiere la primera ocasion en la cual se le presentd
la fobia: teniendo apenas doce afios fue a una tienda y vio reir a los empleados, uno de los cuales
le habia gustado, pensando que se burlaban de su vestido. A partir de ahi se generé ese terror que
animaba su fobia. Freud se dio cuenta de que con este evento no se cerraba la explicacion. Continud
indagando y encontré una escena previa, de los ocho afios, en la cual Emma narraba haber ido a
otro establecimiento a comprar golosinas y donde el pastelero le pellizcé los genitales a través del
vestido riendo estentéreamente al hacerlo. A pesar de ese ataque ella volvi6 al dia siguiente y “se
reprochaba haber ido por segunda vez, como si de ese modo hubiera querido provocar el atentado”
(Cf. S. Freud, Obras completas. Buenos Aires, Amorrortu, 1976, vol. 1, p. 401). No tardé Freud en
encontrar el enlace entre las dos escenas: por un lado, la risa de empleados y pastelero, por el
otro, el deseo; en un caso un empleado le gustd, en el otro, parece que no le desagrado el pellizco
del pastelero, por lo cual volvié al dia siguiente. A partir de este caso Freud elabora su concep-
cién de la Nachtraglichkeit —esa temporalidad donde lo posterior hace inconsciente a lo anterior—,
concepcion que implica la superacién de la teoria traumatica (la cual planteaba que los sintomas
no eran sino los efectos directos de un trauma previo).

La concepcion de la Nachtréglichkeit no obstante ser mas lograda que la teoria traumatica, le
genera una pregunta a Freud: ;cémo es posible que el recuerdo de una vivencia pueda ser mas
traumatico que la vivencia misma? Freud dejara esta pregunta sin respuesta y postulara, durante
afos, tan solo el hecho constatable: “la histérica padece de reminiscencias”. Ahora bien, la inclusién
de la transferencia permite responder esa pregunta. En el analisis de Emma, Freud era el sopor-
te de su transferencia, despertando su deseo e incluso actuandolo. No olvidemos que, segun algu-
nos biografos (Geoffrey Masson, Janet Malcolm, Alexander Grinstein), Freud, gracias al apoyo de

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



El anhelo de ser otro @

inconsciente no soélo se encuentra en el pasado (el sido), sino en el presente
y, ademas, que compromete al devenir, es decir, esta inserto en una tempora-
lidad acorde a lo planteado por Heidegger. Quizas si Freud hubiese conocido
la obra de Heidegger se hubiese dado cuenta de que su dificultad para teori-
zar la temporalidad del inconsciente se debia a que el modelo con el cual lo leia
no era el adecuado. El inconsciente si bien es “atemporal” para la flecha del
tiempo aristotélico-newtoniana, no lo es para la temporalidad de Heidegger. El
inconsciente® opera en una temporalidad extatica, colapsada.

La experiencia analitica, entonces, es acorde a la temporalidad colapsada,
donde el pasado se reitera en el presente y donde el futuro, en tanto fines,
también se ubica en el presente, orientandolo. Es mas, si no fuera asi, si el
pasado y el futuro no fuesen manejables en el presente, si el pasado estuviese
“atras” y fuese por ende intocable ;como podria tener algun efecto terapéutico
el acto analitico? Es gracias a que el pasado y el futuro se encuentran en el
presente que se puede releer y reescribir la propia historia y asi posibilitar los

su entonces bienamado W. Fliess, “pellizco los senos” nasales de Emma en la fallida intervencion
quirargica que pretendia, mediante la cauterizaciéon de una zona de los senos nasales (nasal sin-
uses) de Emma, curarle la histeria. Esto fue posible debido a la conjuncion de las teorias de Freud
y Fliess. Pues mientras Fliess —quien era otorrinolaringélogo— consideraba que la sexualidad se
encontraba situada en los senos nasales, Freud postulaba que la histeria era por causas sexua-
les, entonces ¢,por qué no curarla mediante una operacién en dichos senos? Dicha operacion se
efectué en marzo de 1895. Fliess, quien no era un cirujano particularmente dotado, dejé medio
metro de gasa en el area intervenida, la cual no tard6 en pudrirse y ocasionar una supuracion que
hizo necesaria una segunda intervencién —ya no realizada por Fliess sino por Gersuni—, todo
ello ante una Emma fascinada por tantas atenciones. Freud no pudo escapar a la actuacion de la
transferencia a la cual lo condujo no solo su particular relacién con Fliess sino también su “muy
agradable y decente” paciente. Ahora bien, independientemente de la actuacion freudiana, lo que
quiero sefalar es que sélo hasta el tercer momento, en la transferencia con Freud, ocurri6 la lectura
de la fobia, sélo hasta entonces existié ese inconsciente como tal, pues ya habia alguien que podia
leerlo asi. Luego de la primera escena, con el pastelero, no ocurrié sino la emergencia del deseo,
luego de la segunda, en la tienda, se reprimié la primera y se genero la fobia. En la tercera, con
Freud, se leyd el inconsciente presente en la fobia y, gracias a ello, reingreso, en la transferencia,
lo olvidado. El deseo, vehiculizado por el sintoma, circula en las tres escenas, es lo que las hace
presentes, patentes, es lo que se repite y transfiere. La pregunta: ¢ por qué un recuerdo puede ser
mas traumatico que la vivencia misma? encuentra su sentido: el recuerdo atestigua la presencia de
la vivencia, forma parte de un sido que se encuentra en el presente, se halla presente, se repite en
el sintoma, en la transferencia. Es la repeticion la que hace existir a los eventos. Un evento Unico
(un hapax, decian en la Grecia antigua) carece de nombre, no es re-conocible. Desde este pun-
to de vista, el generador de sintomas, el deseo inconsciente, no sélo esta en el pasado (el sido)
sino en el presente y, ademas, compromete el devenir.

85 “Une bévue” (Tropiezo, metida de pata), transliteracion del Unbewusste —inconsciente—
freudiano, mediante el cual Lacan reconsidera tal nocion

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



@ Luis Tamayo

efectos subjetivantes del analisis. Sélo gracias a ello es posible lograr el “anhelo
de ser otro”.

Conclusiones

La experiencia psicoanalitica posibilita el ‘anhelo de ser otro’ en la medida en
que conduce, a quienes se permiten recorrerla hasta su culminacién, a cues-
tionar nociones basicas del sentido comun, cuestionamiento que revela una
asombrosa cercania con los planteamientos heideggerianos.

De tal manera, la verdad se concibe como apertura (eso que abre y permite
las asociaciones), la libertad como la asuncion de la tradicién heredada que
nos permite ‘llegar a ser lo que somos’, el sujeto ya no como una cosa sino
como el corresponsable agente del acto, uno que incluye al otro y al mundo
y, finalmente, al tiempo ya no como eso medido por los relojes sino como una
entidad fundamental que nos es consustancial y donde se encuentra colapsada
nuestra existencia toda.

La experiencia psicoanalitica retoma el antiguo ‘anhelo de ser otro’ pues al
modificar esas nociones claves de nuestra existencia nos obliga a mirar el mundo
y la historia de otra manera, nos permite ‘pasar a otra cosa’ y encaminarnos en
la via del inalcanzable objeto de nuestro deseo.%®

Fecha de recepcién: 10/12/2009
Fecha de aceptacion: 2/04/2010

66 Cuestion que Lacan escribia con su nocién de objeto a Heidegger con su férmula “Auf einen
Stern zu gehen, nur dieses” (Ponerse en camino hacia una estrella, sélo eso).

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 9, enero-junio 2011, pp. 63-86.



