
En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.147

Resumen

En este artículo, nos interesa reflexionar sobre el significado de la forma- 
ción ética. Nuestro propósito consiste en arribar a una concepción coherente 

del significado de esta noción, basándonos en la manera como Aristóteles y 
Hegel, básicamente, la fundamentan. Siguiendo el desarrollo histórico y filosófico 
del concepto formación (Bildung, en alemán), argumentamos que éste implica 
la necesidad de atravesar por un entrenamiento ético. Nuestra conclusión es 
que la noción de Bildung sirve como guía o hilo conductor para realizar la tarea 
recomendada por la unesco de incluir educación ética en los estudios profe-
sionales, aunque esto lleva consigo tanto cambiar nuestra creencia sobre el 
alto valor que tiene la riqueza material como rechazar el modelo kantiano de la 
división metafísica entre el mundo del valor y el mundo de los hechos. 

Palabras clave: formación, ética, ciencia, Aristóteles, Kant, Hegel.

¿QUÉ SIGNIFICA UNA FORMACIÓN ÉTICA?

Francisco Iracheta Fernández*

* Profesor-Investigador del Departamento de Humanidades y Formación Ética. Instituto Tecnoló-
gico y de Estudios Superiores de Monterrey (itesm), Campus Puebla, México, firacheta@itesm.mx



148	 Francisco Iracheta Fernández

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

Abstract

In this paper, we want to discuss the meaning of ethical upbringing. Our aim is 
to reach a coherent conception of ethical upbringing, based on the way by which 
is grounded, fundamentally, on the philosophies of Aristotle and Hegel. Follo- 
wing the historical and philosophical development of the notion upbringing, we 
argue that it implies from within the need of attaining ethical training. In this sense, 
the notion of Bildung serves as a guide for fulfilling the task recommended by 
unesco concerning the need to include courses on ethics across the curriculum 
in professional studies. However, in order to achieve what this notion implies we 
need to change our understanding upon the value of material wealth and reject 
the Kantian doctrine on the metaphysical division between the world of value 
and the world of facts.

Key words: Bildung, ethics, science, Aristotle, Kant, Hegel.

Introducción

Como parte sustancial de los proyectos de investigación que realiza la unesco, 
la educadora francesa Francis Best publicó hace más de 20 años en julio de 
1990 un artículo en el que, como tema sustancial, defiende la necesidad de pro- 
mover los valores éticos y humanísticos en la formación educativa.1 Partiendo 
de la idea de que dicha institución no puede ser pensada como una organi-
zación ajena a los principios que sustentan la Declaración Universal de los 
Derechos Humanos y asumiendo que su misión como sus propias siglas lo 
indican consiste en promover la educación y la cultura entre todos los pueblos 
del globo, Best sostiene que su concepto de educación implica la formación 
ética del individuo.

A primera vista parecería que la observación de Francis Best es una asevera-
ción trivial. En efecto, nadie podría razonablemente poner en cuestión la idea de 
que la unesco debe favorecer y promover una educación ética, sobre todo una 
educación sustentada en el valor que la Declaración Universal de los Derechos 
Humanos reconoce como el pilar de todo su sistema de principios normativos: 
la dignidad de las personas. Más todavía, ya que en nuestros días la unesco 

1 Francis Best, “Education, Culture, Human Rights and International Understanding: The 
Promotion of Humanistic, Ethical and Cultural Values in Education”, http://unesdoc.unesco.org/
images/0009/000914/091422eb.pdf (consulta: mayo 17, 2010).



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

¿Qué significa una formación ética?	 149

trabaja con base en la misión de “fomentar y reforzar los lazos entre éticos, 
científicos, legisladores y la sociedad civil para ayudar a los Estados Miembros 
a establecer políticas sensatas sobre las cuestiones éticas concernientes a 
la ciencia y la tecnología”,2 ¿qué duda podría quedar sobre la importancia de 
primerísimo nivel que tiene la ética para esta institución?

Sin embargo, si nos atenemos a lo que efectivamente es y ha sido el caso 
en materia de formación educativa, desafortunadamente no se trata de una 
aseveración trivial. Como Best misma explica:

Los estados miembros de la unesco, bajo el ímpetu del progreso técnico y 
científico contemporáneo, han tendido a diseñar sus sistemas educativos 
sobre la base de consideraciones utilitarias y económicas. Puesto que esta 
tendencia se halla justificada por la demanda de conocimientos y habilidades 
que surgen por la expansión de economías nacionales y relaciones econó-
micas internacionales, se ha dado un énfasis insuficiente en la necesidad 
de que todos los individuos se hagan conscientes, durante sus estudios de 
escolaridad formal o cuando surgen las oportunidades de una educación no 
formal, de su valor individual como personas, su dignidad y sus derechos y 
obligaciones.3

Así, si bien es cierto que la finalidad de la unesco es promover las bases 
de una educación ética sustentada en el valor intrínseco del ser humano y por 
el cual éste tiene dignidad, también lo es que su realización está lejos de ser 
alcanzada por el privilegio que los Estados Miembros otorgan a un sistema 
educativo basado en “consideraciones utilitarias y económicas”. Consideracio-
nes que, como la misma cita lo aclara, no son ajenas a los avances científicos 
y tecnológicos. 

Por supuesto, existen indicios de que quizá hay excepciones. La adminis- 
tración de Derek Bok a cargo de la Universidad de Harvard durante un periodo 
de 20 años (1971-1991) tuvo el firme propósito de revertir este tipo de siste- 
ma de formación educativa. En su ampliamente citado artículo de 1976, “Can 
Ethics be Taught?”, Derek Bok defiende la idea de que los estudiantes univer-
sitarios, independientemente de las carreras que estudien, reciban instrucción 
ética a lo largo de su formación profesional.4 No se trata simplemente de que los 
estudiantes cursen una o dos materias de ética o de filosofía moral. Se trata más 

2 Cf. a este respecto la página web de la institución: http://www.unesco.org/new/es/social-and-
human-sciences/themes/about-ethics/ (consulta: mayo 31, 2010).

3 F. Best, op. cit., p. 3.
4 Derek Bok, “Can Ethics be Taught?”, en Change, núm. 8, octubre de 1976, pp. 26-30.



150	 Francisco Iracheta Fernández

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

bien de hacer de la ética el eje transversal de la formación profesional misma, 
esto es, que la ética sea en el salón de clases el eje rector de la interpretación 
de la realidad y el fundamento crítico de la cultura, del trabajo y las relaciones 
laborales, del quehacer de la empresa, de la industria y de la investigación 
científica, de la sociedad y la política. La transversalidad curricular de la ética 
implica hacer de ella, pues, la finalidad de la educación. 

La idea que Bok desarrolla en este artículo, y que le lleva a tomar la inicia-
tiva para fundar el Centro Universitario para la Ética y las Profesiones (hoy 
mejor conocido como el Centro de Ética “Edmond J. Safra Foundation” de la 
Universidad de Harvard),5 sin duda se encuentra en sintonía con lo que podemos 
pensar acerca del propósito genuino que debe inspirar el trabajo de los sistemas 
educativos de los países que forman parte de la unesco. Y tengamos presente 
que la propuesta de Bok de implementar un proyecto de ética transversal a lo 
largo del currículo universitario es un modo humanista de responder a las prác-
ticas educativas sustentadas en consideraciones utilitarias y económicas de las 
que nos habla Francis Best. En efecto, como Bok mismo explica en una entre-
vista concedida a la revista The Civic Arts Review a mediados de los años 
ochentas:

 
Algunas encuestas han resaltado que los graduados que hoy salen de la 
universidad son menos altruistas y están más preocupados por intereses 
egoístas […] Los valores que están a la alza son el bienestar económico, el 
prestigio personal y tener una responsabilidad administrativa sobre el trabajo 
de los demás […] También están a la baja valores como mantenerse al día en 
asuntos políticos, participar en programas de acción comunitaria o ayudar en la 
conservación del medio ambiente […] De repente, los hospitales vieron que sus 
prácticas eran criticadas en la prensa, mientras que algunos médicos debían 
afrontar denuncias judiciales. Ante estos peligros, los decanos de medicina 
buscaron filósofos, teólogos, juristas y otras personas que pudieran impartir 
lecciones de ética médica. De modo parecido, tal tendencia se abrió paso en 
otras carreras. A medida que se hicieron de dominio público los escándalos 
políticos, el fraude en los negocios, las catástrofes por la negligencia huma-
na, las informaciones falsas en la prensa, se fueron introduciendo cursos 
de ética en las facultades de Economía, Administración Pública, Ingeniería, 
Periodismo y Publicidad.6

5 Véase la historia de este Centro en la página web de la Fundación. http://www.ethics.harvard.
edu/the-center (consulta: mayo 20 de 2010).

6 “On Teaching Ethics. An Interview with Derek Bok”, en The Civic Arts Review. Otoño de 
1985. 



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

¿Qué significa una formación ética?	 151

En su artículo del 1976, Bok argumenta que la enseñanza de la ética en 
cualquier currículo universitario tiene la importante función de “ayudar a los 
estudiantes a desarrollar una más clara y consistente red de principios éti- 
cos que dé cuenta de manera cuidadosa de las necesidades y los intereses de 
los otros”.7 La enseñanza de la ética ayuda al desarrollo moral de la persona 
debido a que “los estudiantes de estos cursos estarán más conscientes de las 
razones que subyacen a los principios morales, y estarán mejor equipados 
para razonar adecuadamente sobre la aplicación de estos principios a ca- 
sos concretos”.8 Bok está convencido de que la transversalidad curricular de la 
ética no sólo es indispensable para incitar a los estudiantes a tener un cambio 
de actitud (ser menos egoístas y más altruistas), sino también lo es en cuanto 
que brinda a los estudiantes las bases mínimas que les ayudarán a resolver con 
mejores posibilidades de éxito los dilemas morales que, como profesionistas, 
enfrentarán en sus futuras actividades. 

Sin embargo, más allá de las buenas intenciones de la unesco y sus países 
miembros, imaginando que éstos tendrán en un futuro no lejano la buena volun-
tad de seguir la “recomendación” de impulsar políticas educativas demandantes 
de formar éticamente a sus ciudadanos, algunas cuestiones surgen: ¿qué idea 
tenemos de la ética en mente cuando decimos que queremos formar éticamente? 
¿Qué conceptos teóricos justifican esta noción de ética? ¿Qué tenemos que 
hacer los educadores para llevar a cabo tan noble objetivo? Este artículo no 
tiene como propósito abordar directamente estas cuestiones y responderlas 
exhaustivamente. Persigue un propósito más moderado, pero sustancial: aportar 
una reflexión filosófica que pueda ser usada como base para enfrentarlas en 
toda su complejidad.

El trabajo está dividido en cuatro partes. En la primera (i) se hacen explícitas 
ideas defendidas por Adela Cortina y Xabier Etxeberria para justificar la forma-
ción ética de los profesionistas.9 Adela Cortina aboga por la idea de que el 
profesionista debe ser excelente en virtud del papel que se espera de él para 
la generación de riqueza de un pueblo. Por su parte, basándose en el concep-
to de dignidad en Kant, Xabier Etxeberria explica la necesidad de delimitar la 
actividad de la ciencia y la tecnología a fines éticos. En las dos siguientes sec-
ciones (ii y iii) las posturas de Cortina y Etxeberria se discuten a través de un 
análisis sintetizado del concepto de Bildung, tal como lo encontramos en los 

7 D. Bok, op. cit., pp. 29-30. 
8 Ibid., p. 30.
9 Estas dos ideas pueden ser compartidas por muchas más personas. Me centro en Cortina y 

Etxeberria como portavoces de ellas. 



152	 Francisco Iracheta Fernández

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

pensamientos de Hegel, Gadamer y McDowell. Nos interesa mostrar que este 
concepto, con sus raíces aristotélicas, nos brinda importantes claves para 
orientar las respuestas de las preguntas arriba planteadas. Finalmente en la 
última parte del artículo (iv) se recogen, a manera de conclusión, los puntos 
centrales de la discusión. 

I

En paralelo con las recomendaciones de la unesco de hacer de la ética el eje 
directriz de la educación, en años recientes se ha producido una vasta literatura 
persistente en mostrar por qué la educación para el ejercicio profesional tiene 
que llevar consigo una formación ética. En esta primera sección expondré dos 
propuestas. La primera de ellas (1.i) sostiene que la formación ética es requerida 
para la generación de riqueza de un pueblo, mientras que la segunda de ellas 
(1.ii) mantiene que la formación ética es importante por la necesidad de superar 
los problemas humanos y sociales generados por un uso irresponsable de la 
ciencia y la tecnología, problemas que ni la ciencia ni la tecnología son capaces 
por sí mismas de resolver. 

(1.i) La actual aceptación por parte de la mayoría de los estados del globo 
de las formas democráticas de representación política exige de manera ineludi- 
ble integrar, en las naciones y pueblos que avanzan hacia la consolidación de 
este ideal político compartido, la participación general de la ciudadanía en la 
vida pública. Sin una constante y activa participación social en los menesteres 
de la res pública que implican, entre tantas otras cosas, una colaboración de-
liberativa sobre los intereses y fines que deben ser prioritarios para la agenda 
que define un proyecto de nación o ciudad, muy poco cabe esperar de un ver- 
dadero progreso político democrático. Ahora bien, nadie puede discutir que 
esta integración a la actividad de la cosa pública debe incluir a la comunidad 
del sector profesionista, pues se trata de una comunidad que forma parte de la 
ciudad y cuyos integrantes son ciudadanos. 

La filósofa española Adela Cortina piensa que la justificación para brindar 
formación ética y ciudadana a los profesionistas no se reduce a la idea de que 
los profesionistas son individuos que, como cualquier ciudadano en un régimen 
democrático, tienen derechos y obligaciones políticas, sociales y económicas 
que requieren reconocer e internalizar. Más que ello, todo profesionista debe 
de atravesar por una formación ética por otras dos razones que parecen ser 
más importantes.10 

10 Adela Cortina, Ciudadanos del mundo. Madrid, Alianza, 2002, pp. 132-175.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

¿Qué significa una formación ética?	 153

En primer lugar porque un profesionista es miembro de una sociedad civil. 
Ser miembro de una sociedad civil significa ser parte de un “conjunto de aso-
ciaciones no políticas ni económicas, esenciales para su socialización (como 
ser humano) y para el cotidiano desarrollo de su vida”.11 Influenciada por las 
tesis comunitaristas de Will Kymlicka y Michael Walzer, Adela Cortina sostie-
ne que los ciudadanos “no pueden aprender la civilidad necesaria para llevar 
adelante una democracia sana ni en el mercado ni en la política, sino solo en 
las organizaciones voluntarias de la sociedad civil”.12 El papel de la sociedad 
civil consiste en fomentar valores cívicos que las concepciones de ciudadanía 
política, social y económica contemporáneas se quedan cortas en desarrollar, 
tales como la civilidad, la participación social y la solidaridad. Adela Cortina com-
parte la opinión de los “teóricos de la sociedad civil” de que la participación en 
asociaciones y comunidades que surgen de manera voluntaria entre ciudadanos 
en efecto promueven de manera enfática estas virtudes cívicas, cosa que las 
demás concepciones de ciudadanía no alcanzan suficientemente a promover; 
y también sostiene que al incorporar estos valores en su carácter la persona se 
convierte en buena ciudadana. Con todo, a diferencia de lo que piensa Walzer, 
Adela Cortina sostiene que la ciudadanía civil es valiosa en sí misma y por lo 
tanto no tiene por qué estar subordinada a la ciudadanía política.13 Sin embargo, 
como veremos después, no queda claro de qué manera la ciudadanía civil no 
se encuentra realmente subordinada a la ciudadanía económica, con lo cual, el 
supuesto valor de la sociedad civil por sí misma se vuelve algo borroso, difícil 
de poder vislumbrar. 

La relevancia que tiene el tema de las organizaciones compuestas por la 
sociedad civil con la formación profesional se encuentra en el hecho de que los 
profesionistas son, potencialmente hablando, los generadores más eficaces de 
este tipo de sociedades. Pues desde el momento en que un individuo decide in- 
gresar a una institución universitaria para recibir instrucción profesional está 
decidiendo, por lo menos de manera implícita, pertenecer a un grupo específico 
(ingenieros, abogados, contadores, etcétera) de personas que buscan la obten-
ción de un “control monopolístico” de lo que profesionalmente hacen.14 La rea- 

11 Ibid., p. 136. 
12 Ibid., p. 137. 
13 Ibid., pp. 138-139. 
14 Por control monopolístico hay que entender el control de exclusividad que los profesionales 

buscan en su área de especialidad. Por ejemplo, los arquitectos buscan tener el control, por encima 
de cualquier otra actividad o profesión, de la construcción o de aquello que ellos específicamente 
hacen como especialistas. Cf. Michael Bayles, “The Professions”, reimpreso en Joan C. Callahan, 
ed., Ethical Issues in Professional Life. Nueva York, Oxford University Press, 1988, pp. 27-30.



154	 Francisco Iracheta Fernández

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

lización de este control que no es de ninguna manera ajena al reconocimiento 
social se logra a través de compromisos consensuados entre colegas que, entre 
otras cosas, tienen que ver con las acciones que públicamente reconocen que 
deben ser llevadas a cabo para mostrar a la sociedad las excelencias técnicas 
y morales que, qua profesionales, poseen y que la misma sociedad demanda 
que posean. En el caso de México, asociaciones tales como el Colegio de In-
genieros Civiles, el Colegio de Contadores Públicos o la Barra del Colegio de 
Abogados son algunos ejemplos de agrupaciones profesionales que tienen la 
finalidad de proteger el monopolio profesional a través de prácticas que pro-
mueven actitudes virtuosas entre colegas (como la solidaridad y la confianza) y 
que muestran, de cara a la sociedad, el compromiso de apegarse a un código 
de ética profesional. Existe la apuesta a que la formación de estas asociaciones 
revierta la crisis de confianza que la sociedad tiene hoy en día hacia la práctica 
profesional y que corresponde, como sostiene Donald Schön in extenso, con 
una crisis similar en la preparación de los profesionales.15 Sin duda, esta crisis 
alude al fenómeno del que Bok ya ha dado cuenta, como vimos más arriba: 
la abundancia de profesionistas de negocios y finanzas fraudulentos, la vasta 
presencia de médicos e ingenieros negligentes, la proliferación de políticos 
y profesionales de la administración pública corruptos y megalómanos. 

De manera que la necesidad de que las instituciones de educación superior 
brinden una formación ética a sus estudiantes a través del currículo universitario 
podría ser expuesta como la conclusión del siguiente argumento: 

1.	Los profesionistas tratan de obtener un control monopolístico sobre el 
ejercicio de su profesión.

2.	Este control monopolístico se lleva a cabo a través de la formación de un 
colectivo que promueve y protege la calidad del servicio profesional que 
se ofrece a la sociedad.

3.	La formación de este colectivo es un ejemplo característico de una socie-
dad civil determinada.

4.	Por definición, una sociedad civil es aquella que fomenta la civilidad, la 
participación social y la solidaridad, virtudes que requieren ser aprendi-
das. 

5.	Los estudiantes de cualquier profesión requieren aprender el significado y 
las prácticas de las virtudes que sustentan las bases de la sociedad civil, 

15 Donald Schön, La formación de profesionales reflexivos. Hacia un nuevo diseño de la ense-
ñanza y el aprendizaje en las profesiones. Barcelona, Paidós, 1992.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

¿Qué significa una formación ética?	 155

virtudes que no pueden ser independientes del aprendizaje y la puesta 
en práctica de conceptos éticos.

Toda la idea expuesta hasta aquí suena bastante bien. Pero nos parece que el 
asunto llega a complicarse cuando ponemos la mirada en la segunda razón por 
la cual Adela Cortina piensa que los profesionistas deben tener una formación 
ética. De acuerdo con ella, los profesionistas deben recibir esta formación no 
sólo porque conforman núcleos de sociedades civiles, sino porque al depender 
la riqueza de los pueblos en la calidad de los recursos humanos que en ellos 
trabajan, los profesionistas no pueden sino exigirse ser excelentes. La excelencia 
del profesionista es una condición necesaria para el logro de la riqueza de un 
pueblo a través de la competitividad, pues los productos y servicios especiali-
zados que requiere una nación o pueblo para funcionar plena y prósperamente 
sólo pueden ser ofrecidos por profesionistas altamente competentes. “Univer-
salizar la aristocracia”, explica Cortina, “en cada una de las profesiones es la 
principal fuente de la riqueza de las naciones y de los pueblos, y una exigencia 
de responsabilidad social”.16 

Es justo notar que la excelencia profesional de la que nos habla Cortina co- 
mo condición de posibilidad para la riqueza de un pueblo parte de una doble 
concepción weberiana: la idea de que la palabra ‘profesión’, traducida del alemán 
Beruf, tiene un doble significado de vocación y de misión que cobra especial 
relevancia a partir de la reforma protestante y la idea, más laica pero al mismo 
tiempo sujeta a revisión crítica, de que el papel del profesional moderno está 
sujeto a las demandas de una economía capitalista. De ahí la razón que explica el 
título del ensayo de Weber, La ética protestante y el espíritu del capitalismo.

Adela Cortina no se equivoca al decir que la excelencia no puede ser desa-
rrollada sin que vaya acompañada de virtud, tal como los griegos lo entendían. 
No obstante, es difícil ver cómo es que esta relación de conceptos, excelencia y 
virtud, que en la filosofía de Aristóteles no son independientes del argumento de 
la función (εργον) del hombre y por ello es que explican el telos del ser humano 
concebido en relación directa con el perfeccionamiento del intelecto práctico, 
la phronesis (φρόνησις), puede ser usada atendiendo una finalidad diferente e 

16 A. Cortina, op. cit, p. 146. Cortina, ciertamente, habla de la “calidad de los recursos humanos” 
en el contexto en el que se refiere a la riqueza de un pueblo. Pero al ligar su argumento a la fun-
ción que tiene el profesionista dentro de economías capitalistas, su postura aristotélica respecto al 
carácter excelente del profesionista peligra de ser superficial a lo menos e inconsistente a lo más. 
En la siguiente sección analizamos más detenidamente este punto. 



156	 Francisco Iracheta Fernández

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

incluyendo características de excelencia moral: el profesionista requiere de la 
ética para cumplir los bienes que interesan al capitalismo económico.17 

Basta centrar un poco la atención en el trabajo de Weber para sustentar 
esta crítica a la postura de Cortina. Algo característico en la obra de Weber es 
su constante meditación sobre el problema de la autoridad comprendida como 
dominación (Herrschaft) y la manera como ésta requiere del consentimiento y 
cooperación de la sociedad para “legitimarla”. En este sentido, cuando Weber 
explica que el ethos profesional moderno surge en el contexto de un capitalis-
mo protestante ¿no está anunciando que los roles profesionales surgen como 
estructuras ‘ideológicas’ que buscan legitimar esa autoridad? El examen crítico 
de la ideología a la manera en que lo hace primero Feuerbach y después Marx 
aplicado a la reflexión de lo que dice Weber a propósito del surgimiento de la 
institución del profesional permite sacar a la superficie la plausible tesis de que 
el ethos profesional moderno tiene la función (fin) de exculpar un sistema de 
autoridad enajenante.18 De manera que si bien la propuesta de Adela Cortina 
parte de observaciones adecuadas respecto a las razones que deben sustentar 
la justificación de la formación ética (razones relacionadas con virtudes cívicas), 
también lo es que su propuesta corre el riesgo de extraviarse en ese mismo 
punto que representa un freno para las prácticas genuinamente éticas y del que 
ya han dado cuenta Best y Bok, a saber, el de las consideraciones “utilitarias 
y económicas”. 

(1.ii) Otra razón a la que se alude para justificar la implementación de la ética 
a través del currículo profesional —o la justificación de la ética como disciplina 
transversal— tiene que ver con la propia crisis a la que hemos llegado con el 
progreso de la ciencia y la tecnología. 

17 Justin Oakley y Dean Cocking defienden la idea de que la ética profesional es más adecua-
damente justificada cuando se toma como punto de partida la ética de la virtud aristotélica y no 
la ética de los principios (deontología). Más aún, debido a que es mucho más fácil y preciso es- 
tablecer el fin de una profesión que el fin propio del hombre, la ética de la virtud tiene un campo 
de aplicación mucho más fructífero y sólido en los roles profesionales que en la vida individual y 
social ordinaria. Cf. J. Oakley y D. Cocking, Virtue Ethics and Professional Roles. Nueva York, 
Cambridge University Press, 2001. Resulta atinado sostener que la precisión específica del telos 
de X implicará mayor precisión en la determinación del aretê que le es propio a X, pero hay que 
tener en cuenta que esta aretê no tiene porque tratar de virtudes específicamente morales. Para 
ello, es necesario argumentar de qué manera la profesión tiene que ver con la felicidad. Volveremos 
a este punto más adelante. 

18 Así, la sospecha de que el ethos profesional se conforma más como parte de un engranaje de 
la racionalidad instrumental que como un fin de perfeccionamiento y plenitud individual no respon- 
de meramente a un capricho.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

¿Qué significa una formación ética?	 157

Nadie puede dudar de que nuestro propio tiempo es el más avanzado de 
todos los periodos históricos de la humanidad en lo que a tecnología y descu-
brimientos científicos concierne. Pero, desafortunadamente, casi nadie podría 
atreverse a decir que nuestro propio momento histórico es, paralelamente, el más 
rico y fértil éticamente hablando. En este sentido, puede decirse que el adelanto 
tecno-científico es inversamente proporcional al adelanto o progreso ético de 
la civilización humana, pues aparentemente no hay adelanto tecno-científico 
si no se otorga un privilegio sustancial a la racionalidad instrumental o la racio- 
nalidad hipotética, justo el tipo de racionalidad al que queda subordinada la 
racionalidad moral comprendida como una racionalidad teleológica. 

Es verdad que la racionalidad instrumental, al privilegiar el poder y el domi-
nio de la naturaleza, ha dado lugar a que se acreciente un dominio del hombre 
por el hombre —cumpliéndose la sentencia de Hobbes— y a que muchas prác-
ticas sean generadoras de escándalos y polémicas éticas. Esto no es fortuito, 
pues para la ciencia la vida humana es un fenómeno complejo que admite una 
cantidad inconmensurable de variaciones y grados, tal como ocurre también 
con la vida del resto de los animales, vegetales y bacterias. La ciencia no es-
tudia la vida humana de forma distinta a cualquier otro fenómeno con vida, a 
diferencia de la ética que contempla la vida humana y todo lo relacionado con 
las facultades humanas como merecedoras de la más alta estima y atención. 
Mientras la ciencia entiende más y mejor el fenómeno complejo de la vida hu-
mana más se ufana con manipularla; y por su parte, las tradiciones morales que 
abogan por el valor sagrado de la misma vida humana piensan que muchas 
prácticas de la ciencia son deplorables en la medida en que violentan el valor 
inherente del ser humano: su dignidad.

En su libro Temas básicos de ética, el profesor Xabier Etxeberria hace eco de 
la “tensión de imágenes” entre la ciencia y la ética y la necesidad de subordinar 
la primera a la segunda del siguiente modo:

En las limitaciones del enfoque científico, aplicado tanto a la producción ma-
terial de bienes como a la organización de la sociedad, se descubre algo que 
es muy relevante a nivel social pero también a nivel personal: no podemos 
centrarnos en los medios sin habernos planteado la cuestión de los fines […] 
Supuestos los fines que no se cuestionan —como el logro de producción 
máxima, consumo máximo de bienes, éxito profesional según los baremos 
sociales— nos centramos decididamente en los medios con los que los lo-
graremos. Por supuesto, de cara a ello el recurso a los saberes científicos 
y a los saberes estratégicos es fundamental. Ahora bien, la ética propone 
aquí dos cuestiones decisivas previas. La primera es que antes de discernir 
sobre los medios hay que discernir sobre los fines a los que deberían servir: 



158	 Francisco Iracheta Fernández

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

los medios se dignifican moralmente cuando sirven a fines dignos que hay 
que concretar, por ejemplo la justicia social o una determinada plenificación 
personal; esto supone que hay que comenzar por cuestionar los fines que 
encontramos dados. La segunda cuestión, que destacó Kant con especial 
fuerza, es que la utilización de estrategias e instrumentos al servicio de los 
fines propuestos no puede incluir la instrumentalización propiamente dicha 
del ser humano, su uso como puro medio.19 

Es decir: el problema de la ciencia y la tecnología es que en sus afanes por 
alcanzar conocimiento y dominio de la naturaleza de manera frecuente atro-
pellan el valor de la dignidad al tratar al ser humano como simple medio y no 
como fin en sí mismo. Si nuestra interpretación es correcta, Xabier Etxeberria 
aboga por la idea de que la dignidad humana tiene que ser pensada como el 
valor supremo que regule la actividad científica y tecnológica. 

Defender la dignidad humana está muy bien. De esto, muy pocos estarían 
en desacuerdo. Pero como todo concepto ético que puede ser impugnado, el 
concepto de dignidad humana resulta profundamente ambiguo. En efecto, 
ocurre que no tiene un único significado verdadero y correcto, pues es usado 
para defender causas morales diametralmente opuestas. Por ejemplo, tanto las 
personas que están moralmente en contra de la eutanasia como aquellas per-
sonas que están moralmente a favor de ella apelan a la dignidad humana como 
el valor sustancial que le da peso a su argumentación.20

El conflicto de imágenes entre la ciencia y la ética y la necesidad de rectificar 
los fines de aquella bajo la lupa de la racionalidad práctica, son conjuntamente 
cuestiones que tienen un fuerte poder de convencimiento para hacer de la 
ética el eje directriz de los estudios profesionales. Y no sólo nos referimos a un 
tipo de estudio profesional que se circunscribe en el dominio de las ciencias 
naturales o las ciencias duras; nos referimos también a todos los tipos de es-
tudios profesionales cuyos currículos están constituidos sobre la base de una 
racionalidad técnica e instrumental (como las “ciencias” económicas, las “cien-
cias” políticas o administrativas y las “ciencias” de la comunicación). Lo que se 
querría en última instancia, siendo consecuentes con la dualidad de imágenes 
y la supeditación de una disciplina (la ciencia) bajo la otra (la ética), es disuadir 
a la juventud universitaria de que la ciencia sólo puede avanzar el camino que 

19 Xabier Etxeberria, Temas básicos de ética. Bilbao, Desclée, 2005, p. 16. (Las cursivas son 
mías.)

20 Daniel Davis, “Human Dignity and Respect for Persons: A Historical Perspective on Public 
Bioethics”, en Edmund Pellegrino et al., eds., Human Dignity and Bioethics. Indiana, University of 
Notre-Dame Press, 2009, pp. 19-36. 



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

¿Qué significa una formación ética?	 159

la ética, con la bandera de la dignidad humana en mano como seña orientati- 
va, le permite transitar.21 

Es verdad que la ciencia aplicada por personas que carecen de escrúpulos 
éticos produce tragedias humanas, y por esto es que resulta importante edu- 
car éticamente a nuestros jóvenes científicos. Pero también lo es que el afán 
de defender límites precisos del quehacer científico en nombre de la “dignidad 
humana” corre el riesgo de causar aberraciones políticas en defensa del status 
quo y profundos sesgos a la libertad y a la creatividad. Pues en la medida en que 
se defiende un concepto que no puede ser admitido sin una previa convicción 
de que su significado no depende en lo absoluto de lo que pueda o no decir la 
ciencia (o posturas anti-metafísicas, o anti-teológicas, o profundamente escépti-
cas sobre la libertad del hombre) en su favor, se está partiendo de la imposición 
de una autoridad parcial, no razonable por impedir el diálogo y por consiguiente 
poco tolerante. Por ello, también resulta importante fomentar valores que pue-
dan resistir el escrutinio de la crítica inteligente y de la argumentación cientí- 
fica. Así, si la dignidad humana es el concepto que debe regular la práctica 
científica y tecnológica, como piensa Xabier Etxeberria en perfecto acuerdo con 
el ideal educativo de la unesco, entonces las razones científicas, como las que 
fundamentan la investigación biológica y médica, tienen que ser convocadas a 
participar en el ambicioso proyecto de buscar precisar su significado.

II

Esta segunda parte del artículo y la tercera por venir pretenden ser una reflexión 
de los puntos expuestos en I.i y I.ii a la luz de lo que está implicado en el concepto 
formación. Hemos señalado dos cuestiones, a nuestro parecer problemáticas, 
que surgen al justificar la formación ética: (i) la necesidad de formar éticamente 
está concebida en relación con la riqueza económica capitalista con lo cual, 

21 Max Weber, citándolo nuevamente, sería para la posición aquí avanzada uno de los enemigos 
a vencer. En su “Wissenschaft als Beruf” —conferencia que dictó en la Universidad de München en 
1919— sostiene que una defensa de valores en una clase de ciencias carece de sentido porque 
“los distintos sistemas de valores del mundo se encuentran entre sí en una guerra irresoluble”. El 
científico sabría mejor que nadie que los principios éticos carecen de pruebas que él mismo exige 
para determinar el valor de verdad de las cosas, y por tanto, caería en la más violenta contradicción 
con su propia tarea en el momento en que se pone a “predicar valores”. Como haremos observar 
más abajo, es necesario renunciar a este radicalismo —sin que esto signifique ceder ante las de- 
mandas de la metafísica— si queremos ante todo proteger la ‘dignidad humana’. (M. Weber, La 
ciencia como profesión. Madrid, Austral, 2007.)



160	 Francisco Iracheta Fernández

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

queda poco claro que el ethos profesional no esté sujeto a un poder económico 
alienante, y (ii) la necesidad de formar éticamente está concebida sobre la base 
de que, a menos de que el valor de la dignidad humana determine el alcance de 
las actividades científicas y tecnológicas, la tecno-ciencia realizará prácticas 
moralmente indignas con lo cual resulta que, al imponerse la ética a la ciencia 
desde fuera de la ciencia misma, poca posibilidad hay de que la formación ética 
sea algo distinto a una educación de vigilancia y auditoria.

Desde el punto de vista del significado (y también del uso que tiene esta 
palabra por su alto grado de solemnidad), la palabra formación lleva consigo de 
manera implícita ideas que son sustanciales para la ética y las virtudes cívicas. 
La razón de esto es que la palabra formación no puede prescindir de presu-
puestos normativos y disposiciones de carácter determinantes de la praxis. Es 
decir, la palabra formar en su sentido educativo implica conceptos característi- 
cos de la “razón práctica”. La ética es una disciplina filosófica en cuanto que invita 
a una reflexión racional y objetiva sobre la manera como tenemos que actuar. 
En este sentido entonces es que la formación ineludiblemente va acompañada 
de estos compromisos éticos. 

Etimológicamente el sustantivo “formación”, que proviene de la palabra latina 
formatĭo, -ōnis, significa “acción de formar o de formarse”. Como su significado 
lo sugiere, esta acción da sentido a dos formas verbales. De acuerdo con la 
rae, cuando es utilizado como verbo transitivo (formar) el sustantivo formación 
significa “preparar intelectual, moral o profesionalmente a una persona o a un 
grupo de personas”, mientras que, cuando es utilizado como verbo pronominal 
(formarse) y por tanto relativo a una persona, la palabra significa, consecuen-
temente, “adquirir preparación intelectual, moral o profesional”.22 

Ya que el concepto de formación implica a la moral y la palabra moral proviene 
del griego éthikos (ἠθικός) que significa carácter, “formación” es el carácter que 
un individuo posee como resultado de su educación. Por ello es que Alexander 
von Humboldt escribe que cuando hablamos de formación (Bildung, en alemán) 
“nos referimos a algo elevado e interior, a un modo de percibir espiritual y ético 
que conforma nuestra sensibilidad y carácter”.23 El concepto de formación y su 
relación directa con la ética —entendida, como veremos, en un sentido que se 
resiste a ser clasificada o bien como deontología o bien como teleológica—, 
ocupó un lugar prominente en la reflexión filosófica del idealismo alemán post-

22 Diccionario de la Real Academia Española, http://buscon.rae.es/draeI/SrvltConsulta?TIPO_
BUS=3&LEMA=formación, fecha de recuperación 13 de abril de 2008.

23 Citado por Gadamer. Cf. Hans-Georg Gadamer, Verdad y método. Salamanca, Sígueme, 
2003, p. 39.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

¿Qué significa una formación ética?	 161

kantiano, desde Herder hasta Hegel. Durante un periodo entre los siglos xviii 
y xix, que abarca cincuenta o sesenta años, la palabra formación se definió 
como un término que engloba, y relaciona entre sí, los conceptos de cultura, 
enseñanza, aprendizaje, desarrollo personal (ético) y social (político), por decir 
lo menos. 

Sin embargo, en el pensamiento de filósofos pre-idealistas como Böhme 
o Leibniz la idea de formación ya encuentra un lugar importante, aunque su 
reflexión se inserta en un contexto que tiene que ver más con la filosofía natu-
ral y menos con la filosofía moral.24 Para estos pensadores, en efecto, la for- 
mación significa el desarrollo o despliegue de ciertas potencialidades que 
se encuentran en cualquier organismo, y en este sentido, se puede adivinar 
una cierta continuidad con la distinción aristotélica entre potencialidad de una 
cualidad de la sustancia y actualidad de una cualidad de la sustancia. De este 
significado de naturaleza originaria la noción de formación se desarrolló hasta 
alcanzar aquello que es propiamente humano. En palabras de Hans-Georg 
Gadamer, el significado primitivo de formación relacionado con la configuración 
producida por la naturaleza (como cuando decimos, por ejemplo, que un cuerpo 
está bien formado o los miembros se hallan bien formados), pasó a querer de-
cir posteriormente algo “más estrechamente vinculado al concepto de cultura, 
designando así el modo específicamente humano de dar forma a las disposi-
ciones y capacidades naturales del hombre”.25 Importa mucho reconocer, pues, 
que esta idea pre-idealista de Bildung de ninguna manera es sobrante. En la 
medida en que se trata de un concepto que pasa del orden de la naturaleza al 
orden de la normatividad práctica, es posible encontrar en la palabra Bildung 
un concepto clave que nos permite formar una idea apropiada del ser humano 
como persona —agente eminentemente moral— y a la vez como ser natural, 
que es lo que importa a la ciencia. 

La noción de cultura relacionada con la formación no sólo significa una 
posesión de vastos conocimientos, la habilidad de manipular ideas abstractas 
junto a la capacidad para hablar largo y tendido, utilizando un vocabulario am-
plio y preciso, sobre una gran gama de cosas (desde la Arquitectura hasta el 
Zoroastrismo). Desde luego, esta cultura es trasmitida a través de la educación 
y por tanto es característica de una adecuada formación. Pero no agota lo que 
quiere decirse por cultura cuando hablamos de formación. Además de esto, 
una persona cultivada es aquella cuyas disposiciones o facultades naturales 

24 James Schmidt, “The Fool’s Truth: Diderot, Goethe and Hegel”, en Journal of the History of 
Ideas, núm. 57, 1996, p. 630.

25 Idem.



162	 Francisco Iracheta Fernández

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

se encuentran plenamente desarrolladas. Un individuo formado es una persona 
cuyas disposiciones y capacidades mentales están ampliamente enriquecidas, 
pues cuando un ser humano se halla en etapa de formación atraviesa por un 
proceso eminentemente intelectual, en sentido teórico y práctico, en cuanto que 
va perfeccionando su razonamiento, su capacidad reflexiva y de discernimiento, 
sus propios talentos y dones que de otra manera se oxidarían. 

El proceso de formación es el paso gradual de un estado naturalmente hu-
mano a otro. Como dice Aristóteles, el paso de la primera naturaleza humana 
hacia la segunda naturaleza humana.26 Gracias a este proceso, como explican 
Wilfrid Sellars y John McDowell, nuestra membresía en el “espacio de las razo-
nes” se consolida. Pasar por este proceso nos permite estar en el juego de dar y 
recibir argumentos y razones, y por tanto, nos permite trascender nuestra mera 
particularidad y opinión para situarnos en lo general y con ello en el saber.27 
G. W. F. Hegel, el filósofo que más escribió sobre el concepto de formación, 
explicaba que el sujeto que carece de formación se encuentra incapacitado 
de cumplir con una tarea humana: “no es capaz de apartar su atención de sí 
mismo y dirigirla a una generalidad desde la cual determinar su particularidad 
con consideración y medida”.28

Para tener una idea lo suficientemente clara del pensamiento de Hegel en 
cuanto que el espacio de las razones impregna las acciones de formar y formar-
se, considérese el siguiente fragmento de Verdad y método. A propósito de la 
relación que existe entre las ciencias del espíritu (las disciplinas humanísticas) 
y el concepto de formación, Gadamer escribe: 

 
En la Propedéutica Hegel muestra de la mano de una serie de ejemplos esta 
esencia de la formación práctica que consiste en atribuirse a sí mismo una 
generalidad. Algo de esto hay en la mesura que limita la falta de medida en 
la satisfacción de las necesidades y en el uso de las propias fuerzas según 
algo más general: la atención a la salud. Algo de esto hay también en aquella 

26 Aristóteles, Ética Nicomáquea. Madrid, Gredos, 1985. Especialmente el libro ii, en donde 
Aristóteles habla de la virtud en términos de un perfeccionamiento de nuestra naturaleza. 

27 John McDowell, Mind and World. Cambridge, Harvard University Press, 1996; y Wilfrid Sellars, 
Empiricism and Philosophy of Mind. Cambridge, Harvard University Press, 1997.

28 H. G. Gadamer, op. cit., p. 42. Lo que no quiere decir que sólo los individuos que atraviesan por 
una educación universitaria son capaces de cumplir con una tarea humana; pero sí quiere decir que 
todo individuo que atraviesa por una educación universitaria, en la medida en que es una educación 
formativa, tiene el deber de cumplir con una tarea humana. El fracaso de que muchos profesionistas 
no solo no cumplan con una función humana sino que aplazan o retrasan el ideal mismo del progreso 
moral de la humanidad es la consecuencia del fracaso de la universidad contemporánea. 



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

¿Qué significa una formación ética?	 163

reflexión que, frente a lo que constituye la circunstancia o negocio individual, 
permanece abierta a la consideración de lo que aún podría venir a ser también 
necesario. También una elección profesional cualquiera tiene algo de esto, 
pues cada profesión es en cierto modo un destino, una necesidad exterior, e 
implica entregarse a tareas que uno no asumiría para sus fines privados. La 
formación práctica se demuestra entonces en el hecho de que se desempeña 
la profesión en todas las direcciones. Y esto incluye que se supere aque- 
llo que resulta extraño a la propia particularidad que uno encarna, volviéndolo 
completamente propio. La entrega a la generalidad de la profesión es así, al 
mismo tiempo, un saber limitarse, esto es, hacer de la profesión cosa propia. 
Entonces ella deja de representar una barrera.29 

Pensamos que este bello párrafo contiene todo lo esencial que puede decirse 
a propósito de la razón práctica (deliberación técnica, prudencial y de justicia so-
cial) en relación con la formación, el profesionalismo y por supuesto la ética. 

En efecto (para comenzar con la razón práctica-técnica), en la medida en que 
la vida universitaria se convierte en una exigencia de trabajo y estudio, se termi-
nan de inhibir inclinaciones y deseos que, haciendo uso del lenguaje psicológico 
de Kohlberg, pertenecen al nivel pre-convencional. Por ejemplo, se sacrifica el 
sueño, el cansancio y los impulsos inmediatos hacia determinados objetos de 
placer a cambio de un esfuerzo por entender y comprender los aspectos sig- 
nificativos, tanto prácticos como teóricos, de la profesión que se ha decidido 
estudiar. Este proceso encaminado hacia el deber ser propio de la profesión, 
esto es, formarnos hasta caber a la medida en el vestido de la profesión, no 
puede llevarse a cabo sin entender las reglas que rigen su propia actividad y 
dinamismo. Para ser un buen profesionista, entonces, se requiere que uno haga 
para sí los preceptos normativos que son distintivos de la profesión elegida. 

En segundo lugar, formación también incluye el plano práctico de la pru-
dencia. Gadamer dice que hay que hacer de la profesión “un destino” (un dai-
mon, δαιμον). La palabra griega eudaimonía (εὐδαιμονία) significa literalmente 
buen destino, y Aristóteles nos enseña que el buen destino es el fin propio del 
hombre, aquello que lo hace pleno. Por lo que al convertir la profesión en un 
fin valioso de este destino, estamos haciendo de nuestra profesión una parte 
indispensable de nosotros mismos, cifrando en ella buena parte de nuestra 
identidad y plenitud. 

En conformidad con la ética aristotélica, un bien sólo podrá hacernos plenos 
si se practica de manera excelente, con virtud. Pero no es posible practicar de 

29 Ibid., p. 42.



164	 Francisco Iracheta Fernández

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

manera excelente la actividad de la profesión si no se delibera teniendo presen-
te, como él mismo explica al discutir el significado de la sabiduría práctica o la 
prudencia (phrónesis, φρόνησις) en el libro VI de la Ética Nicomáquea, “el bien 
vivir en general” (1140a). Ahora bien, esta idea tiene que ser incorporada, como 
lo afirma Gadamer, a cualquier “negocio individual”. Es decir, considerar siem- 
pre las cosas en conjunto antes de decidir un curso de acción para no entregar-
nos a un fin que, si bien tenemos la certeza de que nos dará como resultado un 
beneficio inmediato, a largo plazo puede traernos como consecuencia justo lo 
contrario a la εὐδαιμονία: o sea, no un buen destino, sino un mal destino. 

Así, del mismo modo como lo piensa Adela Cortina, nosotros sostenemos 
que la excelencia de la actividad profesional es comprendida en relación con 
un fin. Pero a diferencia de la idea que ella misma expone según la cual la ex-
celencia profesional se inserta en el dominio de la economía capitalista y de la 
empresa, en la interpretación aquí recomendada la excelencia del profesional 
tiene justificación por el fin propio del individuo, el objetivo de vida que, como 
persona, se ha dado autónomamente y se ha propuesto construir: ser este o ser 
aquel profesional, considerando los bienes de la vida en su conjunto. 

La εὐδαιμονία de Aristóteles es, en rigor, el resultado de un análisis lógico del 
bien. El bien último o final no puede ser monolítico porque los seres humanos 
de hecho percibimos más de un solo bien. Si el bien último es la εὐδαιμονία por 
ser un bien perfecto, es claro entonces que no puede tratarse de un bien entre 
tantos otros. Más bien, debe de tratarse de un bien inclusivista, esto es, un fin 
que es auto-suficiente porque incluye en sí mismo, como explica Aristóteles al 
comienzo del libro ii de la Ética Eudemia, todos los bienes posibles y que son 
de tres tipos: los del alma, los del cuerpo y los externos (1218b).30 La tarea del 
razonamiento práctico consiste en encontrar una armonía entre todos estos 
bienes. 

A su vez, Aristóteles distingue en el libro i de Ética Nicomáquea dos tipos de 
acciones: aquellas que no son queridas por sí mismas sino son queridas como 
simples instrumentos para el logro de un fin ulterior, y por otro lado, aquellas 
que son queridas por sí mismas pero también por algo más. Todas las accio- 
nes virtuosas se desean por esta razón, i.e, porque además de que gracias 
a ellas seremos felices, por sí mismas tienen valor.31 Ahora bien, como ya lo 
sugerimos anteriormente, la práctica profesional se lleva a cabo en términos 

30 Aristóteles, Ética Eudemia. Madrid, Gredos, 1985. 
31 Como explica Aristóteles, en el Libro I en: “las acciones de acuerdo con la virtud son por sí 

mismas agradables, y también son buenas y hermosas, y ambas cosas en sumo grado, si el hombre 
virtuoso juzga rectamente acerca de todo esto, y juzga como ya hemos dicho (1099ª).



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

¿Qué significa una formación ética?	 165

de una relación de parte/todo, no de medio/fin, con la εὐδαιμονία: no es un 
medio para la felicidad, sino es una parte central de la felicidad. La profesión 
se constituye como un bien del alma en cuanto que la actividad profesional re-
quiere de la presencia de una volición permanente de superación de nuestros 
propios talentos y habilidades, físicas e intelectuales; de mantener el hábito de 
la disciplina, así como de estudio constante y entrega continua hacia el objeto 
que se profesa. Por ser un bien del alma, en conformidad con esta lógica, se 
trata de una práctica que tiene valor en sí misma. La excelencia profesional 
es esencial para la realización del fin final de la εὐδαιμονία porque la práctica 
profesional es vivida, cuando se vive seriamente, como fin en sí misma. Por 
todo esto es un problema suponer que la vida feliz en el sentido aristotélico 
es una vida entregada al fin de la producción de la riqueza.32 Y también lo es 
suponer que desde las bases mismas de la teoría ética aristotélica es posible 
darle coherencia a la idea de que al profesionista y a la empresa les conviene 
ser éticamente virtuosos porque serlo “es rentable”.33 

Por último, está la idea de “superar aquello que resulta extraño a la propia 
particularidad que uno encarna”. Cuando se “desempeña la profesión en todas 
las direcciones”, como dice Gadamer parafraseando a Hegel, uno aprende a 
aceptar las cosas que trascienden la propia particularidad, i.e., la capacidad de 
ampliar nuestro pensamiento privado para ponernos en el lugar de los demás 

32 Para Aristóteles, como podrá darse cuenta cualquier lector atento de su Ética, la política 
implica a la ética en el sentido en que se trata de una ‘ciencia’ —no en el significado moderno, por 
supuesto— cuyo fin es fijar las normas y leyes de acción que deben seguir todos los ciudadanos 
para lograr una vida próspera individual y colectivamente. La economía, piensa Aristóteles, está 
subordinada a la política (EN, I: 1094b), por lo que suponer que la riqueza es el parámetro de 
medición de la excelencia de la función, del εργον profesional, es ver parcialmente las cosas. Así, 
creemos que Adela Cortina vulgariza la areté aristotélica cuando sostiene, una vez que hace alusión 
al éxito de ventas que los autores norteamericanos Peters y Waterman alcanzaron al publicar su 
libro de índole empresarial En busca de la excelencia —y que en palabras de Cortina su “éxito se 
debió a que un buen número de empresarios, deseosos de aumentar su competitividad, se apres-
taron a tomar como ejemplo estas empresas excelentes para obtener, ellos también, ganancias 
sustanciosas” (las cursivas son mías) —que el término excelencia empleado por estos dos autores 
“recuerda el concepto griego de ‘virtud’, en la medida en que el virtuoso era quien sobresalía, quien 
superaba la media en alguna actividad”. (A. Cortina, op. cit., pp. 143-145.) Aristóteles estaría de 
acuerdo en que ser excelente empresario es tener la virtud del emprendedurismo, pero de aquí no 
se sigue, como sugiere Cortina al relacionar esta virtud con la formación ética y ciudadana, que la 
excelencia emprendedora implica excelencia moral. Ser un buen profesionista no significa, ni por 
mucho, ser una buena persona, éticamente hablando. 

33 Esta idea ocupa un lugar central en el proyecto de ética empresarial que Adela Cortina ha venido, 
en años recientes, dirigiendo. Véase a este respecto la página electrónica de la Fundación ÉTNOR 
(Ética de los negocios y las organizaciones): http://www.etnor.org/ (consulta: mayo 22 2010). 



166	 Francisco Iracheta Fernández

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

(lo que coloquialmente llamamos “ponernos en los zapatos del otro”). Cuando 
convierto en algo propio lo que en un primer momento en la historia de mi espíritu 
aparece como ajeno, hago de la justicia un deber propio. 

Como explica John Rawls haciendo alusión a Aristóteles:

El sentido más específico que Aristóteles da a la justicia y del cual se deri-
van las formulaciones más familiares, es el de abstenerse de la pleonexia, 
esto es, de obtener para uno mismo cierta ventaja apoderándose de lo que 
pertenece al otro, sus propiedades, sus remuneraciones, su empleo o cosas 
semejantes; o negándole a una persona lo que le es debido, el cumplimiento 
de una promesa, el pago de una deuda, el mostrarle el debido respeto, etc. 
Es evidente que esta definición pretende aplicarse a acciones, y se piensa 
que las personas son justas en la medida en que tienen, como uno de los 
elementos permanentes de su carácter, el deseo constante y efectivo de 
actuar justamente.34 

Educarse para aprender a vivir en el espacio de las razones, aquello que es 
tarea de la formación, es también entender qué es la justicia. No puede haber 
actos justos o injustos si no existe, mínimamente, una relación entre dos perso-
nas; y no puede haber igualdad y proporción si no se admite que cada uno de 
los individuos implicados en una transacción tienen fines y planes que a cada 
uno igualmente importan. Para que yo sea justo, tengo que dejar de suponer 
que mis fines, por la simple razón de tratarse míos, son más importantes que 
los fines de otro por la razón de que se tratan de sus fines y porque yo no soy 
Otro. Esto es superar la particularidad y dirigirse hacia la generalidad. 

Resulta muy intuitivo suponer que los tres sentidos de racionalidad práctica 
(técnica, prudencial e imparcial) señalados por Gadamer en su interpretación 
de Hegel se relacionan entre sí: la racionalidad técnica (conocimiento de las 
relaciones causales de ciertas acciones) se remite a la racionalidad prudencial 
(determinación de fines) y ésta a su vez a la racionalidad imparcial (determi-
nación de la justicia como un fin u objeto específico de acción como condición 
necesaria para armonizar las distintas concepciones de bien vivir). Si bien pue- 
de ocurrir que cada uno de estos sentidos de racionalidad se asocia con dis-
posiciones motivacionales distintas, la comprensión de una idea conlleva a la 
comprensión de otra. 

Finalmente, es importante subrayar que el sentido de constricción racional 
que está envuelto aquí es de naturaleza social. La normatividad, como elemento 

34 John Rawls, Teoría de la justicia. México, fce, 1995, pp. 23-24.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

¿Qué significa una formación ética?	 167

indiscutible de la racionalidad, es parte constitutiva de la naturaleza humana 
porque el ser humano es un animal racional, y el ser humano, como ya nos 
enseñó Aristóteles, es un ser social. De donde se sigue que la racionalidad (y 
con ésta la normatividad del lenguaje tanto teórico como práctico) es social. 

III

Una formación ética no tiene por qué estar sustentada en la suposición de que, 
a menos de que ésta se consolide, la ciencia y la tecnología seguirán arreme-
tiendo en contra de la dignidad humana. Y no porque no sea cierto que existan 
disputas entre la ciencia y la ética, sino porque se podría estar partiendo de 
dos ideas que son susceptibles de duda razonable. Primero, que los valores 
tradicionales e inmutables de la moral —sustentados en última instancia en la 
idea de que los seres humanos poseen un valor intrínseco porque poseen de 
hecho ciertas cualidades reconocidas como humanas— están ahí para vigilar 
el procedimiento de la ciencia y someterla cuando sus prácticas contradicen el 
sentido de este valor. Y segundo que la actividad de la ciencia, por su “propio” 
método y objeto, se justifica independientemente de razones valorativas, ajenas 
a lo que podríamos entender con Kant el Reino de la Libertad (norma, evalua-
ción, práctica). Cuando la formación ética busca legitimación teniendo como 
punto de partida la convicción de esta imagen, la concepción de la ética que 
pretende ser enseñada corre el grave riesgo de ideologizarse, de ser producto 
o bien una imagen invertida (i.e., los seres humanos construyen el objeto de la 
ética proyectando sus propios atributos para poder después de manera enga-
ñosa tanto percibirse a sí mismos como objetos que se predican objetivamente 
de la ética como creer que todo lo demás debe regirse por esta regla) o de un 
argumento de petición de principio (i.e., argumentamos que debe existir forma-
ción ética porque resulta necesario dar prioridad a la moral sobre la ciencia y 
a la vez justificamos la prioridad de la moral sobre la ciencia porque estamos 
convencidos de que la formación ética es prioritaria). 

Considerando esta imagen, el conflicto entre razones científicas y morales 
tiene lugar, naturalmente, cuando la actividad de la ciencia se ve amenazada 
por la pronunciación de juicios morales en su contra; y a su vez, las razones 
morales se ven amenazadas por las intenciones y acciones de la ciencia. Pero 
el problema de la amenaza llega a ser racionalmente irresoluble como resulta-
do de la pretensión de interferencia de una y otra en terrenos que, de acuerdo 
con cada una de ellas, una y otra no pueden transgredir. No se trata entonces 
de un conflicto que pueda ser resuelto bajo una misma consideración o punto 



168	 Francisco Iracheta Fernández

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

de vista, pues se están oponiendo dos sistemas dinámicos y excluyentes en la 
medida en que incorporan reglas justificatorias inconmensurables, con concep-
tos propios y lógicas argumentativas especiales. Esta imagen depende de un 
estado epistémico que, a nuestro modo de ver, es producto de nuestra tradición 
filosófica moderna: creemos en una concepción desnaturalizada de la moral y 
creemos en una concepción desvalorizada de la ciencia. 

Se trata de una visión del mundo y del valor que pensamos que tiene su 
expresión filosófica más determinante en la división kantiana de la razón. Dicho 
de manera cruda, Kant sostiene su sistema filosófico sobre la base de que el en-
tendimiento (Verstand) y la razón (Vernunft), o el conocimiento teórico y el prác- 
tico, respectivamente, pertenecen a dos reinos distintos, y por tanto, cada uno de 
ellos requiere ser tratado utilizando técnicas de razonamiento y aproximaciones 
deductivas diferentes. Así, en la primera Crítica Kant sostiene que el conflicto 
entre libertad y naturaleza no genera verdaderamente una antinomia de la razón 
porque la causalidad de una y de otra pueden ser ambas verdaderas: mientras la 
libertad no rompa con las reglas causales de la naturaleza y las reglas causales 
de la naturaleza no interfieran con la libertad, naturaleza y libertad pueden co-
existir. La resolución de la tercera antinomia, consistente en hacer compatibles 
libertad y naturaleza, se paga al alto precio de crear dos reinos que no se tocan 
entre sí (A557-8/B585-8).35 Kant parece reiterar la existencia de estos dos reinos 
posteriormente, en la Introducción a la tercera Crítica:

El entendimiento y la razón ejercitan dos diferentes legislaciones en uno y 
el mismo territorio de la experiencia sin perjuicio entre sí. El concepto de 
libertad perturba tan poco a la legislación de la naturaleza como el concepto 
de naturaleza influencia la legislación del primero. Que el entendimiento y la 
razón no constituyen un mismo reino resulta del hecho de que el concepto 
de la naturaleza representa sus objetos en la intuición, no como cosas en sí 
mismas, sino como simples fenómenos; y el concepto de libertad, por otro 
lado, representa a su objeto como cosa en sí mismo, y no como objeto de la 
intuición (V:174).36

No queda duda de que las leyes naturales no pueden ser impuestas o mo-
dificadas por una voluntad espontánea. En este sentido es cierto que la libertad 
nada tiene que hacer en el territorio del entendimiento.37 Sin embargo, Kant 

35 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft. Hamburgo, Felix Meiner Verlag, 2004.
36 I. Kant, Kritik der Urteilskraft . Hamburgo, Felix Meiner Verlag, 2006.
37 Kant quiere expresar este pensamiento, nos parece, cuando afirma que el entendimiento 

humano es intuitivo y no discursivo. 



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

¿Qué significa una formación ética?	 169

sostiene algo más fuerte que esto, y es eso lo que genera la imagen. Puesto 
que desde el entendimiento las leyes de la libertad no pueden ser concebidas 
—porque estamos tratando con un concepto nouménico—y a su vez la razón 
requiere rebasar la causalidad natural observable en el fenómeno para poder 
pensarnos como agentes libres y responsables de nuestros actos, no hay nada 
que pueda ser dicho críticamente por el razonamiento científico sobre la identidad 
de las agencias libres que tenga significado y sentido; y a su vez, nada puede 
ser esgrimido desde la voluntad sobre el reino de la ciencia en general porque se 
piensa que el conocimiento y la investigación científica de ningún modo parten 
del querer. La ciencia procede de un entendimiento con conceptos y principios 
“puros”, y la verdad de éstos nada tiene que ver con motivaciones humanas. 
Cuando a la presencia de esta imagen —que nos mantiene cautivos o captura-
dos, como diría Wittgenstein— se le suma la idea de que la razón práctica tiene 
privilegio ontológico38 sobre la razón teórica, entonces no es casual conceder que 
en el momento en que las prácticas de la ciencia entran en conflicto con nuestras 
convicciones morales es la ciencia la que tiene que callarse y someterse. Con la 
resolución de la tercera antinomia Kant hace de la naturaleza y de la libertad 
conceptos incapaces de dialogar positivamente. A lo mucho los conceptos de la 
ciencia natural deben mantener la boca cerrada debido a que por sus propios 
límites están impedidos a probar que los conceptos de la moral son falsos (li- 
bertad, responsabilidad, dignidad). O lo que es lo mismo, los conceptos de la 
moral se hallan libres de auto-justificarse con suficiente fuerza debido a que 
las razones de la ciencia tienen las manos atadas. La imposibilidad de diálogo 
entre estos conceptos impide una resolución razonable en caso de conflicto, 
no dejando otra salida que acallar a la ciencia por la fuerza.

Si resulta que el abismo que se abre entre los reinos de la ciencia y de la 
moral impide una resolución razonable entre estos conceptos en caso de con-
flicto; y estos reinos se erigen en la medida en que se asume que (i) la práctica 
científica nada tiene que ver con el lenguaje de la voluntad y la libertad y (ii) la 
moral nada tiene que ver razones que son propias de la ciencia, entonces lo 
que tenemos a la mano para evitar una solución unilateral en caso de conflicto 
entre la ciencia y la ética es reconocer desde el inicio que la práctica científica 
no es ajena, en su motivación por lo menos, al discurso del valor; y que la éti- 

38 En un trabajo anterior, he querido mostrar de qué manera se da este privilegio ontológico a 
la razón práctica en la filosofía moral de Kant y de qué manera afecta la idea propia de la moral 
como un sistema de imperativos categóricos. Francisco Iracheta, “El problema de la libertad y de la 
normatividad en la ética de Kant”, en Dikaiosyne. Revista de Filosofía Práctica de la Universidad de 
los Andes, núm. 23, 2010.



170	 Francisco Iracheta Fernández

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

ca no es ajena, por su parte, en la determinación del valor a las recomenda-
ciones de la ciencia. 

La noción de Bildung, entendida como el proceso de andar por un camino 
ascendente de nuestra naturaleza, hace de este reconocimiento algo justificable. 
Pues como explica McDowell, “la segunda naturaleza no podría realizarse sin las 
potencialidades que pertenecen a un organismo humano normal”, con lo cual, “la 
razón humana pone un pie en el reino de la ley para satisfacer cualquier respeto 
que se le deba a la ciencia natural moderna”.39 La sabiduría práctica, como la 
forma más acabada de la segunda naturaleza, se realiza dentro del mismo ámbito 
de la ley: de lo que la ciencia prueba como verdadero o pone a discusión por ser 
inconsistente o poco claro, incluyendo la concepción que tiene del ser humano 
(con toda su complejidad biológica y psicológica). En este sentido, se pide que 
las razones morales descansen en presupuestos de las razones científicas. 
Pero, al mismo tiempo, puesto que las razones morales dan sentido a nuestras 
prácticas, es decir, orientan el obrar humano, la φρόνησις, como vuelve a decir 
McDowell, es lo que sirve como modelo para el entendimiento, la facultad que 
nos permite reconocer y crear el tipo de inteligibilidad que buscamos en el mun-
do dentro del espacio de las razones.40 La sabiduría práctica es guía, si, de la 
ciencia; pero puede serlo porque las razones morales se desarrollan dentro, y 
no fuera, de una forma de vida con visión científica del mundo.

IV

Hacer de la ética el eje directriz de la formación parece entonces un pleonasmo, 
pues no hay formación si no hay un aprendizaje normativo. Es decir, el aprendi-
zaje de las razones. Pero las razones se aprenden en un ejercicio constante de 
confrontación, de hacerlas jugar en un espacio dialógico. El espacio que debe 
haber en abundancia, y ser cuidado con diligencia, en una casa que tiene el 
oficio de formar. 

La imagen de los hechos y del valor que se adquiere en el proceso de for-
mación no desgarra estos conceptos. Pues como el proceso de formación es un 
ir y venir constante de razones graduales y naturalizadas, muy difícilmente se 
crean reinos divididos por un golfo infranqueable, golfo sin el cual la concepción 
kantiana de dignidad es insostenible. Al mismo tiempo, al no necesitar un reino 

39 McDowell, Mind, p. 84. 
40 Ibid., p. 79.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

¿Qué significa una formación ética?	 171

ontológico aplastante que remedie ese desgarre en caso de conflicto, la forma-
ción brindada queda apartada de cualquier exculpación auto-referencial. 

Basar la razón de una formación ética sobre una concepción de excelencia 
dependiente de prácticas que son propias de una política económica capitalista 
es sospechosa de ser contraria a lo que significa una verdadera formación. Pues 
muchas evidencias tenemos para afirmar que la economía capitalista se consolida 
de manera alienante y de que el ethos profesional se justifica desde esa instancia. 
Pero no decimos que el objetivo de la economía deba ser ajeno a los intereses 
de una formación profesional. Finalmente, dentro de los bienes que conforman la 
εὐδαιμονία la riqueza material tiene que ocupar un lugar, pues la felicidad es un 
fin autosuficiente, nos enseña Aristóteles, que incluye todos los bienes posibles. 
Pero se trata de una sola parte, y menor, en comparación con los bienes del alma 
(que incluyen el conocimiento teórico y la sabiduría práctica). 

Del mismo modo, hemos puesto a discusión el significado de formación ética 
tomando como punto de referencia la idea que Francis Best y Xabier Etxeberria 
comparten, a saber, determinar éticamente los fines de la ciencia y la tecnolo-
gía. Desde un análisis de lo que significa Bildung, dar este papel determinante 
a la ética es abrazar la idea que Kant quería expresar en la segunda Crítica al 
asignarle el primado a la razón práctica sobre la teórica, pues la razón práctica 
es razón en movimiento, razón en actividad (como diría Husserl). Pero también, 
desde este mismo punto de discusión, hemos querido cuestionar la dualidad 
ontológica de reinos que Kant construye en la antinomia de la razón pura con 
el propósito de hacer legítima la libertad trascendental. El primado de la razón 
práctica no tiene por qué estar sustentado en la distinción de reinos ontológicos 
en donde las razones éticas tienen privilegio sobre las razones de la ciencia. 

El primado de la razón práctica es conforme con la idea de Aristóteles según 
la cual la vida dedicada a la contemplación, la vida teórica, no puede prescindir 
de la sabiduría práctica. No sólo porque es requerido saber lo que tiene que 
hacerse con el fin de resolver las necesidades prácticas que, una vez satisfechas, 
nos permiten estar en el ocio adecuado para contemplar; sino también porque 
la contemplación, en la justa medida en que es el bien supremo identificado 
con la felicidad, es un fin práctico.41 Transportando la imagen a nosotros, la 
ciencia no puede ser desarrollada sin la guía de la sabiduría práctica porque 
el desarrollo de la ciencia es un fin de la razón práctica, y cualquier actividad 
científica que sea contraria a las recomendaciones de la sabiduría práctica, 

41 En este sentido es que para Aristóteles la ética es filosofía primera. Cf. a este respecto, el 
excelente estudio de Caudia Baracchi, Aristotle´s Ethics as First Philosophy. Nueva York, Cambridge 
University Press, 2009. 



172	 Francisco Iracheta Fernández

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 147-172.

como la excelencia del razonamiento práctico, traiciona el sentido lógico que 
le da nacimiento y origen. Pero la sabiduría práctica no puede desarrollarse 
si seguimos suponiendo, como hizo Kant, que la razón práctica se encuentra 
fuera del mundo natural. 

La idea declarada por Weber de que el científico nada tiene que hacer en la 
discusión de valores tiene que ser desterrada.42 Pues es producto de la confu-
sión filosófica de que la responsabilidad moral requiere de un sentido de libertad 
perteneciente a un reino ontológico que trasciende el reino de los hechos. 

Fecha de recepción: 14/06/2010
Fecha de aceptación: 25/04/2011

42 Vid. supra., n . 21.


	EC10-00a-Preliminares
	EC10-00b-Índice
	EC10-01-De León
	EC10-02-Serra
	EC10-03-García
	EC10-04-Krotz
	EC10-05-Misseri
	EC10-06-Ruiz
	EC10-07-Ramírez
	EC10-08-Cueva
	EC10-09-Iracheta
	EC10-10-Validación
	EC10-11-Reseñas
	EC10-12-Propaganda



