
En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.105

Resumen

E l ensayo quiere reflejar desde su título el carácter fragmentario de la reflexión 
sobre lo político y la idea de que esta fragmentariedad responde en realidad 

a una concepción de la política y de las relaciones entre filosofía y política. La 
filosofía no es más un meta-discurso que a priori determina y define las condi-
ciones y los fines de la vida política. A partir de lo cual la función de la ideología 
en la política queda cuestionada, con lo cual queda revelada la realidad insumisa 
de lo político, su novedad, sus peligros y sus ventajas. En el ensayo se revisan 
brevemente algunos conceptos clave en esta innovación de la reflexión política: 
representación, comunidad, multitud, poder, potencia, impotencia, inmanencia, de- 
mocracia radical; y se refieren y comentan a autores como Roberto Esposito, 
Jacques Rancière, Jean-Luc Nancy, Toni Negri, Giorgio Agamben.

Palabras clave: política, filosofía, comunidad, democracia, Nancy.

FRAGMENTOS SOBRE LO POLÍTICO
APROXIMACIONES DESDE ESPOSITO, RANCIÈRE, 

NANCY, NEGRI Y AGAMBEN

Mario Teodoro Ramírez*

* Profesor-Investigador, Instituto de Investigaciones Filosóficas, umsnh, Morelia, México, ma-
rioteo56@yahoo.com.mx



106	 Mario Teodoro Ramírez

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

Abstract

Since its title, this essay wants to reflect the fragmentary nature of the reasoning 
of the political phenomenon. Such fragmented nature is actually a result of the 
conception of politics and the relation between philosophy and politics. Philo-
sophy is no longer an a priori discourse that determines and defines conditions 
and ends of political life. Hence, ideology’s function in politics is in question, 
thus revealing politics un-submissive reality with its derived novelty, dangers and 
advantages. Key concepts of this innovation are reviewed throughout the essay: 
representation, community, multitude, power, potential , impotence, immanence, 
radical democracy; they are linked to authors of the like of Roberto Esposito, 
Jacques Rancière, Jean-Luc Nancy, Toni Negri, Giorgio Agamben.

Key words: politics, philosophy, community, democracy, Nancy 

Introducción

Con la suspicacia de que la crisis contemporánea de la política sea más radical 
de lo que parece nos planteamos buscar algunas alternativas teóricas para 
encararla; en principio, que nos permitan calar hondo en su comprensión. Para 
acercarnos a alguna respuesta a estas cuestiones, y dada su complejidad y 
nuestra decisión de no dejar suelta ninguna de las puntas de esta madeja, 
queremos presentar solamente algunas observaciones fragmentarias sobre los 
temas a colación, a través del comentario de algunos autores recientes que, 
más allá de que sus textos hayan caído en nuestras manos, no mantienen entre 
sí necesariamente una relación sistemática y congruente. La fragmentariedad 
de nuestros comentarios resulta, en todo caso (suponemos), congruente con 
las características mismas de aquello sobre lo que hablamos. Sirvan como pre- 
texto para el diálogo.

De esta manera, y por lo menos con un afán informativo, damos cuenta 
primero de la postura sobre el estatuto de la “filosofía política” de varios de los 
pensadores que comentaremos, lo que apunta a la redefinición de un nuevo 
espacio de la reflexión política (más allá de la teoría del poder, pero también más 
allá de su crítica embaucada).1 La fragmentación de las nociones dominantes 

1 Sobre el paso de una filosofía política en el sentido clásico a una filosofía de “lo político”, 
como reflexión sobre el fundamento ausente de lo político, la preeminencia de la contingencia, la 



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

Fragmentos sobre lo político	 107

de la filosofía política nos remite en primera instancia a la deconstrucción de la 
“representación” —la estratagema político-cultural de la modernidad en general. 
Continuando con el réquiem por las nociones clásicas (la de Estado ya ni siquie- 
ra la consideramos) nos ocupamos de la reflexión sobre el “fin” de la comunidad 
en la convergente elaboración teórica de varios pensadores de las últimas déca-
das. Como un ejemplo de vías alternas, que nos brinda el pensamiento actual, 
más allá de la dicotomía individuo-colectividad, referimos la noción de “multitud” 
de Negri para, en el horizonte deleuziano y spinozista en que se ha movido 
este maltratado pensador italiano, repensar las nociones de poder, potencia e 
impotencia, y la idea misma de “inmanencia”. Concluimos con la interrogación 
por lo que puede significar al fin una democracia absoluta, un extremismo de-
mocrático: locura y lucidez, al mismo tiempo, de nuestros días, la época de la 
ingobernabilidad, el mundo de los ingobernables, de los libres quizá.

El límite de la filosofía política

El sentido más amplio de la crisis de la política y de la necesidad de reformular 
sus condiciones de efectuación puede sintetizarse en el concepto —la fórmula— 
de lo impolítico, tal como ha sido planteada por Roberto Esposito. Según él, 
impolítico no es lo anti-político o lo apolítico; es, en principio, una crítica precisa 
de lo político y de la política. No se opone a la política en el sentido de plantear 
su disolución o la reducción de su valor (la anti-política); tampoco consiste 
simplemente en el mero negarse (por apatía, por desinterés) a la participación 
política sin implicar ningún juicio ni ninguna postura acerca de la política exis-
tente (el apolítico, la apolítica). La impolítica no niega ni se niega a la política. 
Pero no la acepta como está ni acepta los términos con los que se autodefine; 
cuestiona, y de modo radical, los presupuestos ideológicos (hasta metafísicos) 
de toda política existente. Veamos la propia explicación de Esposito:

Lo impolítico, en suma, no tiene nada de postura meramente apolítica o antipo-
lítica, porque no contrapone a la política ningún valor trascendente o superior. 
No es óbice para que exista una esfera externa al conflicto político y a las 
fuerzas que lo determinan, pero —y he aquí su elemento característico— lo 
impolítico rehúsa al mismo tiempo toda forma de legitimación ética, o incluso 

irreductibilidad del conflicto, seguimos aquí (también con otros personajes teóricos) la narración y 
la perspectiva filosófica de Oliver Marchart, El pensamiento político posfundacional. La diferencia 
política en Nancy, Lefort, Badiou y Laclau. Buenos Aires, fce, 2009.



108	 Mario Teodoro Ramírez

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

teológica, de tales fuerzas; toda tentativa de conferir valor al hecho desnudo 
de la política, es decir, al enfrentamiento por el poder.2

El punto de vista de lo impolítico buscaría comprender, como la palabra lo 
indica, la “negatividad” de lo político, no en el sentido usual, como lo malo o 
lo cuestionable, sino en el sentido filosófico (hegeliano, heideggeriano) de la 
negatividad: como la sombra o la contraparte de algo que igual constituye al 
ser de ese algo, en este caso, como la contraparte de lo político que él mismo 
implica y conlleva y que, en cierta medida, contiene el secreto de su propio ser. 
Lo impolítico, más bien, lo “ultrapolítico”, resulta una radicalización de lo propio 
político, más allá de las condiciones ideológicas que lo acompañan. Lo impolítico 
es el reconocimiento de la esencia desnuda de lo político. Algo que sólo puede 
hacerse desde el ejercicio del pensamiento ¿Con qué fin? Ni más ni menos con 
el de encontrar la manera de diseñar ya no sólo una nueva definición teórica 
sino una nueva praxis. Pero nos estamos adelantando.

En diversas ocasiones cita Esposito una expresión de Simone Weil donde 
señala el agotamiento semántico de la terminología política clásica, la pérdida 
de sentido de los conceptos más conspicuos con los que pensamos y actuamos 
políticamente: soberanía, representación, legitimidad, democracia, etcétera.3 
Desde ahí, el pensador italiano plantea la necesidad de llevar a cabo una de-
construcción de la teoría política en todos sus niveles y variantes. Todo bajo la 
suposición de que la filosofía política ha sido hecha más para escabullir lo polí- 
tico, para conjurarlo, que para comprenderlo en su efectuación siempre impre-
decible, materialmente compleja, irreducible a nociones y apreciaciones concep-
tuales. “Por ello, como ya se ha dicho, lo impolítico es refractario a toda forma 
de filosofía política, a su modalidad necesariamente representativa. La filosofía 
política —tenga la inspiración que tenga— alcanza a comprender el núcleo con-
flictivo de lo político solamente ordenándolo en la unidad, presuponiendo una 
conciliación y, de este modo, eliminándolo en cuanto tal”.4 La filosofía política 
ha tenido como condición de su estatuto la denegación de lo político real.

2 Roberto Esposito, Comunidad, inmunidad y biopolítica. Madrid, Herder, 2009, p. 12. Según 
la descripción que Esposito hace de su postura podemos decir que se trata de reivindicar la tradición 
del “realismo político” pero desde un punto de vista teórico o reflexivo, y no desde un punto de vista 
práctico-político, pragmático. Véase del mismo autor: Categorías de lo impolítico. Trad. de Roberto 
Raschella. Buenos Aires, Katz, 2006; y Confines de lo político: nueve pensamientos sobre política. 
Trad. de P. L. Guevara. Madrid, Trotta, 1996.

3 Simone Weil escribe: “se pueden tomar casi todos los términos, todas las expresiones de 
nuestro vocabulario político, y abrirlos. En su centro se encontrará el vacío”. (S. Weil, Escritos 
históricos y políticos, p. 359, apud R. Esposito, Comunidad, inmunidad, p. 10.)

4 Ibid., p. 13.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

Fragmentos sobre lo político	 109

La observación de Esposito sobre el alcance y la posibilidad de una reflexión 
teórica sobre la política, sobre su imposibilidad en verdad, es decir, la idea de 
una irreductibilidad del ámbito de la praxis política al reino del concepto y la 
teoría, incluso la idea de que esta suposición es lo que ha imposibilitado el reco-
nocimiento de lo que verdaderamente es lo político, esta perspectiva, decimos, 
conecta y retoma ciertos elementos del pensamiento crítico-trágico, presente 
en Occidente desde sus inicios, aun marginalmente. En principio, retoma plan-
teamientos de diversos pensadores, algunos considerados por Esposito en sus 
análisis, y algunos otros no considerados.

Por ejemplo, el pensador francés Jacques Rancière, que cuestiona también 
la posibilidad de la filosofía política en su texto El desacuerdo. Política y filosofía. 
En tanto constituye la esencia y la razón de ser de la política, el desacuerdo 
es, según este pensador, insuperable. La hipótesis crítica de su trabajo es que 
“lo que se denomina ‘filosofía política’ bien podría ser el conjunto de las ope-
raciones del pensamiento mediante las cuales la filosofía trata de terminar con 
la política, de suprimir un escándalo del pensamiento propio del ejercicio de la 
política. En sí mismo, este escándalo teórico no es más que la racionalidad 
del desacuerdo”.5 Es decir, la aceptación de la insuperabilidad del desacuerdo 
en política. Pues el desacuerdo no consiste en un problema del entendimiento 
sino que remite a una diferencia de posición y en referencia a la cosa misma; 
“concierne menos a la argumentación que a lo argumentable”,6 esto es, algo 
del orden del ser, del vivir y el hacer. 

La materialidad de la política —su remisión al ámbito de los intereses, los 
afectos, las alianzas, las ventajas, los afanes— es esa realidad pastosa que la 
reflexión teórica no puede nunca justificar del todo ni nunca eliminar completa-
mente de su horizonte de comprensión, el que a la vez opera ineludiblemente 
como horizonte de prescripción. Ignorar esa materialidad irreductible de lo político 
es lo que hace que todo proyecto político esté condenado al fracaso o a funcionar 
solamente como una ideología (en el sentido de la “falsa conciencia” de Marx). 
Desde mediados del siglo xx algunos pensadores, raros en aquel momento, 
empezaron —un poco a tientas— a apuntar hacia un tipo de reflexión de este 
talante. El fenomenólogo francés Maurice Merleau-Ponty, por ejemplo, quien nun- 
ca dejó de traspasar los ámbitos de la filosofía teórica hacia los asuntos de la 

5 Jacques Rancière, El desacuerdo. Política y filosofía. Trad. de Horacio Pons. Buenos Aires, 
Nueva Visión, 1996, p. 11. También véase J. Rancière, Política, policía, democracia. Trad. de María 
Emilia Tijoux. Santiago de Chile, lom, 2006 y En los bordes de lo político. Trad. Alejandro Madrid. 
Buenos Aires, La Cebra, 2007.

6 J. Rancière, El desacuerdo…, p. 10.



110	 Mario Teodoro Ramírez

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

circunstancia política y, un poco lateralmente, apuntar al cuestionamiento de los 
mismos fundamentos teóricos de la política y la teoría política.7 

El fin de la representación

En torno a la categoría de “representación”, a su condición y a su límite, podría 
pensarse y hacerse la comunicación interdisciplinaria de la que tanto se habla 
en ciertas corrientes epistemológicas y metodológicas del pensamiento con-
temporáneo. Resulta particular y sumamente interesante observar la posible 
continuidad y resonancia entre los ámbitos de la estética, la epistemología y la 
filosofía política. Como podrá recordarse, el concepto de representación tiene 
usos, aunque bastante específicos, en cada una de esas disciplinas; no obstante, 
consideramos que esta diversidad de usos no logra desaparecer cierta unidad 
de sentido, al menos histórico-cultural. La coincidencia existe no solamente en el 
uso y preeminencia de este concepto y la fórmula a la que refiere sino también 
en el cuestionamiento de que ha sido objeto a lo largo del siglo xx, tanto en el 
orden teórico como en el práctico. 

En estética la noción de representación ha sido tradicionalmente central 
para la definición del arte y del carácter de la obra de arte. La crítica a esta 
noción, es decir, a la suposición de que la función del arte es representar de 
alguna manera una realidad pre-existente, fue el sino del arte del siglo xx en 
sus más diversas realizaciones.8 Formas extremas de este sino han puesto en 
cuestión supuestos básicos acerca de la naturaleza de lo que se llama “arte”, 
al grado de que ha podido decirse en los últimos años que vivimos una época 
“post-artística”.9 Lo mismo sucede en epistemología, al menos en cierta línea 
crítica de su desarrollo que viene del siglo pasado, uno de cuyos momentos 
clave respecto a la crítica de la noción de representación en el campo del co-
nocimiento, lo constituye la obra temprana de Richard Rorty (La filosofía y el 

7 En cierta medida, las reflexiones de Merleau-Ponty sobre lo político se encuentran detrás 
de desarrollos posteriores más explícitos y sistemáticos (en la obra de Claude Lefort, Cornelius 
Castoriadis, etcétera). véase de Maurice Merleau-Ponty, Signos. Trad. de C. Martínez y G. Oliver, 
Barcelona. Seix-Barral, 1964; Humanismo y terror. Trad. de L. Rozitchner: Buenos Aires, La Pléyade, 
1968 y Las aventuras de la dialéctica. Trad. de L. Rozitchner. Buenos Aires, La Pléyade, 1974.

8 Fernando Zamora Águila, Filosofía de la imagen. Lenguaje, imagen y representación. México, 
unam, 2006. El libro presenta un análisis sistemático del movimiento de la representación artística 
desde los ángulos de la epistemología, la fenomenología, la semiótica y la hermenéutica.

9 Arthur C. Danto, Después del fin del arte. El arte contemporáneo y el linde la historia. Trad. 
de Elena Neerman. Barcelona, Paidós, 1999.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

Fragmentos sobre lo político	 111

espejo de la naturaleza).10 Desde esta crítica, y con diversas adiciones de la 
hermenéutica y el pensamiento posmoderno, se ha configurado una decons- 
trucción práctica de las tesis fuertes del positivismo clásico, incluida la suposi- 
ción de que el conocimiento científico es la forma privilegiada o única de pro-
ducción de verdad cognitiva. De modo preeminente encontramos en la filosofía 
política diversos cuestionamientos a la tesis clásica del Estado como represen- 
tación de la sociedad operando según un principio de continuidad u homoge-
neidad entre ambas instancias. El cuestionamiento de esta tesis ha abierto 
ampliamente las compuertas del multiculturalismo, la democracia radical y la 
pluralización de las luchas políticas y culturales. 

De la manera más esquemática podemos decir que la lógica de la represen-
tación consiste en el establecimiento de una diferencia dura entre las esferas del 
representante y el representado. Implica la delimitación estricta de ambas es- 
feras y del tipo de relación que las rige. La crisis de la representación, el fin de 
la representación que traspasa el siglo xx en el arte, la epistemología y la polí-
tica, significa, en principio, la disolución (más o menos gradual; parece que no 
puede ser absoluta) de esa estructura de diferenciación dura y la consecuente 
pluralización, el desatamiento generalizado del espacio cultural en todos sus 
ámbitos (artístico, teórico, político, social, etcétera). La idea y el propósito de 
establecer una legitimidad pura se encuentra mellado a resultas de estos proce-
sos críticos. En general, todos los esquemas ideológicos y sociales típicamente 
metafísicos —la verticalidad, la solidez, la pureza, la perfección, la altitud, y sus 
contrapartes, igualmente o más significativas: horizontalidad, blandura, impu-
reza, imperfección, bajeza (semánticamente cargado: si bien el término altitud 
tiene diversos significados, el término bajeza parece tener sólo uno, el moral, 
y ni siquiera en sentido literal puede utilizarse, o no hay alguno equivalente a 
altitud, como “bajitud”). 

Lo que en todos los ámbitos expresa el fin de la representación es, pues, 
la destrucción de lo que Deleuze y Guattari llamaban el “espacio estriado” 
—espacio formal o espacio social ordenado, estructurado, jerarquizado— en 
pos de un “espacio liso” —espacio des-ordenado, desestructurado, ajerárqui- 
co; positivamente dicho: plural, comunicante, dinámico, variable.11 La misma dis-
tinción entre espacio público y espacio privado, paradigmática del pensamiento 
político clásico se encuentra en cuestión. Por doquiera vemos interacciones, 

10 Richard Rorty, La filosofía y el espejo de la naturaleza. Trad. de J. Fernández. Madrid, Cá-
tedra, 1983.

11 Gilles Deleuze y Félix Guattari, “1440: Lo liso y lo estriado”, en Mil mesetas. Capitalismo y 
esquizofrenia. Trad. de José Vázquez. Valencia, Pre-textos, 1988, pp. 483 y ss.



112	 Mario Teodoro Ramírez

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

deslizamientos, relativizaciones. Alguien ha hablado (desde el urbanismo y 
la arquitectura) de “espacio común”, más allá de la dupla privado-público, en 
tanto nueva configuración socio-cultural que trasciende las representaciones 
y estructuraciones a priori, pero que trasciende también los aislamientos, los 
encierros, las jurisdicciones impenetrables. El espacio común es un espacio 
intermedio, o más exactamente, es el espacio del inter, el ámbito en cuanto tal 
de las relaciones, las articulaciones, las distancias y cercanías, los movimien- 
tos, esto es, de todo aquello que no es un “algo” en el espacio (entes, individuos, 
objetos, cosas, contenidos), sino que es puro “continente”. El espacio que no 
pertenece a nadie (que no es “propio”) y que tampoco se dejar encapsular en 
una representación, en una identidad —abstracta, colectiva, difusa.12 Habría 
que pensar lo común en los términos propuestos por Jean-Luc Nancy, como 
desposesión o desplazamiento indeterminable e interminable. Vale un comen-
tario aparte.

El fin de la comunidad

Al margen de la disputa aparentemente circular que ha ocupado a la filosofía 
política de las últimas décadas entre universalismo (contractualista) y comu- 
nitarismo, esto es, entre quienes asumen la tarea reflexiva y política como una 
tarea de determinación de principios normativos que han de fundar y orientar 
las instituciones y la acción políticas, y quienes optan por la formulación de un 
pensamiento político subsumido a la comunidad real (y por ende, histórico-
culturalmente particularizada), algunos pensadores europeos (franceses e ita-
lianos) han venido desarrollando una reflexión crítica, en verdad una destrucción 
o deconstrucción, de la idea misma de “comunidad”. Se puede mencionar aquí 
(lo que quizá constituirá una nueva línea de pensamiento político) a figuras 
como el inasible Maurice Blanchot, a Jean-Luc Nancy, a los italianos Giorgio 
Agamben, Roberto Esposito, Paolo Virno y Toni Negri (quien trata de extraer de 
todo esto, tesis un poco “positivas”). Un punto en común de estos pensadores, 
y que importa subrayar, es que la radicalidad de la deconstrucción de la idea 
de comunidad no implica de ninguna manera un simple anti-comunitarismo o 
un anti-comunismo. No implica, por ejemplo, retraer ninguna nueva defensa del 
individualismo tradicional o del liberalismo típico. Directa o indirectamente ellos 
apuntan a una reformulación (sensata, prudente) de la idea misma de comuni-

12 Quizá un buen ejemplo de “espacio común” lo constituyen las redes sociales (virtuales) en 
internet, tan en boga en años recientes.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

Fragmentos sobre lo político	 113

dad. Reformulación que renuncie en definitiva a toda idealización mistificadora 
y que pueda dar lugar a ánimos post-nihilistas. 

Como pensador de la externalidad, de la espacialidad del Ser (desde y más 
allá de Heidegger), esto es, como alguien que asume la irreductibilidad del 
Ser a ninguna representación, y del sentido a ninguna apropiación intelectiva 
auto-evidente,13 Nancy entiende precisamente lo “común” como eso que abre 
(al sujeto, a lo definido o determinado), eso “inapropiable” o “impropio” (el no 
man’s land originario), que es el rasgo del Ser, de la existencia en cuanto tal. 
Toda existencia es co-existencia; es compartida, partida, repartida. El ser es 
“ser-en-común”, y no hay manera de deshacerse de esta determinación pri-
migenia y permanente, insuperable. Pero, por lo mismo, el ser-en-común es 
insustancializable, no identificable, inestatuible, es decir, no hay ser común, 
unidad o identidad de lo común (ya sea biológica, racial-racista, étnico-etnicista, 
tradicional-tradicionalista, ideológica, etcétera). Fin de la utopía, fin del ideal. 

Desde El mito nazi había presentado Nancy (con Philippe Lacoue-Labarthe)14 
el señalamiento al carácter ideológico, totalitario y al fin terrorista de toda iden-
tificación colectivista, de toda identidad en un ser común cuyo deseo sea al 
mismo tiempo “el de la exterminación de los otros”.15 En el texto La comunidad 
desobrada (o La comunidad inoperante)16 expone la crítica del mito comunitarista 
y diseña, aunque sea de manera indirecta, las posibilidades de otra comunidad, 
para ser precisos, otra forma de pensar la comunidad, pues el ser-en-común en 
cuanto “aperturidad” originaria de todo existir es al fin “irrepresentable”, puesto 
que por principio hay algo “fuera” o “más allá”. No hay representación común 
(las llamadas “representaciones colectivas”) ni hay representación (válida, 
única) de lo común. Dos sujetos que co-existen se representa cada uno esta 
coexistencia a su modo y no tiene sentido querer hacer valer una sola como la 
única válida o intentar formular una meta-representación que esté más allá de 
las experiencias individuales, lo que nos remitirá necesariamente a un régimen 
de trascendencia y, por ende, de imposición y dominación. Así, en tanto nuestra 
existencia es ineludiblemente coexistencia, no podemos tener de ella más que 

13 Cf. algunos de los textos donde Nancy desarrolla su concepción filosófica: Jean-Luc Nancy, 
Ser singular plural. Trad. de Antonio Tudela. Madrid, Arena Libros, 2006 y Un pensamiento finito. 
Barcelona, Anthropos, 2002. 

14 J. L. Nancy y Philippe Lacoue-Labarthe, El mito nazi. Trad. y epílogo de Juan Carlos Moreno. 
Barcelona, Anthropos, 2002.

15 Ibid., p. 8
16 Cf. J. L. Nancy, La comunidad desobrada. Trad. Pablo Perera. Madrid, Arena Libros, 2001; 

véase también la edición chilena, con prefacio de Nancy: La comunidad inoperante. Trad. deJuan 
Manuel Garrido. Santiago de Chile, lom, 2000.



114	 Mario Teodoro Ramírez

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

una representación a medias, incompleta. No hay dueño del sentido. Existir, co-
existir es estar expuesto a un desgaste, a una pérdida (incluso económica). 

En esta línea, Esposito ha presentado contribuciones filológico-conceptuales 
de primera importancia. Propone remitirse a otro origen y sentido de la palabra 
communitas (comunidad). Según esto, su raíz se encuentra en la palabra (latina) 
munus que significa “don”, pero como “tarea”, “cargo”, “encargo” u “obligación”.17 
Com-munus querrá decir entonces que la tarea se comparte entre varios, se ha- 
ce con otros. Esta precisión implica primeramente que la comunidad no es del 
orden del ser sino del hacer, que no es una realidad o una cualidad ya dada 
sino algo a construir; de alguna forma, a crear. Hay también para Esposito un 
elemento contingente, irreductible o irrepresentable en la comunidad, una posi-
bilidad terrible o peligrosa: pues la comunidad (como lo señaló George Bataille 
en forma definitiva desde hace tiempo)18 supone una condición de desasimien-
to, de cuestionamiento del sí mismo. Es una aventura y un riesgo. De ahí que 
—otro aporte de Esposito— se entiende mejor lo que significa comunidad no 
contraponiéndola (la idea) a sociedad (según la célebre distinción de Tönnies)19 
sino a inmunidad (immunitas).20 Aquí se observa también cuál es el ideal con-
trapuesto al ideal comunitarista, no el mero individualismo o atomismo sino el 
“aislamiento”, y más todavía, la asepsia, el ascetismo, el purismo (tómese en 
cuenta tanto el significado diplomático como el médico de la palabra inmuni-
dad). Pero la paradoja de nuestra condición, de la condición humana, es que 
los peligros son iguales en la inmunidad y en la comunidad. La “inmunización”, 
la obsesiva preservación y aseguramiento de la “salud” y de la “vida” puede lle- 
gar (quizá sea su ideal) al límite de la muerte: la única forma de estar limpio 
completamente. Vivir, convivir, coexistir implica riesgos y dificultades: el riesgo 
del contagio en primer lugar (en verdad, el contagio viral es la forma “perfec- 
ta” de la comunidad, aunque, desafortunadamente para nosotros, ya no se 
trata de la comunidad humana sino de la comunidad de los virus; ya no somos 
sujetos sino simples medios de esa comunidad). 

17 R. Esposito, Communitas. Origen y destino de la comunidad. Trad. de Rodolfo Molinari. 
Buenos Aires, Amorrortu, 2007.

18 Tanto en Esposito como en J. L. Nancy el sugestivo y a veces audaz pensamiento de George 
Bataille ha estado presente. 

19 Ferdinand Tönnies, Comunidad y asociación. Barcelona. Península, 1979. Aunque a los tra-
ductores les resultó más adecuada la palabra “asociación” para Gesellschaft, el término “sociedad” 
es el más usual en el contexto de los comentarios y estudios sobre esta cuestión.

20 R. Esposito, Immunitas. Protección y negación de la vida. Trad. Luciano Padilla. Buenos 
Aires, Amorrortu, 2005.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

Fragmentos sobre lo político	 115

Aún en forma metafórica, Merleau-Ponty había anticipado rasgos de esta 
perspectiva —de la condición problemática de la comunidad— cuando nos 
proponía pensar la relación de las subjetividades (la intersubjetividad) no bajo 
un esquema de armonía y transparencia sino bajo un esquema de “encuentro 
ilegítimo”, de “superposición” o “usurpación”21 —la relación con el otro es un 
“encimarse” o no es una relación; el diálogo respetuoso y prístino es magnífico, 
pero en tal caso los sujetos permanecen ajenos entre sí totalmente: no hay co-
municación, ninguna posibilidad de comunidad, de comunión verdadera (para 
Merleau-Ponty la comunidad, como otras cosas: el pensamiento, el arte, la cien- 
cia, se hace desde la carne del ser y el mundo o no se hace). La violencia es 
una posibilidad de la existencia. 

Comunidad, inmunidad: ¿cómo prefiere morir? ¿Aplastado por las exigencias 
del ser común, o sano en una caja de acero? ¿Encantado por un poder comu-
nitario o aletargado por el poder inmunitario?22 ¡Vaya alternativa!

Multitudes

Un aporte particularmente significativo de la filosofía política italiana (Negri,23 
Virno24) ha sido la recuperación de la noción de multitud, a fin de hacer frente 
a las ideas clásicas triunfantes en la teoría social y en el pensamiento político 
moderno (incluido el marxismo), tales como masa, clase social, sociedad, estado, 
pueblo. La idea de multitud es retomada de la filosofía política de Spinoza, quien 
la planteó frente a la teoría política de Hobbes (a la larga triunfante) como una 
forma alternativa, no autoritaria ni anti-libertaria, de concebir a la comunidad 

21 El término francés “empiètement” es difícil de traducir o de encontrar un equivalente en 
español. Su significado se encuentra en el punto semántico medio entre el suave “superposición” 
y el muy duro “usurpación”. Merleau-Ponty usa este término en muchas ocasiones. Para el análi- 
sis de su significado filosófico, particularmente a través de una comparación con Sartre sobre el 
tema de la intersubjetividad, cf. Emmanuel de Saint-Aubert, “Empiètement et désire. La conférence 
de Mexico sur Autrui” (de próxima publicación en español). 

22 Con inspiración foucaultiana, Esposito considera que el “poder inmunitario” (la biopolítica) 
es el núcleo y la clave del poder en la sociedad moderna (probablemente en toda sociedad), cf. R. 
Esposito, Bíos. Biopolítica y filosofía. Trad. de Carlo Molinari. Buenos Aires, Amorrortu, 2006.

23 Antonio Negri y Michael Hardt, Imperio. Trad. de Alcira Bixio, Barcelona, Paidós, 2005 y 
Multitud. Guerra y democracia en la era del imperio. Trad. de Juan A. Bravo. Barcelona, Debate, 
2004; Antonio Negri, Movimientos en el imperio. Pasajes y paisajes. Trad. de Carmen Revilla. 
Barcelona, Paidós, 2006.

24 Véase Paul Virno, Gramática de la multitud. Para un análisis de las formas de vida contem-
poráneas. Trad. de Adriana Gómez. Buenos Aires, Colihue, 2003.



116	 Mario Teodoro Ramírez

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

(en tanto potencia activa, positiva). La multitud no es ni un compuesto orgá-
nico, jerarquizado, identificado (una “sociedad”, un “Estado”), ni tampoco una 
organización racional de subjetividades autosuficientes y auto-identificadas (de 
“ciudadanos”); tampoco es un bloque abstracto e indiferenciado de entes (una 
masa, una clase). 

Una multitud es un conjunto interrelacionado de singularidades, de indivi-
dualidades, donde cada una se encuentra a su vez en un proceso abierto y 
permanente de individualización. Su funcionamiento es más a manera de una 
red que en todo momento escapa a las posibilidades del control y el dominio. 
En ese sentido, tiene por principio rebasar todo tipo de cercos y fronteras: la 
multitud no respeta regiones ni naciones. Su único antecedente lo podemos 
encontrar en los llamados “pueblos nómadas” (claro: hasta cierto punto, pues 
se trataba todavía de “pueblos”, de comunidades integradas) y más reciente-
mente en la antiguamente esperanzadora internacional obrera, esto es, tal como 
se puede derivar del pensamiento de Marx, del carácter supra-nacional de la 
condición de los obreros y la posibilidad de que puedan desplegar una acción 
internacionalista coordinada (¡Proletarios del mundo, uníos!, rezaba el famoso 
lema comunista). Como sabemos, esta prospectiva no pasó de ser un buen 
deseo o una utopía.25 La condición actual es diferente. La multitud se presenta 
en primer lugar como una multitud de colectividades, de singularidades colec-
tivas (multitud de multitudes). Su expresión más conocida son las llamadas 
ong internacionales, como Greenpeace. Aunque de todo hay en el mundo: una 
multitud no es necesariamente “buena”. Ésta es todavía la expectativa de Negri: 
comprender a la multitud como cierto tipo de sujeto (inter-sujeto, macro-sujeto) 
mundial, cuya determinación la proporciona el hecho de que ella se define por 
su “lucha” contra el imperio. 

Éste es actualmente el punto en discusión en el pensamiento político italiano. 
Giorgio Agamben26 y Paul Virno (seguramente desde perspectivas políticas dis-
tintas) marcan este punto. Para ellos, la multitud de singularidades, la comunidad 
que viene, no es un “hecho” (algo con lo que puede contarse y que pueda ser 
orientado sin problema en tal o cual dirección). La multitud es la forma misma de 
operar de los conglomerados humanos en el mundo del siglo xxi. Es totalmen- 
te fáctica, es el recordatorio de la ineludible facticidad y contingencia del Ser, y 

25 ¿O quizá una propuesta anticipada a sus condiciones de realización? Recuérdese que para 
Marx el triunfo de la causa comunista presuponía la mundialización del capitalismo.

26 Véanse los libros de Giorgio Agamben, La comunidad que viene. Trad. de Villacañas, La 
Rocca y Quirós, Valencia, Pre-textos, 2006 y El tiempo que resta. Trad. de Antonio Piñero. Madrid, 
Trotta, 2006.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

Fragmentos sobre lo político	 117

particularmente de la condición humana. Al menos, la manera de eliminar sus 
peligros, su proliferación fluyente, no es mediante una re-imposición del Estado 
y una re-significación de los órdenes normativos, o mediante estructuras y or-
ganismos supra-estatales o para-estatales. Será, creemos por nuestra parte, y 
como lo escribió hace más de setenta años el anarquista alemán Rudolf Rocker,27 
mediante la ampliación militante de las acciones de cultura (en el sentido de las 
prácticas creativas y no en el sentido de las identidades colectivas) y a través de 
nuevos procesos de subjetivación ético-estético-cultural, que abren otra política, 
o una política otra (algo que probablemente requiera un nuevo nombre).

Poder, potencia, impotencia

Desde la reflexión de Antonio Negri —y su inspiración spinozista—28 se ha 
hecho común en el pensamiento político crítico retomar la distinción clásica en- 
tre potentia y potestas para el análisis de la noción de “poder”, esto es, para 
clarificar los dos significados, dos momentos o dos aspectos del poder con los 
que siempre de alguna manera nos la vemos. El poder como potencia, como 
capacidad de hacer y fundar, y el poder como “potestad”, es decir como autori- 
dad, como ejercicio de dominación, como statu quo; en fin, el poder instituyente 
(y constituyente) y el poder instituido (y constituido).29 La alienación política 
propia de la condición humana consiste en que el segundo se separa del prime- 
ro, lo niega o elimina, y se autopostula y autolegitima como realidad única y 
única verdad. Un movimiento crítico revolucionario consistiría en revertir ese 
esquema. En restablecer la potencia —la capacidad, el deseo, la decisión de un 
individuo o un colectivo— como fuente irreducible e insuperable de toda potestas, 
de todo Estado y toda representación. Sería hacer que el que manda, “mande 
obedeciendo”.30 No obstante, habría que ir más allá, a una condición en la que 
nadie tenga que mandar y nadie que obedecer. A la condición, menos utópica 

27 Véase su obra fundamental: Rudolf Rocker, Nacionalismo y cultura (accesible en internet 
en versión completa).

28 A. Negri, La anomalía salvaje. Ensayo sobre poder y potencia en B. Spinoza. Trad. de Geraldo 
de Pablo Barcelona, Anthropos, 1993, particularmente el parágrafo 2 del cap. viii, pp. 317 y ss.

29 Sobre la dialéctica entre lo instituyente y lo instituido ver particularmente la obra de Cornelius 
Castoriadis, La institución imaginaria de la sociedad. Trad. Marco Aurelio Malgarini. Madrid, Tusquets, 
1989; también: Fabio Ciaramelli, Instituciones y normas. Sociedad global y filosofía del derecho. 
Trad. de Juan Ramón Capella. Madrid, Trotta, 2009.

30 Como dicen los zapatistas, según retoman Enrique Dussel, Luis Villoro y otros, quienes nos 
proporcionan a la vez elementos de una perspectiva latinoamericana del problema de lo político; cf. 



118	 Mario Teodoro Ramírez

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

de lo que parece, de un poder constituyente permanente, que destruye o, al 
menos, rehúye continuamente (pero creativamente) los poderes constituidos 
(“legales” y “fácticos”, ¿cuál es peor?) y abre en todo momento líneas de fuga 
y “máquinas de guerra”, como querían Deleuze y Guattari.31 

En fin, se trataría de restablecer una idea del poder más allá de la política, 
una concepción ontológica del poder, como la que ensayó hace tiempo Eugenio 
Trías.32 ¿En qué consistiría esta concepción y cómo podría ayudarnos hoy a 
comprender nuestro quehacer y a actuar en el mundo? ¿Qué es la potencia, qué 
significa una ontología de la potencia y qué tipo de política puede anunciar?

Aquí encontramos las ideas tan esclarecedoras como enigmáticas del filósofo 
y ensayista italiano Giorgio Agamben. En principio él nos propone un regreso a 
las fuentes clásicas, a la definición aristotélica de la potencia. Encuentra ahí algo 
sorprendente (y traslapado en la historia de la recepción de Aristóteles): la idea 
de una potencia “negativa” como verdad o realidad última de la potencia. Pues de 
toda potencia se puede decir, según el filósofo, que es tanto un poder de “hacer” 
como un poder de “no hacer”, un poder de “ser” o un poder de “no ser”, y que 
no hay menos potencia en una que en otra, incluso que la potencia se preserva 
mejor en la forma negativa que en la positiva, pues una potencia que se rea- 
liza se agota en esa realización, se acaba; en cambio, una potencia que no se 
realiza, o más bien, que se realiza “negativamente” como un no-ser o no-hacer, 
permanece abierta e inacabable, es decir, libre. ¿Significa esto una apología de la 
inacción, de la pasividad? Agamben plantea una solución genial. Se trata de de- 
finir en términos negativos a la acción, a la realización. La potencia humana no 
consiste en un poder hacer ni en poder no hacer sino en un poder no-no hacer. 
De acuerdo con la inmejorable expresión de Agamben: “Si una potencia de no 
ser pertenece de forma original a toda potencia, será verdaderamente potente 
sólo quien, en el momento de pasar al acto, no anulara simplemente la propia 

Enrique Dussel, 20 tesis de política. México, Siglo XXI, 2006; Luis Villoro, El poder y el valor. Funda-
mentos de una ética política. México, fce, 1997. Aunque claramente coincidente en la perspectiva 
crítica que aquí se asume, ambos autores, sin embargo, mantienen vigentes ciertas categorías del 
pensamiento político clásico. Pero ese será tema de otro ensayo.

31 G. Deleuze y F. Guattari, Mil mesetas…, véase el apartado 12. Con su perspectiva “inma-
nentista” y “maquínica” (a-subjetiva), Deleuze y Guattari marcaron pautas del pensamiento actual, 
aunque no siempre se les reconozca expresamente, dada la a veces indigerible creatividad de 
estos pensadores. Brevemente, se puede entender por “líneas de fuga” y “máquinas de guerra” los 
movimientos sociales que rompen radicalmente con el orden del Estado (el aparato de captura, las 
estructuras de control), en un proceso de invención o creatividad de algo nuevo, rehuyendo así a 
la alternativa de apoderarse y cambiar el Estado o bien de dedicarse a destruirlo. 

32 Eugenio Trías, Meditación sobre el poder. Barcelona, Anagrama, 1977.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

Fragmentos sobre lo político	 119

potencia de no, ni la dejara atrás respecto del acto, sino que la hará pasar in-
tegralmente en él como tal, es decir, podrá no-no pasar al acto”.33 En la vía de 
la doble negación (que lógicamente es igual a la vía positiva) se encuentra no 
obstante la preservación de nuestra potencia: ella permanece intacta, esto es, 
no se identifica, no se fija en una realización tal o cual; mantiene un margen de 
virtualidad, de posibilidad y libertad que es su verdadera naturaleza. Podemos 
ser x, y o z, pero a la vez podemos no ser x, y, o z. Puedo escribir o puedo 
no escribir; elijo no no-escribir: ¿quiere decir que forzosamente elijo escribir? 
Probablemente, pero no sólo eso. No están negadas otras posibilidades, lo que 
sí sucede cuando se opera solamente con la definición positiva: “elijo escribir”, 
no hay más que esta posibilidad y ninguna otra. 

Una primera derivación de las tesis de Agamben es la afirmación de una 
visión trágica, humilde, de la potencia humana: ésta no sólo vale cuando se 
realiza, cuando “pasa al acto” —que requiere siempre una voluntad más o me- 
nos decidida, y quizá, a lo último, una voluntad de dominio, de control, de preci-
sión: de positividad y agotamiento. Vale también, y quizá más, en sus momentos 
de no realización, de no efectuación; eso que desde el punto de vista de una 
pura voluntad de dominio se designa sólo negativamente como “impotencia”, 
“debilidad”, “fracaso”, desvío o desvarío. Pero hay aquí, en verdad, potencia, la 
mayor potencia: no la de un Dios todopoderoso e inaccesible sino la de un dios 
infinitamente débil, infinitamente impotente: el sufrimiento infinito del crucificado, 
aquel que permanece siempre “cerca” (en la contingencia radical).

Un bello e ilustrativo ensayo de Agamben sobre este punto lo constituye su 
aporte a una reflexión colectiva (en la que participan Gilles Deleuze y José Luis 
Pardo) sobre la extraordinaria novelita de Herman Melville, Bartleby el escribien-
te.34 Es la historia de un “escribiente” (un copista) que cuando es contratado se 
niega a “escribir” (es decir, a hacer lo que supone tiene que hacer). Lo raro es 
la manera como responde a la llamada a trabajar de su patrón: “preferiría no 
hacerlo”, dice sin brusquedad pero con firmeza, con terquedad incluso. Res-
puesta difícil, desconcertante. ¿Qué se puede hacer ante ella? Prácticamente 
el mundo todo se derrumba a partir de este acontecimiento, y Melville narra de 
modo puntual este derrumbamiento, este desfondamiento generalizado del Ser, 
del Poder, del Orden. Bastó un “preferiría no hacerlo”. ¿Impotencia?

33 G. Agamben, La potencia del pensamiento. Trad. F. Costa y E. Castro. Barcelona, Anagrama, 
2008, p. 298.

34 G. Deleuze, G. Agamben, José Luis Pardo, Preferiría no hacerlo. Bartleby el escribiente de 
Herman Melvill. Trad. de J. L. Pardo, Valencia. Pre-textos, 2005. Los ensayos son: “Bartleby o la 
fórmula”, de G. Deleuze, “Bartleby o de la contingencia” de G. Agamben, y “Bartleby o de la huma-
nidad”, de José Luis Pardo. Incluye la novela de Melville traducida por J. M. Benítez.



120	 Mario Teodoro Ramírez

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

“Inmanensidad”

Ahora bien, ¿dónde está esa potencia pura, absoluta, no realizada jamás, ese 
poder de no? En el pensamiento ni más ni menos; el pensamiento es eso, 
siempre ha sido acusado de eso: de ser inactivo, impotente, de “no pasar al 
acto”, de no admitir agotarse, de querer subsistir en su debilidad, en su pura 
posibilidad. Ciertamente, el pensamiento no sólo se encuentra en la filosofía 
sino en toda obra de cultura donde un margen es expuesto, donde un infinito 
es horadado desde la finitud más concreta: en el arte, en el mito, en la religión, 
pero también en la ciencia, en la experiencia, en la vida… Las verdaderas es-
feras de la pura potentia.

En todos los casos —paradigmáticamente en la filosofía y en el arte, y en 
ciertos aspectos en la ciencia— se trata de realizaciones “negativas” de la 
potencia por cuanto lo “realizado” es de suyo insuficiente o incompleto —una 
positividad vaga o problemática—, y más que una realización o actualización 
(objetivación, etcétera) se convierte en un “emblema” o un “signo” de aquella 
potencia pura, negativa, que persiste siempre y que siempre puede volver a 
dar señales de sí. Todo lo contrario de la voz de orden de los dirigentes, los 
sacerdotes, los intelectuales orgánicos…

La efectuación negativa de la potencia en las realizaciones culturales supera 
así de principio la enajenación inherente a la existencia política que mencioná-
bamos. Aquí no hay separación entre la potencia y el resultado, entre la praxis 
instituyente y el ser instituido. Por lo mismo, la lógica de la representación 
queda anulada. Ninguna división o dualidad dura subsiste. Permanecemos en 
un deleuziano plano de inmanencia, en un campo de inmanencia, que no es 
el campo donde todo es lo mismo —puro ser—, sino donde todo puede ser y 
todo puede no ser a la vez (sin una determinación previa, sin una orden o un 
mandato dado).

Resta decir respecto a la inmanencia que no debe confundirse con un con-
formismo, con una in-diferenciación en la que todo da lo mismo. Aunque excluye 
a la trascendencia de principio, la inmanencia no constituye un orden estático y 
compacto, un ser “dado”. El plano siempre está en movimiento y no hay término 
para esta movilidad, la inmanencia se abre por todos lados a un infinito posi-
tivo, a una inmensidad sin trascendencias ni carencias. Por eso resulta genial 
la invención del poeta Jules Laforgue del término “inmanensidad” (citado por 
Comte-Sponville):35 una inmensa inmanencia, una inmensidad inmanente. La 

35 André Comte-Sponville, El alma del ateísmo. Introducción a una espiritualidad sin Dios. Trad. 
de Jordi Terré. Barcelona. Paidós, 2006, p. 153. Para una crítica sin concesiones a la teología y 



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

Fragmentos sobre lo político	 121

inmanencia —el materialismo, el ateísmo, el realismo— no requiere ya de la 
trascendencia, en todo momento la trae consigo y la multiplica constantemen-
te (como las “trascendencias” fenomenológicas de que hablaba Husserl). La 
inmanencia queda salvada.

Faltaría por precisar en qué puede consistir (hasta programáticamente) una 
política inmanente, una política del plano, de la horizontalidad, ¿es posible, po-
demos? Por lo pronto, valga una observación elemental: para hacer una políti- 
ca inmanente —una política de la red, de la conectividad aleatoria, de la articula-
ción abierta, del “ser-en-común” o de la multitud— no basta con negar o buscar 
destruir el orden establecido, el poder instituido. Una política inmanente puede 
incluso negociar, atravesar, deconstruir y reconstruir las instituciones estableci-
das. Su diferencia es que ella está liberada positivamente —sin desaliento, sin 
nihilismo—, del mito del poder, de la soberanía, del Estado y hasta del derecho. 
Una política inmanente no reclama derechos ni requiere normas trascenden- 
tes. No quiere tener el poder sino ejercer el poder que ya tiene: la potencia pura 
de ser.36

Democracia absoluta

En este último apartado comentaremos sendos textos (más o menos recientes) 
de Jean-Luc Nancy y Jacques Rancière acerca de la democracia, en su límite de 
comprensión y valoración más extremo (no necesariamente extremista). En la 
redefinición de democracia puesta en escena por estos autores se ponen en 
juego todos los componentes de nuestras reflexiones fragmentarias sobre el po- 
der y lo político —de esta concepción fragmentaria sobre lo político que es a la 
vez una reflexión sobre la fragmentariedad de lo político. 

Jacques Rancière se propone un objetivo simple, directo y esclarecedor: 
poner en cuestión la sorda pero insidiosa crítica a la democracia (El odio a la de- 
mocracia se titula el libro, más bien un manifiesto) en la sociedad actual: la su-
posición retrógrada de que nuestros problemas políticos y sociales tienen que 
ver con un exceso de democracia. El gobierno democrático —juzga el nuevo 

a las religiones, particularmente a la triada monoteísta (judaísmo, cristianismo, islamismo), véase 
Michael Onfray, Tratado de ateología. Trad. de Luz Freire. Barcelona, Anagrama, 2006.

36 En todo caso, una política inmanente asume (o debe asumir) una concepción pragmático-
funcional y siempre “relativizadora” (o “prudencial” al menos) del orden jurídico-político establecido; 
ninguna concesión “trascendentista”, ninguna de legitimidad a priori. El Poder es un mal necesario 
(malo siempre, necesario hasta ahora). Nunca un bien (menos “necesario”).



122	 Mario Teodoro Ramírez

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

sentimiento anti-democrático— “es malo cuando se deja corromper por una 
sociedad democrática que quiere que todos sean iguales y que se respeten 
todas las diferencias”.37 El escándalo que la democracia implica y ha implicado 
siempre es hoy más incisivo que nunca, pero también resulta más prístino que 
nunca su valor, la esencia simple de la democracia: el principio de la igualdad 
sin más, la regla del sorteo, “el gobierno del azar divino,38 la “ley de la suerte”.39 
El derecho a “gobernar” (a no gobernar) de “un cualquiera”. En este sentido, 
desarrolla Rancière, la democracia retrae, a la vez, la esencia de toda política y 
marca su límite, su “más allá”. Veamos el argumento del filósofo francés: frente 
a las opciones de un gobierno definido por el nacimiento, la riqueza o la autori- 
dad, resta sólo la excepción ordinaria, esto es, “el poder del pueblo, que no es 
el de la población o su mayoría, sino el poder de cualquiera, con independen-
cia de su capacidad para ocupar la posición de gobernante y de gobernado. El 
gobierno político tiene, por lo tanto, un fundamento. Pero este fundamento da lu- 
gar también a la contradicción: la política es el fundamento del poder de gobernar 
en ausencia de fundamento”.40 Es, como siempre hemos sabido, el principio de 
autoridad, de legitimidad per se, lo que la democracia pone en cuestión y, al fin, 
en crisis permanente. La conclusión de Rancière es impactante como un rayo: 
“las tan corrientes quejas sobre la ingobernabilidad de la democracia remiten, 
en última instancia, a esto: la democracia no es ni una sociedad por gobernar 
ni un gobierno de la sociedad. Es, propiamente, esa ingobernabilidad sobre la 
cual todo gobierno debe, en definitiva, descubrirse fundado”.41 En fin, la desnuda 
democracia contraviene punto por punto cualquier estatuto de gobierno, incluido 
el gobierno democrático. Ella es en realidad el horizonte de desgobierno en el 
que todo gobierno se mueve y, en sus límites, se disuelve. 

Por su parte, Jean-Luc Nancy, bajo otra perspectiva filosófica, afirma en 
esencia la misma tesis: hay que pensar y hacer (rehacer) la democracia más 
allá del gobierno y de la autoridad, más allá de la política incluso. Sólo esto nos 
puede poner en la vía de superar el nihilismo actual. Como lo expresa: “si la 
democracia tiene un sentido, debe ser el de no disponer de ninguna autoridad 
identificable a partir de un lugar y un impulso diferentes de los de un deseo 
—una voluntad, una expectativa, un pensamiento— en el cual se exprese y se 

37 Jacques Rancière, El odio a la democracia. Trad. de Irene Agoff. Buenos Aires, Amorrortu, 
2007, p. 12.

38 Ibid., p.69.
39 Ibid., p. 74. 
40 Idem.
41 Idem.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

Fragmentos sobre lo político	 123

reconozca una verdadera posibilidad de ser todos juntos, todos y cada uno de 
todos”.42 Democracia se liga esencialmente, según el pensador francés, a un 
nuevo sentido de “comunismo” (el del “ser-en-común”), esto es, a un sentido 
radical de igualdad, de singularidad y de potencialidad humanas (de infinitud). 
Esta comunidad “desobrada”, sin identidad, sin integración, afirma a través de 
actos como el amor, el arte o el pensamiento un paradigma de inequivalencia 
generalizada: lo único que se le puede oponer a la dominación económica y al 
control político (y su paradigma de equivalencia general: el individualismo abs- 
tracto). Por el contrario, precisa Nancy, “lo común debe hacer posible la afir-
mación de cada uno, pero una afirmación que sólo ‘valga’, justamente, entre 
todos y en cierto modo para todos, que remita a todos como a la posibilidad 
y la apertura del sentido singular de cada uno y de cada relación”.43 Con este 
planteamiento —una democracia nietzscheana, una democracia aristocrática.44 
dice Nancy— queda zanjada la falsa dicotomía individuo-comunidad en la que 
el pensamiento y el orden político de la modernidad nos ha entrampado. Queda 
también definida la tarea y el lugar de la democracia, de la política democrá- 
tica: crear las condiciones para que, más allá de toda política, de todo poder, 
el ser-en-común florezca, se afirme, afirmando así la potencia indomable de la 
existencia. Democracia absoluta quiere decir, finalmente, esto: “que ni la muer- 
te ni la vida valen por sí mismas, y que sólo vale la existencia compartida en 
cuanto allí se expone a su ausencia de sentido último como a su verdadero —e 
infinito— sentido de ser”.45 

Fragmento de conclusión

Nuestras palabras finales no son “pesimistas” ni meramente “optimistas”. Nues- 
tros fragmentos han querido apuntar a la necesidad de un pensamiento de lo 
político menos duramente sistemático y ordenado —vía para empezar a supe-
rar la forma siempre sistematizante y ordenadora del poder. Pero tampoco 
creemos que se trate simplemente de convalidar el rechazo al quehacer políti-
co —una postura nada novedosa, siempre ha jugado por ahí en las formas del 
moralismo purista tradicional, luego en el cientificismo o en las argumentaciones 

42 J. L. Nancy, La verdad de la democracia. Trad. de Horacio Pons. Buenos Aires, Amorrortu, 
2009, pp. 29-30.

43 Ibid., p. 45. 
44 Ibid., pp. 42,47.
45 Ibid., p. 54.



124	 Mario Teodoro Ramírez

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.

siempre aparentemente sensatas de los tecnócratas y los valoradores de la 
necesidad y bondad de la “gobernancia” técnico-administrativa (“incontaminada” 
de criterios políticos). No celebramos ninguna desaparición de lo político, todo 
lo contrario. Queremos destacar, más bien, la generalización en las sociedades 
contemporáneas de modos del quehacer político que rebasan las catego- 
rías, las fórmulas y los estancos tradicionales (el Estado, las instituciones, el 
derecho, los partidos, etcétera), volviendo a ligar ese quehacer a la “vida” y la 
“acción” social concreta, en su deseo, su voluntad, su fuerza real (democracia 
radical), pero sin negar tampoco la contingencia, la pluralidad, la diferencialidad, 
el conflicto, el disenso, la irreversibilidad y la imprevisibilidad que caracteriza a 
la comunidad “real” y que da la norma paradójica de lo que es su poder real, su 
potencia real: poder de ser, poder de realizar, pero también poder de no-ser, de 
no-realizar, potencia pura, esto es, capacidad de mantener abierta siempre la 
posibilidad de la creatividad, del sentido, de la significación y la verdad, del pro- 
pio deseo incluso. Nuestra conclusión no es purista, tampoco en este sentido: 
un nuevo reconocimiento de lo político, una nueva práctica de lo político (que 
comienza siendo práctica de lo impolítico) no requiere como condición la des-
trucción de las instituciones existentes, la explosión de un puro espacio de 
anarquía, dispersión y desobediencia. Sin someterse al orden establecido, este 
nuevo ejercicio de lo político no rechaza la necesidad y los beneficios de los 
cambios producidos en ese orden, simplemente, ya no hace depender todo de 
esos logros. Se trata, en verdad, de liberar lo político, en todas sus formas, en 
todos los lugares y en todos los momentos. 

Fecha de recepción: 10/07/2010
Fecha de aceptación: 5/01/2011


	EC10-00a-Preliminares
	EC10-00b-Índice
	EC10-01-De León
	EC10-02-Serra
	EC10-03-García
	EC10-04-Krotz
	EC10-05-Misseri
	EC10-06-Ruiz
	EC10-07-Ramírez
	EC10-08-Cueva
	EC10-09-Iracheta
	EC10-10-Validación
	EC10-11-Reseñas
	EC10-12-Propaganda



