FRAGMENTOS SOBRE LO POLi'I"ICO
APROXIMACIONES DESDE ESPOSITO, RANCIERE,
NANCY, NEGRI Y AGAMBEN

MARIO TEODORO RAMIREZ*

Resumen

| ensayo quiere reflejar desde su titulo el caracter fragmentario de la reflexion

sobre lo politico y la idea de que esta fragmentariedad responde en realidad
a una concepcion de la politica y de las relaciones entre filosofia y politica. La
filosofia no es mas un meta-discurso que a priori determina y define las condi-
ciones y los fines de la vida politica. A partir de lo cual la funcién de la ideologia
en la politica queda cuestionada, con lo cual queda revelada la realidad insumisa
de lo politico, su novedad, sus peligros y sus ventajas. En el ensayo se revisan
brevemente algunos conceptos clave en esta innovacion de la reflexion politica:
representacion, comunidad, multitud, poder, potencia, impotencia, inmanencia, de-
mocracia radical; y se refieren y comentan a autores como Roberto Esposito,
Jacques Ranciére, Jean-Luc Nancy, Toni Negri, Giorgio Agamben.

Palabras clave: politica, filosofia, comunidad, democracia, Nancy.

* Profesor-Investigador, Instituto de Investigaciones Filoséficas, UMSNH, Morelia, México, ma-
rioteo56@yahoo.com.mx

105 EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



106 Mario Teodoro Ramirez

Abstract

Since its title, this essay wants to reflect the fragmentary nature of the reasoning
of the political phenomenon. Such fragmented nature is actually a result of the
conception of politics and the relation between philosophy and politics. Philo-
sophy is no longer an a priori discourse that determines and defines conditions
and ends of political life. Hence, ideology’s function in politics is in question,
thus revealing politics un-submissive reality with its derived novelty, dangers and
advantages. Key concepts of this innovation are reviewed throughout the essay:
representation, community, multitude, power, potential , impotence, immanence,
radical democracy; they are linked to authors of the like of Roberto Esposito,
Jacques Ranciére, Jean-Luc Nancy, Toni Negri, Giorgio Agamben.

Key words: politics, philosophy, community, democracy, Nancy

Introduccion

Con la suspicacia de que la crisis contemporanea de la politica sea mas radical
de lo que parece nos planteamos buscar algunas alternativas tedricas para
encararla; en principio, que nos permitan calar hondo en su comprensiéon. Para
acercarnos a alguna respuesta a estas cuestiones, y dada su complejidad y
nuestra decision de no dejar suelta ninguna de las puntas de esta madeja,
queremos presentar solamente algunas observaciones fragmentarias sobre los
temas a colacion, a través del comentario de algunos autores recientes que,
mas alla de que sus textos hayan caido en nuestras manos, no mantienen entre
si necesariamente una relacion sistematica y congruente. La fragmentariedad
de nuestros comentarios resulta, en todo caso (suponemos), congruente con
las caracteristicas mismas de aquello sobre lo que hablamos. Sirvan como pre-
texto para el dialogo.

De esta manera, y por lo menos con un afan informativo, damos cuenta
primero de la postura sobre el estatuto de la “filosofia politica” de varios de los
pensadores que comentaremos, lo que apunta a la redefinicion de un nuevo
espacio de la reflexion politica (mas alla de la teoria del poder, pero también mas
alla de su critica embaucada).! La fragmentacion de las nociones dominantes

" Sobre el paso de una filosofia politica en el sentido clasico a una filosofia de “lo politico”,
como reflexion sobre el fundamento ausente de lo politico, la preeminencia de la contingencia, la

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



Fragmentos sobre lo politico 107

de la filosofia politica nos remite en primera instancia a la deconstruccion de la
“representacion” —la estratagema politico-cultural de la modernidad en general.
Continuando con el réquiem por las nociones clasicas (la de Estado ya ni siquie-
ra la consideramos) nos ocupamos de la reflexion sobre el “fin” de la comunidad
en la convergente elaboracioén teérica de varios pensadores de las ultimas déca-
das. Como un ejemplo de vias alternas, que nos brinda el pensamiento actual,
mas alla de la dicotomia individuo-colectividad, referimos la nocién de “multitud”
de Negri para, en el horizonte deleuziano y spinozista en que se ha movido
este maltratado pensador italiano, repensar las nociones de poder, potencia e
impotencia, y la idea misma de “inmanencia”. Concluimos con la interrogacion
por lo que puede significar al fin una democracia absoluta, un extremismo de-
mocratico: locura y lucidez, al mismo tiempo, de nuestros dias, la época de la
ingobernabilidad, el mundo de los ingobernables, de los libres quiza.

El limite de la filosofia politica

El sentido mas amplio de la crisis de la politica y de la necesidad de reformular
sus condiciones de efectuacion puede sintetizarse en el concepto —la férmula—
de lo impoalitico, tal como ha sido planteada por Roberto Esposito. Segun él,
impolitico no es lo anti-politico o lo apolitico; es, en principio, una critica precisa
de lo politico y de la politica. No se opone a la politica en el sentido de plantear
su disolucién o la reduccion de su valor (la anti-politica); tampoco consiste
simplemente en el mero negarse (por apatia, por desinterés) a la participacion
politica sin implicar ningun juicio ni ninguna postura acerca de la politica exis-
tente (el apolitico, la apolitica). La impolitica no niega ni se niega a la politica.
Pero no la acepta como esta ni acepta los términos con los que se autodefine;
cuestiona, y de modo radical, los presupuestos ideoldgicos (hasta metafisicos)
de toda politica existente. Veamos la propia explicacion de Esposito:

Lo impolitico, en suma, no tiene nada de postura meramente apolitica o antipo-
litica, porque no contrapone a la politica ningun valor trascendente o superior.
No es oObice para que exista una esfera externa al conflicto politico y a las
fuerzas que lo determinan, pero —y he aqui su elemento caracteristico— lo
impolitico rehusa al mismo tiempo toda forma de legitimacion ética, o incluso

irreductibilidad del conflicto, seguimos aqui (también con otros personajes teéricos) la narracion y
la perspectiva filosofica de Oliver Marchart, El pensamiento politico posfundacional. La diferencia
politica en Nancy, Lefort, Badiou y Laclau. Buenos Aires, FCE, 2009.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



108 Mario Teodoro Ramirez

teoldgica, de tales fuerzas; toda tentativa de conferir valor al hecho desnudo
de la politica, es decir, al enfrentamiento por el poder.?

El punto de vista de lo impolitico buscaria comprender, como la palabra lo
indica, la “negatividad” de lo politico, no en el sentido usual, como lo malo o
lo cuestionable, sino en el sentido filoséfico (hegeliano, heideggeriano) de la
negatividad: como la sombra o la contraparte de algo que igual constituye al
ser de ese algo, en este caso, como la contraparte de lo politico que él mismo
implica y conlleva y que, en cierta medida, contiene el secreto de su propio ser.
Lo impolitico, mas bien, lo “ultrapolitico”, resulta una radicalizacién de lo propio
politico, mas alla de las condiciones ideolégicas que lo acompafian. Lo impolitico
es el reconocimiento de la esencia desnuda de lo politico. Algo que sélo puede
hacerse desde el ejercicio del pensamiento ¢, Con qué fin? Ni mas ni menos con
el de encontrar la manera de disefiar ya no sélo una nueva definicion tedrica
sino una nueva praxis. Pero nos estamos adelantando.

En diversas ocasiones cita Esposito una expresién de Simone Weil donde
sefala el agotamiento semantico de la terminologia politica clasica, la pérdida
de sentido de los conceptos mas conspicuos con los que pensamos y actuamos
politicamente: soberania, representacion, legitimidad, democracia, etcétera.’
Desde ahi, el pensador italiano plantea la necesidad de llevar a cabo una de-
construccion de la teoria politica en todos sus niveles y variantes. Todo bajo la
suposicion de que la filosofia politica ha sido hecha mas para escabullir lo poli-
tico, para conjurarlo, que para comprenderlo en su efectuacion siempre impre-
decible, materialmente compleja, irreducible a nociones y apreciaciones concep-
tuales. “Por ello, como ya se ha dicho, lo impolitico es refractario a toda forma
de filosofia politica, a su modalidad necesariamente representativa. La filosofia
politica —tenga la inspiracién que tenga— alcanza a comprender el nicleo con-
flictivo de lo politico solamente ordenandolo en la unidad, presuponiendo una
conciliacién y, de este modo, eliminandolo en cuanto tal”.# La filosofia politica
ha tenido como condicion de su estatuto la denegacién de lo politico real.

2 Roberto Esposito, Comunidad, inmunidad y biopolitica. Madrid, Herder, 2009, p. 12. Segin
la descripcion que Esposito hace de su postura podemos decir que se trata de reivindicar la tradicion
del “realismo politico” pero desde un punto de vista tedrico o reflexivo, y no desde un punto de vista
practico-politico, pragmatico. Véase del mismo autor: Categorias de lo impolitico. Trad. de Roberto
Raschella. Buenos Aires, Katz, 2006; y Confines de lo politico: nueve pensamientos sobre politica.
Trad. de P. L. Guevara. Madrid, Trotta, 1996.

3 Simone Weil escribe: “se pueden tomar casi todos los términos, todas las expresiones de
nuestro vocabulario politico, y abrirlos. En su centro se encontrara el vacio”. (S. Weil, Escritos
histéricos y politicos, p. 359, apud R. Esposito, Comunidad, inmunidad, p. 10.)

4 Ibid., p. 13.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



Fragmentos sobre lo politico 109

La observacion de Esposito sobre el alcance y la posibilidad de una reflexién
tedrica sobre la politica, sobre su imposibilidad en verdad, es decir, la idea de
una irreductibilidad del ambito de la praxis politica al reino del concepto y la
teoria, incluso la idea de que esta suposicidn es lo que ha imposibilitado el reco-
nocimiento de lo que verdaderamente es lo politico, esta perspectiva, decimos,
conecta y retoma ciertos elementos del pensamiento critico-tragico, presente
en Occidente desde sus inicios, aun marginalmente. En principio, retoma plan-
teamientos de diversos pensadores, algunos considerados por Esposito en sus
analisis, y algunos otros no considerados.

Por ejemplo, el pensador francés Jacques Ranciére, que cuestiona también
la posibilidad de la filosofia politica en su texto El desacuerdo. Politica y filosofia.
En tanto constituye la esencia y la razén de ser de la politica, el desacuerdo
es, segun este pensador, insuperable. La hipétesis critica de su trabajo es que
“lo que se denomina ‘filosofia politica’ bien podria ser el conjunto de las ope-
raciones del pensamiento mediante las cuales la filosofia trata de terminar con
la politica, de suprimir un escandalo del pensamiento propio del ejercicio de la
politica. En si mismo, este escandalo tedrico no es mas que la racionalidad
del desacuerdo”.® Es decir, la aceptacion de la insuperabilidad del desacuerdo
en politica. Pues el desacuerdo no consiste en un problema del entendimiento
sino que remite a una diferencia de posicién y en referencia a la cosa misma;
“concierne menos a la argumentacion que a lo argumentable”,® esto es, algo
del orden del ser, del vivir y el hacer.

La materialidad de la politica —su remision al ambito de los intereses, los
afectos, las alianzas, las ventajas, los afanes— es esa realidad pastosa que la
reflexidn tedrica no puede nunca justificar del todo ni nunca eliminar completa-
mente de su horizonte de comprensién, el que a la vez opera ineludiblemente
como horizonte de prescripcion. Ignorar esa materialidad irreductible de lo politico
es lo que hace que todo proyecto politico esté condenado al fracaso o a funcionar
solamente como una ideologia (en el sentido de la “falsa conciencia” de Marx).
Desde mediados del siglo XX algunos pensadores, raros en aquel momento,
empezaron —un poco a tientas— a apuntar hacia un tipo de reflexién de este
talante. El fenomenologo francés Maurice Merleau-Ponty, por ejemplo, quien nun-
ca dejo de traspasar los ambitos de la filosofia tedrica hacia los asuntos de la

5 Jacques Ranciére, El desacuerdo. Politica y filosofia. Trad. de Horacio Pons. Buenos Aires,
Nueva Vision, 1996, p. 11. También véase J. Ranciére, Politica, policia, democracia. Trad. de Maria
Emilia Tijoux. Santiago de Chile, LoM, 2006 y En los bordes de lo politico. Trad. Alejandro Madrid.
Buenos Aires, La Cebra, 2007.

6 J. Ranciére, El desacuerdo..., p. 10.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



@ Mario Teodoro Ramirez

circunstancia politica y, un poco lateralmente, apuntar al cuestionamiento de los
mismos fundamentos tedricos de la politica y la teoria politica.”

El fin de la representacion

En torno a la categoria de “representacion”, a su condicién y a su limite, podria
pensarse y hacerse la comunicacion interdisciplinaria de la que tanto se habla
en ciertas corrientes epistemolégicas y metodolégicas del pensamiento con-
temporaneo. Resulta particular y sumamente interesante observar la posible
continuidad y resonancia entre los d&mbitos de la estética, la epistemologia y la
filosofia politica. Como podra recordarse, el concepto de representacion tiene
usos, aungue bastante especificos, en cada una de esas disciplinas; no obstante,
consideramos que esta diversidad de usos no logra desaparecer cierta unidad
de sentido, al menos histoérico-cultural. La coincidencia existe no solamente en el
uso y preeminencia de este concepto y la férmula a la que refiere sino también
en el cuestionamiento de que ha sido objeto a lo largo del siglo XX, tanto en el
orden tedrico como en el practico.

En estética la nocién de representacién ha sido tradicionalmente central
para la definicion del arte y del caracter de la obra de arte. La critica a esta
nocion, es decir, a la suposicién de que la funcién del arte es representar de
alguna manera una realidad pre-existente, fue el sino del arte del siglo XX en
sus mas diversas realizaciones.® Formas extremas de este sino han puesto en
cuestion supuestos basicos acerca de la naturaleza de lo que se llama “arte”,
al grado de que ha podido decirse en los ultimos afos que vivimos una época
“post-artistica”.® Lo mismo sucede en epistemologia, al menos en cierta linea
critica de su desarrollo que viene del siglo pasado, uno de cuyos momentos
clave respecto a la critica de la nocién de representacion en el campo del co-
nocimiento, lo constituye la obra temprana de Richard Rorty (La filosofia y el

7 En cierta medida, las reflexiones de Merleau-Ponty sobre lo politico se encuentran detras
de desarrollos posteriores mas explicitos y sistematicos (en la obra de Claude Lefort, Cornelius
Castoriadis, etcétera). véase de Maurice Merleau-Ponty, Signos. Trad. de C. Martinez y G. Oliver,
Barcelona. Seix-Barral, 1964; Humanismo y terror. Trad. de L. Rozitchner: Buenos Aires, La Pléyade,
1968 y Las aventuras de la dialéctica. Trad. de L. Rozitchner. Buenos Aires, La Pléyade, 1974.

8 Fernando Zamora Aguila, Filosofia de la imagen. Lenguaje, imagen y representacion. México,
UNAM, 2006. El libro presenta un analisis sistematico del movimiento de la representacion artistica
desde los angulos de la epistemologia, la fenomenologia, la semidtica y la hermenéutica.

¢ Arthur C. Danto, Después del fin del arte. El arte contemporaneo y el linde la historia. Trad.
de Elena Neerman. Barcelona, Paidds, 1999.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



Fragmentos sobre lo politico 111

espejo de la naturaleza).'® Desde esta critica, y con diversas adiciones de la
hermenéutica y el pensamiento posmoderno, se ha configurado una decons-
truccion practica de las tesis fuertes del positivismo clasico, incluida la suposi-
cion de que el conocimiento cientifico es la forma privilegiada o Unica de pro-
duccion de verdad cognitiva. De modo preeminente encontramos en la filosofia
politica diversos cuestionamientos a la tesis clasica del Estado como represen-
tacién de la sociedad operando segun un principio de continuidad u homoge-
neidad entre ambas instancias. El cuestionamiento de esta tesis ha abierto
ampliamente las compuertas del multiculturalismo, la democracia radical y la
pluralizacién de las luchas politicas y culturales.

De la manera mas esquematica podemos decir que la l6gica de la represen-
tacion consiste en el establecimiento de una diferencia dura entre las esferas del
representante y el representado. Implica la delimitacion estricta de ambas es-
feras y del tipo de relacién que las rige. La crisis de la representacion, el fin de
la representacion que traspasa el siglo XX en el arte, la epistemologia y la poli-
tica, significa, en principio, la disoluciéon (mas o menos gradual; parece que no
puede ser absoluta) de esa estructura de diferenciacion dura y la consecuente
pluralizacién, el desatamiento generalizado del espacio cultural en todos sus
ambitos (artistico, teorico, politico, social, etcétera). La idea y el propésito de
establecer una legitimidad pura se encuentra mellado a resultas de estos proce-
sos criticos. En general, todos los esquemas ideoldgicos y sociales tipicamente
metafisicos —la verticalidad, la solidez, |la pureza, la perfeccion, la altitud, y sus
contrapartes, igualmente o mas significativas: horizontalidad, blandura, impu-
reza, imperfeccion, bajeza (semanticamente cargado: si bien el término altitud
tiene diversos significados, el término bajeza parece tener sélo uno, el moral,
y ni siquiera en sentido literal puede utilizarse, o0 no hay alguno equivalente a
altitud, como “bajitud”).

Lo que en todos los ambitos expresa el fin de la representacion es, pues,
la destruccion de lo que Deleuze y Guattari llamaban el “espacio estriado”
—espacio formal o espacio social ordenado, estructurado, jerarquizado— en
pos de un “espacio liso” —espacio des-ordenado, desestructurado, ajerarqui-
co; positivamente dicho: plural, comunicante, dinamico, variable." La misma dis-
tincion entre espacio publico y espacio privado, paradigmatica del pensamiento
politico clasico se encuentra en cuestion. Por doquiera vemos interacciones,

0 Richard Rorty, La filosofia y el espejo de la naturaleza. Trad. de J. Fernandez. Madrid, Ca-
tedra, 1983.

" Gilles Deleuze y Félix Guattari, “1440: Lo liso y lo estriado”, en Mil mesetas. Capitalismo y
esquizofrenia. Trad. de José Vazquez. Valencia, Pre-textos, 1988, pp. 483 y ss.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



@ Mario Teodoro Ramirez

deslizamientos, relativizaciones. Alguien ha hablado (desde el urbanismo y
la arquitectura) de “espacio comun”, mas alla de la dupla privado-publico, en
tanto nueva configuraciéon socio-cultural que trasciende las representaciones
y estructuraciones a priori, pero que trasciende también los aislamientos, los
encierros, las jurisdicciones impenetrables. El espacio comun es un espacio
intermedio, 0 mas exactamente, es el espacio del infer, el ambito en cuanto tal
de las relaciones, las articulaciones, las distancias y cercanias, los movimien-
tos, esto es, de todo aquello que no es un “algo” en el espacio (entes, individuos,
objetos, cosas, contenidos), sino que es puro “continente”. El espacio que no
pertenece a nadie (que no es “propio”) y que tampoco se dejar encapsular en
una representacion, en una identidad —abstracta, colectiva, difusa.’? Habria
que pensar lo comun en los términos propuestos por Jean-Luc Nancy, como
desposesion o desplazamiento indeterminable e interminable. Vale un comen-
tario aparte.

El fin de la comunidad

Al margen de la disputa aparentemente circular que ha ocupado a la filosofia
politica de las ultimas décadas entre universalismo (contractualista) y comu-
nitarismo, esto es, entre quienes asumen la tarea reflexiva y politica como una
tarea de determinacion de principios normativos que han de fundar y orientar
las instituciones y la accion politicas, y quienes optan por la formulaciéon de un
pensamiento politico subsumido a la comunidad real (y por ende, historico-
culturalmente particularizada), algunos pensadores europeos (franceses ¢ ita-
lianos) han venido desarrollando una reflexion critica, en verdad una destruccion
o deconstruccion, de la idea misma de “comunidad”. Se puede mencionar aqui
(lo que quiza constituira una nueva linea de pensamiento politico) a figuras
como el inasible Maurice Blanchot, a Jean-Luc Nancy, a los italianos Giorgio
Agamben, Roberto Esposito, Paolo Virno y Toni Negri (quien trata de extraer de
todo esto, tesis un poco “positivas”). Un punto en comun de estos pensadores,
y que importa subrayar, es que la radicalidad de la deconstruccion de la idea
de comunidad no implica de ninguna manera un simple anti-comunitarismo o
un anti-comunismo. No implica, por ejemplo, retraer ninguna nueva defensa del
individualismo tradicional o del liberalismo tipico. Directa o indirectamente ellos
apuntan a una reformulacion (sensata, prudente) de la idea misma de comuni-

2 Quiza un buen ejemplo de “espacio comuin” lo constituyen las redes sociales (virtuales) en
internet, tan en boga en anos recientes.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



Fragmentos sobre lo politico 113

dad. Reformulacién que renuncie en definitiva a toda idealizacion mistificadora
y que pueda dar lugar a animos post-nihilistas.

Como pensador de la externalidad, de la espacialidad del Ser (desde y mas
alla de Heidegger), esto es, como alguien que asume la irreductibilidad del
Ser a ninguna representacion, y del sentido a ninguna apropiacion intelectiva
auto-evidente,'® Nancy entiende precisamente lo “comun” como eso que abre
(al sujeto, a lo definido o determinado), eso “inapropiable” o “impropio” (el no
man’s land originario), que es el rasgo del Ser, de la existencia en cuanto tal.
Toda existencia es co-existencia; es compartida, partida, repartida. El ser es
“ser-en-comun”, y no hay manera de deshacerse de esta determinacion pri-
migenia y permanente, insuperable. Pero, por lo mismo, el ser-en-comun es
insustancializable, no identificable, inestatuible, es decir, no hay ser comun,
unidad o identidad de lo comun (ya sea bioldgica, racial-racista, étnico-etnicista,
tradicional-tradicionalista, ideoldgica, etcétera). Fin de la utopia, fin del ideal.

Desde El mito nazi habia presentado Nancy (con Philippe Lacoue-Labarthe)'
el sefialamiento al caracter ideologico, totalitario y al fin terrorista de toda iden-
tificacion colectivista, de toda identidad en un ser comun cuyo deseo sea al
mismo tiempo “el de la exterminacion de los otros”.'® En el texto La comunidad
desobrada (o La comunidad inoperante)'® expone la critica del mito comunitarista
y disefia, aunque sea de manera indirecta, las posibilidades de otra comunidad,
para ser precisos, otra forma de pensar la comunidad, pues el ser-en-comun en
cuanto “aperturidad” originaria de todo existir es al fin “irrepresentable”, puesto
que por principio hay algo “fuera” o “mas alla”. No hay representaciéon comun
(las llamadas “representaciones colectivas”) ni hay representacion (valida,
Unica) de lo comun. Dos sujetos que co-existen se representa cada uno esta
coexistencia a su modo y no tiene sentido querer hacer valer una sola como la
Unica valida o intentar formular una meta-representacion que esté mas alla de
las experiencias individuales, lo que nos remitird necesariamente a un régimen
de trascendencia y, por ende, de imposicion y dominacion. Asi, en tanto nuestra
existencia es ineludiblemente coexistencia, no podemos tener de ella mas que

13 Cf. algunos de los textos donde Nancy desarrolla su concepcion filoséfica: Jean-Luc Nancy,
Ser singular plural. Trad. de Antonio Tudela. Madrid, Arena Libros, 2006 y Un pensamiento finito.
Barcelona, Anthropos, 2002.

4 J. L. Nancy y Philippe Lacoue-Labarthe, El mito nazi. Trad. y epilogo de Juan Carlos Moreno.
Barcelona, Anthropos, 2002.

5 Ibid., p. 8

6 Cf. J. L. Nancy, La comunidad desobrada. Trad. Pablo Perera. Madrid, Arena Libros, 2001;
véase también la edicién chilena, con prefacio de Nancy: La comunidad inoperante. Trad. deJuan
Manuel Garrido. Santiago de Chile, Lom, 2000.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



@ Mario Teodoro Ramirez

una representacion a medias, incompleta. No hay duefio del sentido. Existir, co-
existir es estar expuesto a un desgaste, a una pérdida (incluso econémica).

En estalinea, Esposito ha presentado contribuciones filolégico-conceptuales
de primera importancia. Propone remitirse a otro origen y sentido de la palabra
communitas (comunidad). Segun esto, su raiz se encuentra en la palabra (latina)
munus que significa “don”, pero como “tarea”, “cargo”, “encargo” u “obligacion”.”
Com-munus querra decir entonces que la tarea se comparte entre varios, se ha-
ce con otros. Esta precisidén implica primeramente que la comunidad no es del
orden del ser sino del hacer, que no es una realidad o una cualidad ya dada
sino algo a construir; de alguna forma, a crear. Hay también para Esposito un
elemento contingente, irreductible o irrepresentable en la comunidad, una posi-
bilidad terrible o peligrosa: pues la comunidad (como lo sefalé George Bataille
en forma definitiva desde hace tiempo)'® supone una condicion de desasimien-
to, de cuestionamiento del si mismo. Es una aventura y un riesgo. De ahi que
—otro aporte de Esposito— se entiende mejor lo que significa comunidad no
contraponiéndola (la idea) a sociedad (segun la célebre distincion de Tonnies)'®
sino a inmunidad (immunitas).?° Aqui se observa también cudl es el ideal con-
trapuesto al ideal comunitarista, no el mero individualismo o atomismo sino el
“aislamiento”, y mas todavia, la asepsia, el ascetismo, el purismo (tdbmese en
cuenta tanto el significado diplomatico como el médico de la palabra inmuni-
dad). Pero la paradoja de nuestra condicién, de la condicion humana, es que
los peligros son iguales en la inmunidad y en la comunidad. La “inmunizacién”,
la obsesiva preservacion y aseguramiento de la “salud” y de la “vida” puede lle-
gar (quiza sea su ideal) al limite de la muerte: la Unica forma de estar limpio
completamente. Vivir, convivir, coexistir implica riesgos y dificultades: el riesgo
del contagio en primer lugar (en verdad, el contagio viral es la forma “perfec-
ta” de la comunidad, aunque, desafortunadamente para nosotros, ya no se
trata de la comunidad humana sino de la comunidad de los virus; ya no somos
sujetos sino simples medios de esa comunidad).

7 R. Esposito, Communitas. Origen y destino de la comunidad. Trad. de Rodolfo Molinari.
Buenos Aires, Amorrortu, 2007.

'8 Tanto en Esposito como en J. L. Nancy el sugestivo y a veces audaz pensamiento de George
Bataille ha estado presente.

9 Ferdinand Ténnies, Comunidad y asociacion. Barcelona. Peninsula, 1979. Aunque a los tra-
ductores les resulté mas adecuada la palabra “asociacion” para Gesellschaft, el término “sociedad”
es el mas usual en el contexto de los comentarios y estudios sobre esta cuestion.

20 R, Esposito, Immunitas. Proteccion y negacién de la vida. Trad. Luciano Padilla. Buenos
Aires, Amorrortu, 2005.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



Fragmentos sobre lo politico 115

Aun en forma metaférica, Merleau-Ponty habia anticipado rasgos de esta
perspectiva —de la condicidon problematica de la comunidad— cuando nos
proponia pensar la relacion de las subjetividades (la intersubjetividad) no bajo
un esquema de armonia y transparencia sino bajo un esquema de “encuentro
ilegitimo”, de “superposicion” o “usurpacion”?' —la relacion con el otro es un
“encimarse” o0 no es una relacion; el dialogo respetuoso y pristino es magnifico,
pero en tal caso los sujetos permanecen ajenos entre si totalmente: no hay co-
municacion, ninguna posibilidad de comunidad, de comunion verdadera (para
Merleau-Ponty la comunidad, como otras cosas: el pensamiento, el arte, la cien-
cia, se hace desde la carne del ser y el mundo o no se hace). La violencia es
una posibilidad de la existencia.

Comunidad, inmunidad: ;cémo prefiere morir? ; Aplastado por las exigencias
del ser comun, o sano en una caja de acero? ¢ Encantado por un poder comu-
nitario o aletargado por el poder inmunitario??? {Vaya alternatival!

Multitudes

Un aporte particularmente significativo de la filosofia politica italiana (Negri,?
Virno?*) ha sido la recuperacion de la nocién de muiltitud, a fin de hacer frente
a las ideas clasicas triunfantes en la teoria social y en el pensamiento politico
moderno (incluido el marxismo), tales como masa, clase social, sociedad, estado,
pueblo. La idea de multitud es retomada de la filosofia politica de Spinoza, quien
la planteé frente a la teoria politica de Hobbes (a la larga triunfante) como una
forma alternativa, no autoritaria ni anti-libertaria, de concebir a la comunidad

21 El término francés “empiétement’ es dificil de traducir o de encontrar un equivalente en
espafiol. Su significado se encuentra en el punto semantico medio entre el suave “superposicion”
y el muy duro “usurpacion”. Merleau-Ponty usa este término en muchas ocasiones. Para el anali-
sis de su significado filoséfico, particularmente a través de una comparacion con Sartre sobre el
tema de la intersubjetividad, cf. Emmanuel de Saint-Aubert, “Empietement et désire. La conférence
de Mexico sur Autrui” (de préxima publicacion en espafiol).

22 Con inspiracion foucaultiana, Esposito considera que el “poder inmunitario” (la biopolitica)
es el nucleo y la clave del poder en la sociedad moderna (probablemente en toda sociedad), cf. R.
Esposito, Bios. Biopolitica y filosofia. Trad. de Carlo Molinari. Buenos Aires, Amorrortu, 2006.

23 Antonio Negri y Michael Hardt, Imperio. Trad. de Alcira Bixio, Barcelona, Paidos, 2005 y
Multitud. Guerra y democracia en la era del imperio. Trad. de Juan A. Bravo. Barcelona, Debate,
2004; Antonio Negri, Movimientos en el imperio. Pasajes y paisajes. Trad. de Carmen Reuvilla.
Barcelona, Paidds, 2006.

24 Véase Paul Virno, Gramatica de la multitud. Para un analisis de las formas de vida contem-
poraneas. Trad. de Adriana Gémez. Buenos Aires, Colihue, 2003.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



@ Mario Teodoro Ramirez

(en tanto potencia activa, positiva). La multitud no es ni un compuesto orga-
nico, jerarquizado, identificado (una “sociedad”, un “Estado”), ni tampoco una
organizacion racional de subjetividades autosuficientes y auto-identificadas (de
“ciudadanos”); tampoco es un bloque abstracto e indiferenciado de entes (una
masa, una clase).

Una multitud es un conjunto interrelacionado de singularidades, de indivi-
dualidades, donde cada una se encuentra a su vez en un proceso abierto y
permanente de individualizacién. Su funcionamiento es mas a manera de una
red que en todo momento escapa a las posibilidades del control y el dominio.
En ese sentido, tiene por principio rebasar todo tipo de cercos y fronteras: la
multitud no respeta regiones ni naciones. Su Unico antecedente lo podemos
encontrar en los llamados “pueblos ndmadas” (claro: hasta cierto punto, pues
se trataba todavia de “pueblos”, de comunidades integradas) y mas reciente-
mente en la antiguamente esperanzadora internacional obrera, esto es, tal como
se puede derivar del pensamiento de Marx, del caracter supra-nacional de la
condicion de los obreros y la posibilidad de que puedan desplegar una accion
internacionalista coordinada (jProletarios del mundo, unios!, rezaba el famoso
lema comunista). Como sabemos, esta prospectiva no pasé de ser un buen
deseo o una utopia.?® La condicion actual es diferente. La multitud se presenta
en primer lugar como una multitud de colectividades, de singularidades colec-
tivas (multitud de multitudes). Su expresidon mas conocida son las llamadas
ONG internacionales, como Greenpeace. Aunque de todo hay en el mundo: una
multitud no es necesariamente “buena’. Esta es todavia la expectativa de Negri:
comprender a la multitud como cierto tipo de sujeto (inter-sujeto, macro-sujeto)
mundial, cuya determinacion la proporciona el hecho de que ella se define por
su “lucha” contra el imperio.

Este es actualmente el punto en discusién en el pensamiento politico italiano.
Giorgio Agamben?® y Paul Virno (seguramente desde perspectivas politicas dis-
tintas) marcan este punto. Para ellos, la multitud de singularidades, la comunidad
que viene, no es un “hecho” (algo con lo que puede contarse y que pueda ser
orientado sin problema en tal o cual direccién). La multitud es la forma misma de
operar de los conglomerados humanos en el mundo del siglo xxI. Es totalmen-
te factica, es el recordatorio de la ineludible facticidad y contingencia del Ser, y

25 ; O quiza una propuesta anticipada a sus condiciones de realizacién? Recuérdese que para
Marx el triunfo de la causa comunista presuponia la mundializacion del capitalismo.

26 \éanse los libros de Giorgio Agamben, La comunidad que viene. Trad. de Villacafas, La
Rocca y Quirds, Valencia, Pre-textos, 2006 y El tiempo que resta. Trad. de Antonio Pifiero. Madrid,
Trotta, 2006.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



Fragmentos sobre lo politico 117

particularmente de la condicion humana. Al menos, la manera de eliminar sus
peligros, su proliferacion fluyente, no es mediante una re-imposicion del Estado
y una re-significacion de los érdenes normativos, o mediante estructuras y or-
ganismos supra-estatales o para-estatales. Sera, creemos por nuestra parte, y
como lo escribié hace mas de setenta afios el anarquista aleman Rudolf Rocker,?”
mediante la ampliacion militante de las acciones de cultura (en el sentido de las
practicas creativas y no en el sentido de las identidades colectivas) y a través de
nuevos procesos de subjetivacion ético-estético-cultural, que abren otra politica,
0 una politica otra (algo que probablemente requiera un nuevo nombre).

Poder, potencia, impotencia

Desde la reflexion de Antonio Negri —y su inspiracion spinozista—?% se ha
hecho comun en el pensamiento politico critico retomar la distincion clasica en-
tre potentia y potestas para el andlisis de la nocion de “poder”, esto es, para
clarificar los dos significados, dos momentos o dos aspectos del poder con los
que siempre de alguna manera nos la vemos. El poder como potencia, como
capacidad de hacer y fundar, y el poder como “potestad”, es decir como autori-
dad, como ejercicio de dominacién, como statu quo; en fin, el poder instituyente
(y constituyente) y el poder instituido (y constituido).?® La alienacion politica
propia de la condicién humana consiste en que el segundo se separa del prime-
ro, lo niega o elimina, y se autopostula y autolegitima como realidad unica y
unica verdad. Un movimiento critico revolucionario consistiria en revertir ese
esquema. En restablecer la potencia —la capacidad, el deseo, la decision de un
individuo o un colectivo— como fuente irreducible e insuperable de toda potestas,
de todo Estado y toda representacion. Seria hacer que el que manda, “mande
obedeciendo”.3° No obstante, habria que ir mas alla, a una condicién en la que
nadie tenga que mandar y nadie que obedecer. A la condicién, menos utépica

27 \Jéase su obra fundamental: Rudolf Rocker, Nacionalismo y cultura (accesible en internet
en version completa).

28 A. Negri, La anomalia salvaje. Ensayo sobre poder y potencia en B. Spinoza. Trad. de Geraldo
de Pablo Barcelona, Anthropos, 1993, particularmente el paragrafo 2 del cap. vii, pp. 317 y ss.

2% Sobre la dialéctica entre lo instituyente y lo instituido ver particularmente la obra de Cornelius
Castoriadis, La institucion imaginaria de la sociedad. Trad. Marco Aurelio Malgarini. Madrid, Tusquets,
1989; también: Fabio Ciaramelli, Instituciones y normas. Sociedad global y filosofia del derecho.
Trad. de Juan Ramon Capella. Madrid, Trotta, 2009.

30 Como dicen los zapatistas, segun retoman Enrique Dussel, Luis Villoro y otros, quienes nos
proporcionan a la vez elementos de una perspectiva latinoamericana del problema de lo politico; cf.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



@ Mario Teodoro Ramirez

de lo que parece, de un poder constituyente permanente, que destruye o, al
menos, rehlye continuamente (pero creativamente) los poderes constituidos
(“legales” y “facticos”, ,cual es peor?) y abre en todo momento lineas de fuga
y “maquinas de guerra”, como querian Deleuze y Guattari.?'

En fin, se trataria de restablecer una idea del poder mas alla de la politica,
una concepcion ontoldgica del poder, como la que ensayo hace tiempo Eugenio
Trias.3? ;En qué consistiria esta concepcion y como podria ayudarnos hoy a
comprender nuestro quehacer y a actuar en el mundo? ;Qué es la potencia, qué
significa una ontologia de la potencia y qué tipo de politica puede anunciar?

Aqui encontramos las ideas tan esclarecedoras como enigmaticas del filésofo
y ensayista italiano Giorgio Agamben. En principio él nos propone un regreso a
las fuentes clasicas, a la definicion aristotélica de la potencia. Encuentra ahi algo
sorprendente (y traslapado en la historia de la recepcién de Aristoteles): la idea
de una potencia “negativa” como verdad o realidad ultima de la potencia. Pues de
toda potencia se puede decir, segun el fildsofo, que es tanto un poder de “hacer”
como un poder de “no hacer”, un poder de “ser” o un poder de “no ser”, y que
no hay menos potencia en una que en otra, incluso que la potencia se preserva
mejor en la forma negativa que en la positiva, pues una potencia que se rea-
liza se agota en esa realizacion, se acaba; en cambio, una potencia que no se
realiza, o mas bien, que se realiza “negativamente” como un no-ser o no-hacer,
permanece abierta e inacabable, es decir, libre. 4 Significa esto una apologia de la
inaccion, de la pasividad? Agamben plantea una solucién genial. Se trata de de-
finir en términos negativos a la accion, a la realizacién. La potencia humana no
consiste en un poder hacer ni en poder no hacer sino en un poder no-no hacer.
De acuerdo con la inmejorable expresion de Agamben: “Si una potencia de no
ser pertenece de forma original a toda potencia, sera verdaderamente potente
s6lo quien, en el momento de pasar al acto, no anulara simplemente la propia

Enrique Dussel, 20 tesis de politica. México, Siglo XXI, 2006; Luis Villoro, El poder y el valor. Funda-
mentos de una ética politica. México, FCE, 1997. Aunque claramente coincidente en la perspectiva
critica que aqui se asume, ambos autores, sin embargo, mantienen vigentes ciertas categorias del
pensamiento politico clasico. Pero ese sera tema de otro ensayo.

31 G. Deleuze y F. Guattari, Mil mesetas..., véase el apartado 12. Con su perspectiva “inma-
nentista” y “maquinica” (a-subjetiva), Deleuze y Guattari marcaron pautas del pensamiento actual,
aunque no siempre se les reconozca expresamente, dada la a veces indigerible creatividad de
estos pensadores. Brevemente, se puede entender por “lineas de fuga” y “maquinas de guerra” los
movimientos sociales que rompen radicalmente con el orden del Estado (el aparato de captura, las
estructuras de control), en un proceso de invencion o creatividad de algo nuevo, rehuyendo asi a
la alternativa de apoderarse y cambiar el Estado o bien de dedicarse a destruirlo.

32 Eugenio Trias, Meditacién sobre el poder. Barcelona, Anagrama, 1977.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



Fragmentos sobre lo politico 119

potencia de no, ni la dejara atras respecto del acto, sino que la hara pasar in-
tegralmente en él como tal, es decir, podra no-no pasar al acto”.®® En la via de
la doble negacion (que légicamente es igual a la via positiva) se encuentra no
obstante la preservaciéon de nuestra potencia: ella permanece intacta, esto es,
no se identifica, no se fija en una realizacioén tal o cual; mantiene un margen de
virtualidad, de posibilidad y libertad que es su verdadera naturaleza. Podemos
ser x, y 0 z, pero a la vez podemos no ser x, y, o z. Puedo escribir o puedo
no escribir; elijo no no-escribir: jquiere decir que forzosamente elijo escribir?
Probablemente, pero no solo eso. No estan negadas otras posibilidades, lo que
si sucede cuando se opera solamente con la definicion positiva: “elijo escribir”,
no hay mas que esta posibilidad y ninguna otra.

Una primera derivacion de las tesis de Agamben es la afirmacién de una
vision tragica, humilde, de la potencia humana: ésta no sélo vale cuando se
realiza, cuando “pasa al acto” —que requiere siempre una voluntad mas o me-
nos decidida, y quiza, a lo ultimo, una voluntad de dominio, de control, de preci-
sion: de positividad y agotamiento. Vale también, y quiza mas, en sus momentos
de no realizacion, de no efectuacion; eso que desde el punto de vista de una
pura voluntad de dominio se designa sélo negativamente como “impotencia”,
“debilidad”, “fracaso”, desvio o desvario. Pero hay aqui, en verdad, potencia, la
mayor potencia: no la de un Dios todopoderoso e inaccesible sino la de un dios
infinitamente débil, infinitamente impotente: el sufrimiento infinito del crucificado,
aquel que permanece siempre “cerca” (en la contingencia radical).

Un bello e ilustrativo ensayo de Agamben sobre este punto lo constituye su
aporte a una reflexion colectiva (en la que participan Gilles Deleuze y José Luis
Pardo) sobre la extraordinaria novelita de Herman Melville, Bartleby el escribien-
te.3* Es la historia de un “escribiente” (un copista) que cuando es contratado se
niega a “escribir” (es decir, a hacer lo que supone tiene que hacer). Lo raro es
la manera como responde a la llamada a trabajar de su patrén: “preferiria no
hacerlo”, dice sin brusquedad pero con firmeza, con terquedad incluso. Res-
puesta dificil, desconcertante. ; Qué se puede hacer ante ella? Practicamente
el mundo todo se derrumba a partir de este acontecimiento, y Melville narra de
modo puntual este derrumbamiento, este desfondamiento generalizado del Ser,
del Poder, del Orden. Basté un “preferiria no hacerlo”. ; Impotencia?

33 G. Agamben, La potencia del pensamiento. Trad. F. Costa y E. Castro. Barcelona, Anagrama,
2008, p. 298.

34 G. Deleuze, G. Agamben, José Luis Pardo, Preferiria no hacerlo. Bartleby el escribiente de
Herman Melvill. Trad. de J. L. Pardo, Valencia. Pre-textos, 2005. Los ensayos son: “Bartleby o la
férmula”, de G. Deleuze, “Bartleby o de la contingencia” de G. Agamben, y “Bartleby o de la huma-
nidad”, de José Luis Pardo. Incluye la novela de Melville traducida por J. M. Benitez.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



120 Mario Teodoro Ramirez

“Inmanensidad”

Ahora bien, ;ddnde esta esa potencia pura, absoluta, no realizada jamas, ese
poder de no? En el pensamiento ni mas ni menos; el pensamiento es eso,
siempre ha sido acusado de eso: de ser inactivo, impotente, de “no pasar al
acto”, de no admitir agotarse, de querer subsistir en su debilidad, en su pura
posibilidad. Ciertamente, el pensamiento no sélo se encuentra en la filosofia
sino en toda obra de cultura donde un margen es expuesto, donde un infinito
es horadado desde la finitud mas concreta: en el arte, en el mito, en la religion,
pero también en la ciencia, en la experiencia, en la vida... Las verdaderas es-
feras de la pura potentia.

En todos los casos —paradigmaticamente en la filosofia y en el arte, y en
ciertos aspectos en la ciencia— se trata de realizaciones “negativas” de la
potencia por cuanto lo “realizado” es de suyo insuficiente o incompleto —una
positividad vaga o problematica—, y mas que una realizacion o actualizacion
(objetivacion, etcétera) se convierte en un “emblema” o un “signo” de aquella
potencia pura, negativa, que persiste siempre y que siempre puede volver a
dar sefiales de si. Todo lo contrario de la voz de orden de los dirigentes, los
sacerdotes, los intelectuales organicos...

La efectuacion negativa de la potencia en las realizaciones culturales supera
asi de principio la enajenacion inherente a la existencia politica que menciona-
bamos. Aqui no hay separacién entre la potencia y el resultado, entre la praxis
instituyente y el ser instituido. Por lo mismo, la légica de la representacion
queda anulada. Ninguna division o dualidad dura subsiste. Permanecemos en
un deleuziano plano de inmanencia, en un campo de inmanencia, que no es
el campo donde todo es o mismo —puro ser—, sino donde todo puede ser y
todo puede no ser a la vez (sin una determinacioén previa, sin una orden o un
mandato dado).

Resta decir respecto a la inmanencia que no debe confundirse con un con-
formismo, con una in-diferenciacién en la que todo da lo mismo. Aunque excluye
a la trascendencia de principio, la inmanencia no constituye un orden estatico y
compacto, un ser “dado”. El plano siempre esta en movimiento y no hay término
para esta movilidad, la inmanencia se abre por todos lados a un infinito posi-
tivo, a una inmensidad sin trascendencias ni carencias. Por eso resulta genial
la invencion del poeta Jules Laforgue del término “inmanensidad’ (citado por
Comte-Sponville):3® una inmensa inmanencia, una inmensidad inmanente. La

35 André Comte-Sponville, El alma del ateismo. Introduccion a una espiritualidad sin Dios. Trad.
de Jordi Terré. Barcelona. Paidés, 2006, p. 153. Para una critica sin concesiones a la teologia y

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



Fragmentos sobre lo politico 121

inmanencia —el materialismo, el ateismo, el realismo— no requiere ya de la
trascendencia, en todo momento la trae consigo y la multiplica constantemen-
te (como las “trascendencias” fenomenoldgicas de que hablaba Husserl). La
inmanencia queda salvada.

Faltaria por precisar en qué puede consistir (hasta programaticamente) una
politica inmanente, una politica del plano, de la horizontalidad, ¢ es posible, po-
demos? Por lo pronto, valga una observacion elemental: para hacer una politi-
ca inmanente —una politica de la red, de la conectividad aleatoria, de la articula-
cion abierta, del “ser-en-comun” o de la multitud— no basta con negar o buscar
destruir el orden establecido, el poder instituido. Una politica inmanente puede
incluso negociar, atravesar, deconstruir y reconstruir las instituciones estableci-
das. Su diferencia es que ella esta liberada positivamente —sin desaliento, sin
nihilismo—, del mito del poder, de la soberania, del Estado y hasta del derecho.
Una politica inmanente no reclama derechos ni requiere normas trascenden-
tes. No quiere tener el poder sino ejercer el poder que ya tiene: la potencia pura
de ser.%

Democracia absoluta

En este ultimo apartado comentaremos sendos textos (mas o menos recientes)
de Jean-Luc Nancy y Jacques Ranciére acerca de la democracia, en su limite de
comprension y valoracion mas extremo (no necesariamente extremista). En la
redefinicion de democracia puesta en escena por estos autores se ponen en
juego todos los componentes de nuestras reflexiones fragmentarias sobre el po-
der y lo politico —de esta concepcion fragmentaria sobre lo politico que es a la
vez una reflexion sobre la fragmentariedad de lo politico.

Jacques Ranciére se propone un objetivo simple, directo y esclarecedor:
poner en cuestion la sorda pero insidiosa critica a la democracia (El odio a la de-
mocracia se titula el libro, mas bien un manifiesto) en la sociedad actual: la su-
posicion retrograda de que nuestros problemas politicos y sociales tienen que
ver con un exceso de democracia. El gobierno democratico —juzga el nuevo

a las religiones, particularmente a la triada monoteista (judaismo, cristianismo, islamismo), véase
Michael Onfray, Tratado de ateologia. Trad. de Luz Freire. Barcelona, Anagrama, 2006.

36 En todo caso, una politica inmanente asume (o debe asumir) una concepcion pragmatico-
funcional y siempre “relativizadora” (o “prudencial” al menos) del orden juridico-politico establecido;
ninguna concesion “trascendentista”, ninguna de legitimidad a priori. El Poder es un mal necesario
(malo siempre, necesario hasta ahora). Nunca un bien (menos “necesario”).

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



122 Mario Teodoro Ramirez

sentimiento anti-democratico— “es malo cuando se deja corromper por una
sociedad democratica que quiere que todos sean iguales y que se respeten
todas las diferencias”.?” El escandalo que la democracia implica y ha implicado
siempre es hoy mas incisivo que nunca, pero también resulta mas pristino que
nunca su valor, la esencia simple de la democracia: el principio de la igualdad
sin mas, la regla del sorteo, “el gobierno del azar divino,%8 |a “ley de la suerte”.3°
El derecho a “gobernar” (a no gobernar) de “un cualquiera”. En este sentido,
desarrolla Ranciére, la democracia retrae, a la vez, la esencia de toda politica y
marca su limite, su “mas alla”. Veamos el argumento del filésofo francés: frente
a las opciones de un gobierno definido por el nacimiento, la riqueza o la autori-
dad, resta sélo la excepcion ordinaria, esto es, “el poder del pueblo, que no es
el de la poblacién o su mayoria, sino el poder de cualquiera, con independen-
cia de su capacidad para ocupar la posicion de gobernante y de gobernado. El
gobierno politico tiene, por lo tanto, un fundamento. Pero este fundamento da lu-
gar también a la contradiccion: la politica es el fundamento del poder de gobernar
en ausencia de fundamento”.*? Es, como siempre hemos sabido, el principio de
autoridad, de legitimidad per se, lo que la democracia pone en cuestion vy, al fin,
en crisis permanente. La conclusion de Ranciére es impactante como un rayo:
“las tan corrientes quejas sobre la ingobernabilidad de la democracia remiten,
en ultima instancia, a esto: la democracia no es ni una sociedad por gobernar
ni un gobierno de la sociedad. Es, propiamente, esa ingobernabilidad sobre la
cual todo gobierno debe, en definitiva, descubrirse fundado”.#! En fin, la desnuda
democracia contraviene punto por punto cualquier estatuto de gobierno, incluido
el gobierno democratico. Ella es en realidad el horizonte de desgobierno en el
que todo gobierno se mueve y, en sus limites, se disuelve.

Por su parte, Jean-Luc Nancy, bajo otra perspectiva filosofica, afirma en
esencia la misma tesis: hay que pensar y hacer (rehacer) la democracia mas
alla del gobierno y de la autoridad, mas alla de la politica incluso. Sélo esto nos
puede poner en la via de superar el nihilismo actual. Como lo expresa: “si la
democracia tiene un sentido, debe ser el de no disponer de ninguna autoridad
identificable a partir de un lugar y un impulso diferentes de los de un deseo
—una voluntad, una expectativa, un pensamiento— en el cual se exprese y se

37 Jacques Ranciére, El odio a la democracia. Trad. de Irene Agoff. Buenos Aires, Amorrortu,
2007, p. 12.

38 Ibid., p.69.

% Ibid., p. 74.

40 Idem.

41 Idem.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



Fragmentos sobre lo politico 123

reconozca una verdadera posibilidad de ser todos juntos, todos y cada uno de
todos”.#? Democracia se liga esencialmente, segln el pensador francés, a un
nuevo sentido de “comunismo” (el del “ser-en-comun”), esto es, a un sentido
radical de igualdad, de singularidad y de potencialidad humanas (de infinitud).
Esta comunidad “desobrada”, sin identidad, sin integracion, afirma a través de
actos como el amor, el arte o el pensamiento un paradigma de inequivalencia
generalizada: lo unico que se le puede oponer a la dominacion econémica 'y al
control politico (y su paradigma de equivalencia general: el individualismo abs-
tracto). Por el contrario, precisa Nancy, “lo comun debe hacer posible la afir-
macién de cada uno, pero una afirmaciéon que sélo ‘valga’, justamente, entre
todos y en cierto modo para todos, que remita a todos como a la posibilidad
y la apertura del sentido singular de cada uno y de cada relacion”.*® Con este
planteamiento —una democracia nietzscheana, una democracia aristocratica.**
dice Nancy— queda zanjada la falsa dicotomia individuo-comunidad en la que
el pensamiento y el orden politico de la modernidad nos ha entrampado. Queda
también definida la tarea y el lugar de la democracia, de la politica democra-
tica: crear las condiciones para que, mas alla de toda politica, de todo poder,
el ser-en-comun florezca, se afirme, afirmando asi la potencia indomable de la
existencia. Democracia absoluta quiere decir, finalmente, esto: “que ni la muer-
te ni la vida valen por si mismas, y que sélo vale la existencia compartida en
cuanto alli se expone a su ausencia de sentido ultimo como a su verdadero —e
infinito— sentido de ser”.4

Fragmento de conclusion

Nuestras palabras finales no son “pesimistas” ni meramente “optimistas”. Nues-
tros fragmentos han querido apuntar a la necesidad de un pensamiento de lo
politico menos duramente sistemético y ordenado —via para empezar a supe-
rar la forma siempre sistematizante y ordenadora del poder. Pero tampoco
creemos que se trate simplemente de convalidar el rechazo al quehacer politi-
co —una postura nada novedosa, siempre ha jugado por ahi en las formas del
moralismo purista tradicional, luego en el cientificismo o en las argumentaciones

42 J. L. Nancy, La verdad de la democracia. Trad. de Horacio Pons. Buenos Aires, Amorrortu,
2009, pp. 29-30.

43 Ibid., p. 45.

4 Ibid., pp. 42,47.

4 Ibid., p. 54.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



124 Mario Teodoro Ramirez

siempre aparentemente sensatas de los tecnodcratas y los valoradores de la
necesidad y bondad de la “gobernancia” técnico-administrativa (“incontaminada”
de criterios politicos). No celebramos ninguna desaparicion de lo politico, todo
lo contrario. Queremos destacar, mas bien, la generalizacion en las sociedades
contemporaneas de modos del quehacer politico que rebasan las catego-
rias, las férmulas y los estancos tradicionales (el Estado, las instituciones, el
derecho, los partidos, etcétera), volviendo a ligar ese quehacer a la “vida” y la
“accion” social concreta, en su deseo, su voluntad, su fuerza real (democracia
radical), pero sin negar tampoco la contingencia, la pluralidad, la diferencialidad,
el conflicto, el disenso, la irreversibilidad y la imprevisibilidad que caracteriza a
la comunidad “real” y que da la norma paradojica de lo que es su poder real, su
potencia real: poder de ser, poder de realizar, pero también poder de no-ser, de
no-realizar, potencia pura, esto es, capacidad de mantener abierta siempre la
posibilidad de la creatividad, del sentido, de la significacion y la verdad, del pro-
pio deseo incluso. Nuestra conclusién no es purista, tampoco en este sentido:
un nuevo reconocimiento de lo politico, una nueva practica de lo politico (que
comienza siendo practica de lo impolitico) no requiere como condicién la des-
truccién de las instituciones existentes, la explosion de un puro espacio de
anarquia, dispersion y desobediencia. Sin someterse al orden establecido, este
nuevo ejercicio de lo politico no rechaza la necesidad y los beneficios de los
cambios producidos en ese orden, simplemente, ya no hace depender todo de
esos logros. Se trata, en verdad, de liberar lo politico, en todas sus formas, en
todos los lugares y en todos los momentos.

Fecha de recepcion: 10/07/2010
Fecha de aceptacion: 5/01/2011

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 105-124.



	EC10-00a-Preliminares
	EC10-00b-Índice
	EC10-01-De León
	EC10-02-Serra
	EC10-03-García
	EC10-04-Krotz
	EC10-05-Misseri
	EC10-06-Ruiz
	EC10-07-Ramírez
	EC10-08-Cueva
	EC10-09-Iracheta
	EC10-10-Validación
	EC10-11-Reseñas
	EC10-12-Propaganda



