
En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 75-88.75

Resumen

En el presente trabajo se propone mostrar la correlación existente entre la 
fragmentación social y el microutopismo. La versión minimalista del utopismo 

denominada microutopismo responde a la definición de ideología y no a la de 
utopía dada por K. Mannheim. Para mostrar esto se analizan tres casos del siglo 
xx: el de la “utopía-marco” de R. Nozick, el de la “utopística” del padre Iraburu y 
el del legado wellsiano del utopismo tal como lo interpreta J. K. Kumar. 

Palabras clave: microutopía, utopía-marco, ideología, fragmentación.

Abstract

In the present paper is proposed to show the correlation between social frag-
mentation and microutopianism. The minimalist version of utopianism called 

MICROUTOPISMO Y FRAGMENTACIÓN SOCIAL: 
NOZICK, IRABURU Y KUMAR

Lucas E. Misseri*

* Profesor por la Universidad Nacional de Mar del Plata. Miembro de la Asociación Argentina de 
Investigaciones Éticas y director de la revista Prometeica, Argentina, lmisseri@mdp.edu.ar



76	 Lucas E. Misseri

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 75-88.

“microutopianism” is closer the definition of ideology than the definition of utopia 
given by K. Mannheim. To demonstrate it, three cases of the twentieth century 
are analyzed: 1) “frame-utopia” by R. Nozick, 2) “utopistics” by priest Iraburu and 
3) Wellsian legacy of utopianism as is interpreted by J. K. Kumar.

Key words: Microutopia, Frame-Utopia, Ideology, Fragmentation.

Introducción

La idea de “microutopía”, entendida como la reducción de las proyecciones 
globales de la tradición utópica desde una “sociedad utópica” a “grupos socia-
les utópicos”, constituye el núcleo del análisis llevado a cabo en este trabajo. 
Partiendo de una reflexión crítica sobre este concepto específico de la teoría de 
la utopía se identifica su vinculación con la fragmentación social en tanto que 
justificación teórica de la misma. 

Esta justificación ha tomado varias formas desde fines de siglo pasado, aquí 
se investigan tres casos: en primer lugar, la “utopía-marco” de Robert Nozick 
tal como aparece expuesta en Anarchy, State, and Utopia de 1974; en segundo 
lugar, la idea de una “utópica” sustantivada propuesta por el padre Iraburu en 
Evangelio y utopía de 1998 en contraposición a lo que él llama “ascética” y 
“política”; por último, el pensamiento del sociólogo Krishan Kumar en Utopia & 
Anti-utopia in Modern Times de 1987 según el cual H. G. Wells le lega al uto-
pismo la tarea de combatir la fragmentación social. De estos casos se sigue 
que la función utópica tal como la consideraban autores como Ernst Bloch, es 
decir como la búsqueda del perfeccionamiento de todo el género humano, se 
ve contrariada con la noción del carácter “micro” del utopismo de fines del siglo 
xx. En términos de la sociología del conocimiento podría decirse que el mi-
croutopismo es la ideologización del utopismo, o más llanamente, la negación 
del utopismo con una retórica utopizante. Según Mannheim:

Un estado de espíritu es utópico cuando resulta desproporcionado con res-
pecto a la realidad dentro de la cual tiene lugar […] se orienta hacia objetos 
que no existen en la situación real […] llamaremos utópicas a aquellas orien-
taciones que trasciendan la realidad y que, al informar la conducta humana, 
tiendan a destruir parcial o totalmente, el orden de cosas predominante en 
aquel momento.1 

1 Carlos Mannheim, Ideología y utopía. Madrid, Aguilar, 1966, pp. 260-261.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 75-88.

Microutopismo y fragmentación social	 77

En el desarrollo de este artículo se propone mostrar cómo este microutopis-
mo, en lugar de constituir una posición intelectual que va en contra del statu quo 
buscando su transformación, se encuentra ligado a la ideología en tanto que 
por sus metas a corto plazo y sus agrupaciones estratificadoras y en algunos 
casos elitistas contribuyen al mantenimiento del estado de cosas que estimulan 
la fragmentación social.

Utopía y fragmentación social:
dos conceptos polisémicos

Antes de indagar directamente los casos propuestos es necesario brindar algu-
nas precisiones en torno a qué se entiende en esta investigación por “utopía” 
y por “fragmentación social”. El término utopía tiene su origen en el siglo xvi, 
con la obra homónima de Tomás Moro, ahora bien, el mismo no se convierte 
en el actual concepto polisémico hasta que es estudiado por los pensadores 
socialistas y anarquistas de fines del xix y del siglo xx. Alexandru Cioranescu 
clasificó los múltiples sentidos en los que se dice la utopía en cinco sentidos 
centrales:2

a) Utopía es el libro de Moro de 1516, b) utopía es un género literario de 
ideas socio-políticas implementado desde el siglo xvi hasta la actualidad,3 c) 
utopía es una quimera, una proyección imposible,4 d) utopía es todo intento 
de trascender la realidad modificando el status quo, y por último, e) utopía es 
una forma de pensar, una mentalidad, una función del espíritu. Como parece 
evidenciarse los sentidos dados por Cioranescu van desde el menos extenso 
al más extenso semánticamente. Según el abordaje efectuado de los mismos 
el sociólogo polaco Bronislaw Baczko habla de enfoques: literiarios, históricos, 
sociológicos, simbólicos o de “períodos calientes”.5 En resumen, se entiende 
por el concepto de utopía en su sentido más amplio una disposición humana 
a proyectar ideales para ejercer transformaciones sobre la realidad y en el más 
estrecho un género literario de corte filosófico político. 

2 Alexandru Cioranescu, L’avenir du passé. París, Gallimard, 1972, p. 21.
3 Esta definición es considerada como la definición estricta de utopía por especialistas como el 

mismo Cioranescu, Raymond Trousson, Vita Fortunati, Pierre-François Moreau entre otros.
4 Éste es el sentido dado por Herbert Marcuse al término en sus conferencias editadas bajo el 

título El final de la utopía, en las que considera que la utopía ha finalizado en tanto que ya no es 
imposible su realización.

5 Bronislaw Baczko, “Memorias y esperanzas colectivas”, en Los imaginarios sociales. Trad. de 
P. Betesch. Buenos Aires, Nueva Visión, 2005, pp. 79-80.



78	 Lucas E. Misseri

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 75-88.

Por su parte, el concepto de fragmentación social es más reciente en el tiem-
po, según Bingham Powell sería una metáfora del siglo pasado originalmente 
aplicada a la política y luego extendida a la esfera social.6 Pese a la diferencia 
de siglos entre ambas ideas la “fragmentación social” también comparte el ca- 
rácter polisémico, pero en lugar de ser una polisemia en el contexto de apli- 
cación es una polisemia en el contexto de justificación, podría precisarse que 
la polisemia de la idea de fragmentación social es fruto de su pluricausalidad. 
Dado que la idea de sociedad tiene demasiadas aristas, puede estar fragmentada 
desde muchos ángulos. Puede tomarse como eje el componente económico, el 
educativo-informático, el político, el religioso, el étnico y por tanto analizar cómo 
el conjunto de individuos reunidos bajo el pacto social se encuentra fragmenta-
do en muy diferentes grupos según se haga el recorte. De hecho un individuo 
puede estar en varios grupos o carecer de sentido de pertenencia a ninguno 
(lo que no implica que no pertenezca a uno, podría pertenecer al grupo de los 
apáticos, etcétera). Si se hace caso a Silvia Severini el problema sería el resul-
tado de la nueva cosmovisión que nació con el Renacimiento y se estableció 
con la Modernidad avanzada, el pasaje del teocentrismo al antropocentrismo, 
el del miembro de la comuna al ciudadano, en otras palabras el (re)nacimien- 
to del individuo.7 Por ello se asocia fragmentación con atomización, aislamiento, 
individuación. Ahora bien, ¿es el individualismo un problema per se? El reco-
nocimiento del individuo y sus derechos ha sido un logro y no un defecto de la 
Edad Moderna, lo que ha sido y es aún problemático es la fragmentación de los 
fines y la negación de proyectos que engloben el mejoramiento del estado de 
la humanidad desde una perspectiva integradora y no basada en el uso de la 
violencia y la imposición de un grupo sobre el resto. Los especialistas americanos 
suelen subrayar en trabajos colectivos el efecto negativo de la fragmentación 
en la esfera socio-económica: la ampliación de la brecha entre ricos y pobres, 
la marginación social, la ausencia de igualdad de oportunidades, la vulneración 
de derechos y las dificultades de algunos grupos para ser reconocidos como 
sujetos de derecho, etcétera. Mientras que especialistas europeos subrayan 
las dificultades de socialización de sus ciudadanos que se manifiestan en la 
tendencia al aislamiento, la despersonalización, las transformaciones de los 

6 Bingham Powell Jr. C., Social Fragmentation and Political Hostility: an Austrian case study. 
Palo Alto, Stanford University Press, 1970, pp. 1-2.

7 Silvia Severini, “Acerca de la fragmentación social”, en S. Severini, et al., eds., Fragmentación 
social y desprotección de las personas en la Argentina del siglo xx. Buenos Aires, Ediciones del Sig- 
no, 2000, pp. 7-14.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 75-88.

Microutopismo y fragmentación social	 79

núcleos familiares y fenómenos como el de los hikikomori8 y las fobias sociales, 
entre otras.9

En este trabajo haré referencia a la utopía entendiéndola como el intento de 
ejercer mejoras globales en el estado de la humanidad y, en cambio, fragmenta-
ción social denotará la pérdida de ideales globales a favor de intereses de grupos 
no-inclusivos o de intereses meramente egoístas. A continuación, se analizó 
cómo el planteo de la utopía-marco de Robert Nozick conduce al individualismo 
y como tal su utopía-marco no constituye una genuina utopía.

Nozick y la utopía como marco

El filósofo político norteamericano Robert Nozick en su obra Anarchy, State 
and Utopia no sólo proporcionó una crítica y un reconocimiento a la labor para 
recuperar los estudios políticos que tuvo la obra de John Rawls sino una nueva 
propuesta sobre el utopismo. La obra es un tratado en sentido estricto por su 
sistematicidad y organicidad, las tres palabras del título están claramente re-
presentadas por las secciones del libro. Nozick parte del estado de naturaleza 
de John Locke para justificar la necesidad de una agencia de protección contra 
la violencia. Toma esa noción como punto de partida y describe el monopolio 
que puede ser sustentado por algunos grupos violentos por lo cual la idea de 
un Estado mínimo surge como contrapartida de un caos de agencias violen- 
tas. Es importante notar que como pensador libertario Nozick no acepta más 
que un Estado gendarme y garante de los contratos. El filósofo estadounidense 
cierra el libro con la concepción de la utopía-marco como la única posible en 
un Estado del tipo que pregona, puesto que cualquier exceso de poder en el 
Estado o en un ideal utópico implicaría una merma en la libertad del individuo 
y un exceso violento desde su punto de vista.

Para Nozick la utopía sólo es viable si sirve de marco para otras utopías. 
Se nota aquí la modernización de la utopía avenida con la crítica al utopismo 
efectuada por H. G. Wells en su texto A Modern Utopia donde cuestiona que las 
utopías clásicas olvidan la movilidad social y la posibilidad de disenso (para Wells 
las utopías tienen que ser cinéticas y no estáticas).10 En este sentido, Nozick 

  8 Término japonés para una suerte de fobia social caracterizada por el aislamiento en una 
habitación y la reducción de la socialización al mero uso de herramientas informáticas.

  9 R. Hortolanus et al., Social Isolation in Modern Society. Oxon, Routledge, 2006.
10 H. G. Wells, Una utopía moderna. Trad. de J. A. Sánchez Rottner. México, Océano / Abraxas, 

2000, p. 33.



80	 Lucas E. Misseri

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 75-88.

hace un intento de superar a las utopías clásicas con su idea de la utopía-marco. 
Es decir, una utopía en la cual los utopianos pueden pensar y llevar a cabo 
sus propias utopías. Hay ausencia de stasis dado que no hay una “armonía” 
impuesta, o un consenso obligatorio como el denunciado en las distopías del 
siglo xx. Para probar su razonamiento Nozick propone un experimento mental 
partiendo de tres “rutas teóricas”: “La primera ruta comienza con el hecho de que 
las personas son diferentes. Difieren en temperamento, intereses, capacidad 
intelectual, aspiraciones, tendencia natural, especulaciones y la clase de vida 
que desean seguir. Las personas divergen en los valores que tienen y atribuyen 
diferentes pesos a los valores que comparten”.11

Ésta es una constante en el pensamiento de Nozick: la diferencia antropo-
lógica, muy distinto a los pregones igualitaristas de un J. J. Rousseau o de un 
É. Cabet. Por otro lado, en cuanto a la segunda y la tercera rutas, dice: “[…] 
no todos los bienes pueden realizarse simultáneamente, entonces se tendrán 
que hacer trueques. La segunda ruta teórica señala que hay poca razón para 
creer que un sistema único de trueques logrará aceptación universal. […] La 
tercera ruta teórica para el marco de la utopía se basa en el hecho de que las 
personas son complejas”.12 

Partiendo de esta base propone que se imagine un experimento mental en 
el que cada ser humano diferente pueda crear su mundo perfecto. Ahora bien, 
si se quiere que los otros estén en su propio mundo deberá hacer algunas con-
cesiones, dado que los otros, en caso de estar disconformes, pueden irse a sus 
propios mundos creados a su gusto. De este modo, Nozick especula que hay 
un mundo posible en el cual todos desean permanecer y están relativamente 
conformes. Esa utopía, en tanto que el mejor de los mundos posibles, es la uto- 
pía-marco, es decir, la utopía que alberga la posibilidad de la diversidad de 
utopías. Para Nozick esa utopía-marco sólo puede darse en un Estado mínimo. 
El filósofo libertario no niega que en el futuro una de esas microutopías pudiera 
extenderse a todos, pero considera que la misma aún no ha surgido y que el único 
espacio en el que podría surgir es en el de la utopía-marco, puesto que alberga 
a todas las utopías en tanto que promulgadora de la creación de utopías.

A continuación analizo otra forma de microutopismo en un marco totalmente 
distinto, el religioso, pero que tiene algunas semejanzas en su peculiar com-
prensión del término utopía, no ya como una meta global o del género humano 
sino individual como aparece en la utopía-marco de Nozick.

11 Robert Nozick, Anarquía, Estado y utopía. Trad. de R. Tamayo. México, fce, 1991, p. 298.
12 Ibid., p. 300.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 75-88.

Microutopismo y fragmentación social	 81

Iraburu y la “utópística”

La relación entre utopismo y religión ha estado presente a lo largo de la historia 
en múltiples aspectos. En principio, se suele considerar que la utopía es la secu-
larización moderna de la idea de paraíso o de Edén de las religiones, mitologías 
y leyendas populares: los jardines elíseos, las islas bienaventuradas, la edad 
dorada, el país de Jauja o Cucaña, etcétera. En el marco del pensamiento occi-
dental, particularmente el europeo de los siglos xvi-xix, la relación fundamental 
fue entre la utopía y el cristianismo, los cuales se retroalimentaron de diversas for- 
mas. Por un lado, autores como Jean Servier afirman que el utopismo es una 
forma cuasi herética que preconiza la posibilidad de subsanar la caída (el pecado 
original) mediante nuevos ordenamientos sociales que permitan la realización 
del paraíso en la Tierra. Por otro lado, el milenarismo o quiliasmo, es decir, la 
doctrina del reino de mil años que seguirá a la segunda venida de Cristo y la con- 
secuente parusía, ha jugado un rol preponderante en algunos utopistas como 
Tommaso Campanella o Francis Bacon. La idea del utopismo como herejía fue 
desarrollada por Thomas Molnár, pensador húngaro conservador que se asentó 
en los Estados Unidos. Molnár en su libro Utopía: La herejía perenne13 se refiere 
peyorativamente al utopismo por estos aspectos resaltados, como la negación 
del pecado original, pero también por la sospecha de ateísmo y la vinculación del 
término a la esfera soviética de la cual el autor escapaba. Por su parte, el teó- 
logo protestante francés, Gabriel Vahanian sostuvo una óptica diversa a la de 
Molnár. Vahanian fue uno de los fundadores y propagadores del movimiento 
teotanatológico (la teología de la muerte de Dios). En su búsqueda de una nueva 
perspectiva de lo divino y de la relación de la iglesia con sus fieles, propugnó por 
una revalorización del utopismo y de la técnica.14 Entre los teólogos protestan-
tes también se destacó la labor de Paul Tillich. Los católicos, aunque de menor 
difusión en la actualidad hicieron sus aportes positivos al utopismo. En el marco 
de la praxis social, los padres Juan de Zumárraga y Vasco de Quiroga llevaron 
a cabo proyectos microutópicos y utopías prácticas en México durante el siglo 
xvi, inspirados en el texto de Tomás Moro. En el ámbito de la teoría utópica, el 
padre José María Iraburu, teólogo considerado ortodoxo cuya obra denuncia 
la revitalización de herejías en el catolicismo, decidió conciliar ciertos aspectos 
del catolicismo ortodoxo con el utopismo, pero en el particular sentido que se 
mencionó más arriba. Iraburu en Evangelio y utopía dice: “[…] doy con cierta 

13 Thomas Molnar, Utopismo. La herejía perenne. Trad. de M. Najszatan. Buenos Aires, Eu-
deba, 1970.

14 José María Iraburu, “L’Église et la technique”, en Dieu et l’utopie. París, cerf, 1977.



82	 Lucas E. Misseri

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 75-88.

frecuencia al vocabulario de la utopía un sentido bastante amplio y flexible, para 
referirme con él a todas las coordenadas mentales y conductuales, aunque 
sólo afecten a una persona, que entran en contraste patente con las ideas y 
costumbres del mundo tópico”.15

Hay una similitud con la definición mannheimiana de utopía como aquello 
que se opone al orden de cosas reinante (el topos). No obstante, el concepto 
central de la perspectiva utópica de Iraburu está dado por la noción de “utópica” 
y no por la de utopía: “[…] me permito distinguir entre la ascética, que busca 
la perfección de la persona, la política, que pretende el mayor bien de la so-
ciedad, y, a un nivel intermedio, la utópica, que trata de la vida perfecta de los 
grupos formado en libre asociación: un cierto número de personas o familias 
asociadas”.16

En estas definiciones estipulativas hay una estrategia conceptual que está 
muy cerca de la inconsistencia. Iraburu separa a la utopía de la política, pero 
a diferencia del rechazo de la política que hizo Frederick Burrhus Skinner en 
su Walden Two el rechazo del presbítero católico se haya conducido a evitar la 
posibilidad de pelagianismo. La política en tanto que búsqueda del mayor bien 
de la sociedad está ligada a los intereses terrenales y no a los espirituales. Ira-
buru vincula el evangelio con la utopía, en tanto que estuvo asociado desde un 
principio a pequeñas comunidades, microutopías, que propugnaban la búsqueda 
del bienestar pero en el más allá. De este modo, el interés por las microutopías y 
su aceptación está orientado a detener la posibilidad de las utopías tradicionales 
que sostenían ideales políticos a gran escala y que buscaban la realización del 
paraíso en la tierra, en esta vida.

Al igual que en el sistema de Nozick el utopismo se ve transformado para 
servir a una forma de la ideología, ya sea la del liberalismo libertario ya sea la 
del catolicismo ortodoxo. Pese a las diferencias de Nozick e Iraburu comparten 
la reducción semántica del término utopía, el norteamericano escribió sobre 
utopía de utopías y el español sobre la utópica de la utopía. Ambos sitúan el 
concepto en contradicción consigo mismo, dado que la utopía en tanto que bús- 
queda de justicia social o del mejoramiento de las condiciones en las que vive 
la humanidad no puede estar sesgada a los intereses individuales o de grupos 
reducidos. 

15 J. M. Iraburu, op. cit., 1977, p. 5.
16 Idem. 



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 75-88.

Microutopismo y fragmentación social	 83

Kumar y la fragmentación de lo utópico

Jagdish Krishan Kumar, sociólogo de origen indio que ejerce la docencia en la 
Universidad de Virginia, Estados Unidos, ha realizado investigaciones en torno 
al utopismo desde hace varias décadas cuyos resultados fueron volcados en 
libros tales como Utopia and Anti-Utopia in Modern Times (1987), Utopianism 
(1991) y Utopias and the Millennium (1993). Estuvo particularmente interesado 
en los pasajes que llevan del utopismo al antiutopismo y viceversa; por tanto, 
efectuó interesantes análisis del distopismo del siglo xx el cual tuvo entre sus 
principales exponentes a Herbert George Wells, Evgeni Zamyatin, Aldous Leo-
nard Huxley y Eric Arthur Blair “George Orwell”. En una entrevista que mantuvo 
con el autor de este artículo cuando se le consultó ¿qué entendía por “utopía”? 
el sociólogo respondió haciendo una enumeración que recuerda a la de los en- 
foques de B. Baczko:

En general creo que una definición muy precisa de utopía no es muy útil. Uto-
pía es una tradición de pensamiento y de escritura, e involucra varias formas 
diferentes: la utopía formal literaria, como fue inaugurada por la Utopía de 
Tomás Moro (1516); ciertas clases de teorías sociales utópicas, tales como 
los trabajos de Robert Owen, St. Simon, Fourier; los diseños y esquemas 
arquitectónicos y urbanos, desde Leon Battista Alberti hasta Le Corbusier; 
una buena cantidad de ciencia ficción desde fines del siglo xix, tales como 
las novelas de H. G. Wells; y quizás también ciertas formas de la cultura 
popular, como el retrato de comunidades ideales y familias ideales en el cine 
de Hollywood y la TV (“The Waltons”, “Neighbours”, etcétera).

También hay comunidades utópicas, comunidades experimentales tales 
como Twin Oaks en los EE. UU. y muchas otras en Europa y América en 
los siglos xix y xx (las comunidades owenita y fourierista en Gran Bretaña y 
Norteamérica).17

Nótese la correspondencia entre las “formas” que Kumar enumera y los 
“enfoques” de Baczko. No obstante, una distinción sobre la que Kumar volverá 
de forma recurrente, y que le es cara en tanto que sociólogo, es la distinción 
entre “utopías literarias” y “teoría social utópica”. Para él, durante el siglo xviii, 
la utopía literaria le cedió el paso a la teoría social utópica,18 es decir a aquellas 
obras de pensadores con sensibilidad a las problemáticas sociales que exponen 

17 Jagdish Krishan Kumar, “Los límites de lo posible”, Entrevistas a J. K. Kumar, J. C. Davis y 
P. F. Moreau en Prometheus, núm. 28, 2009, p. 24.

18 J. K. Kumar, Utopia e antiutopia. Ravena, Longo, 1995, p. 21.



84	 Lucas E. Misseri

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 75-88.

ideas de carácter utópico en sus tratados y artículos en periódicos, pero que 
formalmente ya no pertenecen al género utópico. En términos de Cioranescu, 
estos pensadores son exponentes del sentido lato de la utopía.19 Un ejemplo 
destacable lo constituyeron los llamados “socialistas utópicos” de los siglos xviii-
xix: Robert Owen, Charles Fourier, Henri de Saint-Simon, Victor de Considerant 
aunque no así Étienne Cabet quien en su Voyage à Icarie escribió una utopía 
en sentido estricto. Según Kumar, a fines del siglo xix se da un renacimiento de 
la utopía literaria y puede considerarse a Cabet parte de dicho renacimiento, 
pero Kumar piensa en Edward Bellamy, William Morris, Theodor Hertzka, William 
Hudson, Edward Bulwer-Lytton y Samuel Butler.20 

Con respecto al vínculo que atañe a este trabajo entre fragmentación y uto-
pismo Kumar dice en su libro Utopia and Anti-Utopia in Modern Times: 

No sería correcto fingir que el proyecto utópico de fines de este milenio no 
sea fragmentario e incierto. La utopía es utilizada por grupos específicos con 
objetivos específicos: la paz, el ambiente, el rol futuro de las mujeres; por este 
motivo es difícil hallar una utopía que atraiga la atención de la sociedad a la 
manera de Utopía de Tomás Moro o Looking Backward de Edward Bellamy, o, 
de modo diverso, a la manera de las antiutopías de Huxley y Orwell. Ha sido 
sugerido que el decline de la utopía está relacionado al decline de la religión; 
la utopía puede no ser religión pero sin una parte fundamental de aquella en 
su andamiaje, es decir el “principio de la esperanza”, puede colapsar.21

Este fragmento entraña dos ideas centrales en el pensamiento de Kumar: 
por un lado, la fragmentación de la utopía se debe también a la multiplicidad 
de lectores. Ya no hay un lector intelectual específico, como el que gozó Tomás 
Moro (un hombre erudito cristiano con gusto por los clásicos y conocedor del 
latín), las utopías de fines del siglo xx son microutopías pacifistas, feministas, 
ecologistas, etcétera. Por otro lado, está la idea de la relación entre la utopía 
y la religión, la cual fue desarrollada someramente en la sección anterior. No 
obstante, se dirá que para Kumar hay un correlato entre la pérdida de la espe-
ranza en las grandes utopías del siglo xx (tanto en la utopía comunista con la 
caída de la urss como en la utopía capitalista del consumo). La utopía en tanto 
que religión secular necesita de la esperanza de quienes la piensan y el siglo 

19 Como se dijo anteriormente Cioranescu considera a la utopía como género literario la única 
forma de utopía en sentido estricto, mientras que acuñó el término “utopismo” para englobar todos 
los sentidos y el de “utopía lato sensu” para los otros sentidos. 

20 J. K. Kumar, Utopia e antiutopia, p. 22.
21 Ibid., pp. 27-28.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 75-88.

Microutopismo y fragmentación social	 85

xx, con el horror de las Guerras Mundiales y el resurgimiento de los miedos 
finiseculares de tono milenaristas, parecería agotar la posibilidad de esa espe-
ranza. Kumar considera que el utopismo vencerá la fragmentación si y sólo si 
se reafirma el deseo de instaurar la unidad resquebrajada en los intereses so- 
ciales o humanos.

Kumar advierte que la utopía sólo puede salvarse si se recupera el sentido 
global que lo entraña, o en sus palabras si se recupera la esperanza, esa que 
E. Bloch consideraba inherente a todo hombre y que F. Aínsa define como la 
cualidad esencial del homo sapiens en tanto que homo utopicus. Esta adver-
tencia de Kumar es el resultado de su análisis crítico de la obra de H. G. Wells 
quien mantuvo una relación dual con la utopía dado que escribió tanto eutopías22 
como distopías, pero que consideraba a la utopía como una forma de sociolo-
gía. El influjo de Wells de teorías darwinistas no le privó de reivindicar la esfera 
moral, en la utopía se conjugan ambas tanto la ciencia al servicio del hombre 
como el hombre velando sobre la ciencia. Un concepto clave es el de entropía 
traspolado a las ciencias sociales. Según Kumar, Wells estaba obsesionado con 
ese concepto de la termodinámica, es decir, esa tendencia al desorden que se 
manifiesta en los sistemas dinámicos y que rige el universo. Wells creía que 
el utopismo tenía la obligación moral de batallar incansablemente contra la en-
tropía social, cuando imaginaba al hombre vencedor escribía eutopías cuando 
imaginaba vencedora a la entropía describía distopías. El problema es el mis-
mo, la diferencia se manifiesta en el grado de esperanza en el hombre y su 
capacidad de establecer metas globales con la finalidad de mejorar el género 
humano y no beneficiar a un solo grupo privilegiado.

Conclusión

En este artículo he expuesto en el marco de lo que di en llamar “teoría de la 
utopía”, tres perspectivas diversas sobre el fenómeno del microutopismo y có- 
mo éste se halla ligado a la fragmentación social en tanto que dirige el impulso 
utópico hacia una falsa forma de utopismo que no es más que un avatar de la 
ideología. Por un lado, se expuso el caso de Nozick con su propuesta de una 
utopía de todas las utopías que deja abierta la puerta a una utopía global aunque 
no la pregona. La pregunta que podría hacérsele a los seguidores de Nozick es 

22 Se entiende por “eutopía” en el marco del enfoque literario a las utopías positivas, por con-
traposición a las distopías o utopías negativas.



86	 Lucas E. Misseri

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 75-88.

¿cómo asegurar, en el marco de un Estado mínimo, que una distopía o una forma 
de tiranía utópica no se sobrepondrá por sobre el resto? ¿Qué herramientas 
brinda el Estado mínimo para evitar una tiranía? La agencia de protección que 
menciona Nozick podría disolver el intento tiránico, pero ¿qué sucedería si ese 
intento viniese desde las mismas fuerzas de protección? Se vuelve al proble- 
ma de Juvenal: ¿quién vigila a los vigilantes? Aunque Nozick se manifestó a 
favor de una concepción antropológica caracterizada por la desigualdad o la 
diferencia parece tener cierta confianza en las capacidades de los seres hu-
manos bajo un Estado mínimo. Sin embargo, que haya un Estado mínimo no 
significa que no exista una agrupación que pueda monopolizar el ejercicio de 
la violencia e imponerlo a los más débiles. 

Por otro lado, el caso de José María Iraburu es un ejemplo de la mistificación 
que el microutopismo supone. La distinción entre “utópica” y “política” que pare-
ciera un intento de mediar entre lo privado y lo público, en realidad no es más 
que la vana pretensión de extirpar el factor político del pensamiento utópico, el 
cual es inseparable de ella, puesto que la utopía siempre fue un pensamien- 
to centrado en una polis. Por ello mismo algunos autores, incluso, la consideran 
un fenómeno genuinamente moderno porque no fue hasta la aparición de los 
proyectos urbanistas del Renacimiento (como los de Leon Battista Alberti y Fi-
larete, entre otros) que se empezó a pensar en una ciudad propiamente dicha y 
en ciudadanos. En ese marco en el que la planificación ha jugado un rol central 
y que es heredero del pensamiento de Hipodamo de Mileto23 es que se origina 
la reflexión utópica. Esta misma constituye un pensamiento holístico destinado 
a modificar el estado de cosas tomando como punto de partida la ciudad real, 
la sociedad real en un punto geográfico y tiempo específicos (los del autor) y a 
partir de ahí con las herramientas de la tradición y su propia inventiva genera un 
modelo que pretende perfeccionar lo real, para contrastarla y modificarla. En ese 
sentido, la utopía no puede ser otra cosa que política. Por tanto, la pretensión 
de asociaciones con fines, nobles o no, que constituyen microutopías no es 
válida, no son propiamente utopías sino una suerte de enmiendas al sistema 
que el utopismo buscaría modificar y en tanto que enmiendas de aquél no hacen 
más que contribuir a su permanencia. En este sentido, el microutopismo, por 
lo menos en tanto que no asuma su responsabilidad política deviene en una 
práctica ideológica.

Por su parte, frente a la postura del sociólogo indo-estadounidense Jagdish 
Krishan Kumar quien sostiene que la fragmentación social está ligada a la pérdida 

23 Quien, según Aristóteles en su Política, organizaba los dámeros de las polis según los grupos 
de artesanos.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 75-88.

Microutopismo y fragmentación social	 87

del “principio esperanza” (término acuñado por E. Bloch que representa la ca- 
pacidad de pensar en lo que todavía no es, pero puede ser); la pregunta que 
cabe hacerse es ¿cuándo sanarán las heridas de las guerras y del holocausto 
para que la humanidad recupere su esperanza? Es esta esperanza en lo hu-
mano, en la capacidad constructiva del hombre y en el respeto de su dignidad 
en tanto que ser viviente, la única que puede resurgir el “espíritu utópico” como 
lo definiera Dubois o esa “línea fundamental del pensamiento occidental” en 
palabras de Isaiah Berlin. El microutopismo es una adaptación a la fragmentación 
pero lejos está de ser un genuino utopismo, dado que en cierto sentido es una 
forma más de la ideología en el sentido que Mannheim atribuye a este término: 
es decir, una forma más de mantener el estado injusto de cosas, la desigualdad 
reinante, la hambruna, la ignominiosa distribución de los bienes, recursos y 
conocimientos en el mundo. Puesto que mediante los esfuerzos fragmentarios 
y sesgados de distintas asociaciones que no se plantean un objetivo global o 
que no buscan la inclusión de todos los interesados, la especia humana, sus 
logros en el mejor de los casos no son más que paliativos.

En este trabajo no se pretende desestimar los esfuerzos de muchas asocia-
ciones que luchan por objetivos nobles como la paz, la educación, la desaparición 
del hambre, mayor igualdad de derechos, etcétera (esas luchas que se podrían 
calificar de “microutópicas” en algunos casos cuando aglutinan un número con-
siderable de personas que se organizan en pos de la promoción de ese ideal o 
que se aíslan con la misma finalidad). Sin embargo, lo que se quiere resaltar 
aquí es que el utopismo tradicional sigue siendo el camino superador de esos 
esfuerzos parciales, dado que para que el cambio del status quo se lleve a cabo 
tiene que resolverse el tema de la fragmentación social en un diálogo que inclu-
ya a la mayor parte de los afectados. Lo que una asociación logra tras una lucha, 
la otra se bate por volverlo al estado anterior de cosas. En este sentido el uni-
versalismo comeniano parece haber divisado la raíz del mal social ya en el siglo 
xvii al pregonar la búsqueda no sólo de una justa distribución de los bienes sino 
también de los conocimientos. 

Debemos desear que incluso las naciones extremadamente bárbaras pue- 
dan ser ilustradas y liberadas de las tinieblas de la ignorancia, porque ellas 
forman parte de la humanidad y dicha parte tiene que acomodarse con su 
totalidad, y además, porque la totalidad no está entera si algo le falta. El cuerpo 
entero no puede sentirse bien si todos sus miembros juntos y cada uno por 
separados no se sienten bien.24 

24 J. A. Comenius, “An Anthology Selected by A. Molnár”, en A Perfect Reformation. Praga, 
Instituto Ecuménico de la Facultad Comenio de Teología Protestante, 1957, p. 48.



88	 Lucas E. Misseri

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 75-88.

En esta simple metáfora del pensador checo, Jan Amos Komenský “Come-
nio”, considerado el “maestro de las naciones” por su labor revolucionaria en el 
ámbito de la didáctica, se expresa el sentimiento de la tradición utópica: o se 
logra el bienestar general o el malestar aún se mantendrá. Es en este sentido, 
en el que se considera que la teoría de la utopía no debe adaptarse a la frag-
mentación social imperante sino contribuir a la unificación de los reclamos y 
transformaciones, siempre en el marco de lo que podría llamarse el respeto por la 
legítima diferencia, es decir, aquella que respete la dignidad y vida humanas.

Fecha de recepción: 27/07/2010
Fecha de aceptación: 20/12/2010


	EC10-00a-Preliminares
	EC10-00b-Índice
	EC10-01-De León
	EC10-02-Serra
	EC10-03-García
	EC10-04-Krotz
	EC10-05-Misseri
	EC10-06-Ruiz
	EC10-07-Ramírez
	EC10-08-Cueva
	EC10-09-Iracheta
	EC10-10-Validación
	EC10-11-Reseñas
	EC10-12-Propaganda



