¢.ES ARTE LA EXPOSICION DE CADAVERES
PLASTINADOS? REFLEXIONES SOBRE LA OBRA
DE GUNTHER VON HAGENS

JOAQUIN GARCIA-ALANDETE*

Resumen

L a plastinacion, procedimiento cientifico por el que se conservan los cadave-
res y adquieren una apariencia plastica, a la vez que permite la manipulacién
de los mismos, ha traspasado por obra y gracia de Gunther von Hagens los
limites del laboratorio y de las aulas de medicina para convertirse en arte, al
menos en cuanto son objeto de exposicién en galerias de arte de todo el mundo
y contemplados por el publico asistente a las mismas como tales. En el presente
trabajo se exponen una serie de reflexiones en torno al estatuto artistico de la
obra de Von Hagens a través de algunos de los elementos que inspira.

Palabras clave: plastinacion, cadaver, anatomia, arte.
Abstract

Plastination is a scientific procedure through dead body is preserved and ac-
quires plastic appearance, allowing its manipulation. This practice has gone

* Doctor en Psicologia. Profesor de la Facultad de Psicologia y Ciencias de la Salud, de la
Universidad Catodlica de Valencia, Espafia, ximo.garcia@ucv.es

€9> EN-CLAVES del pensamiento, afio V, niim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



@ Joaquin Garcia-Alandete

beyond the limit of laboratory and the classroom of Medicine, becoming art,
whereas the dead body is object of exhibition in art galleries around the world
and contemplated as such. In this paper are exposed some reflections on artistic
status of Von Hagens'’s work of art, through some elements that it inspires.

Key words: plastination, dead body, anatomy, art.

Plastinacion, o de la transformacion de lo natural
en artificial, de la persona en objeto, de la disecciéon
anatémica en creatividad artistica

Como es sabido, la plastinacion es un procedimiento técnico que permite la
preservacion de material bioldgico, creado por el artista y cientifico Gunther von
Hagens en 1977, consistente en la extraccién de los liquidos corporales y su
sustitucion por productos quimicos. La finalidad directa de la plastinacién es la
conservacion de material bioldgico para la ensefianza de la anatomia, el cono-
cimiento del cuerpo humano, si bien su uso se ha extendido, por parte de Von
Hagens, a la exhibicion en galerias de arte y museos, en forma de exposiciones
denominadas genéricamente BodyWorlds. Desde su inicio en 1995, mas de 30
millones de personas en todo el mundo han visitado sus exposiciones.

La plastinacion de cadaveres humanos ha ocasionado encendidos debates
sobre su legitimidad ética, asi como su exhibicién publica ha ocasionado discu-
siones sobre su legalidad. En varios paises de todo el mundo, como Francia,
China, Estados Unidos y México entre otros, esta practica museistica ha sido
criticada fuertemente, cuando no expresamente prohibida por las autoridades.
En Alemania, autoridades locales de Augsburg prohibieron en 2009 a Von Ha-
gens la exhibicion de dos cadaveres plastinados en una postura que reproduce
el acto sexual. Y precisamente en México ha tenido lugar una exposicién de
los cadaveres plastinados de Von Hagens, la Body Wordls & Un viaje por el
corazon, en el Museo Universum de ciencias de la Universidad Nacional Auté-
noma de México (desde el 3 de septiembre de 2010 hasta el 27 de febrero de
2011). En la web de la propia UNAM se presenta este acontecimiento como una
“exhibicion educativa sobre la anatomia, la fisiologia y la salud humana”." No
ha pasado, ciertamente, desapercibida esta exposicion, difundida profusamente

TUNAM, “Exposiciones. Un viaje por el corazon” http://www.universum.unam.mx/bodyworlds/viaje-
porelcorazon.php, puede visitarse el promocional de la exposicién. (consulta: 3 de junio de 2010)

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



¢ Es arte la exposicion de cadaveres plastinados? @

en los medios de comunicacion y visitada por mas de 220 mil espectadores, o
cual da una idea de su atractivo para el comun de los mortales.

Obviamente, no han faltado voces y valoraciones negativas sobre Body
Worlds, pero para Von Hagens, la respuesta a los criticos y detractores de
la exposicidn de cadaveres plastinados es sencilla y clara, tal y como sefiala
Costa:

El problema de los criticos es que en su mayoria no vienen a la muestra, pero
se creen con derecho a decir lo que la gente debe ver o no ver. En Europa,
hace 500 afios, esto era normal; habia disecciones publicas en los llamados
“teatros de anatomia”. Yo reestablezco lo que era normal yz que aun es nor-
mal en pequeios museos de anatomia del mundo, a los que nadie va porque
los especimenes no son buenos.?

Ciertamente, no se trata de objetos cualesquiera, sino de cuerpos de seres
humanos fallecidos. Desde un punto de vista estrictamente cientifico, la plas-
tinacién supone la transformacién de un cuerpo en estado natural a un cuerpo
artificial. Los procesos naturales de la corrupcion se ven detenidos al alterarse
quimicamente el estado del cuerpo. Lo natural, pues, de algun modo se ve
transformado en artificial. De hecho, la contemplacion de un cuerpo plastina-
do da la impresion de estar escudrifiando un objeto plastico, con una textura
plastica. Quien ha sido persona se ha transformado en cosa, en objeto, ha sido
cosificado. Asistimos con la plastinacion, pues, a dos transformaciones: lo na-
tural en artificial, lo personal en objetual. Estas dos transformaciones permiten
a Von Hagens la transformacion del cuerpo de recurso metodolégico para la
ensefanza de la anatomia o la investigacién, siguiendo la estela de Vesalio y
Da Vinci, a obra artistica.’

Asi pues, un cadaver plastinado como obra de arte es algo que ha experi-
mentado una transformacion, podria decirse, ontoldgica: un organismo bioldgico
que sigue una serie de procesos naturales en un objeto plastico incorruptible, un
cuerpo humano en naturaleza muerta —valga el empleo de las expresiones—,
un recurso docente en una obra de arte.

2 Flavia Costa, “Entrevista con Gunther von Hagens. Anatomia, o la belleza interior”, en Clarin.
com, http://www.clarin.com/suplementos/cultura/2001/12/15/u-00501.htm (consulta: 28 de mayo
de 2009).

3 Rodrigo Zapata, “La dimension social y cultural del cuerpo”, en Boletin de Antropologia, nim.
20, 2006, pp. 251-264.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



@ Joaquin Garcia-Alandete

Art-est-ética en torno a la exposicion
de cadaveres plastinados

La conservacion de cadaveres mediante su manipulacién, mas o menos so-
fisticada y mas o menos exitosa, no es una novedad. De sobra son conocidas
las practicas momificadoras de culturas como las precolombinas y la egipcia. Y
conocida es también la autopsia de cadaveres para el conocimiento anatémico
del cuerpo humano, como por ejemplo por parte de Vesalio entre otros, asi
como los conflictos morales e ideoldgicos desatados por tal practica —oposicion
y condena por parte de la Iglesia catdlica, por ejemplo. Desde la antigledad
el ser humano se ha sentido compelido a salvaguardar los cuerpos de sus
seres queridos o sociopoliticamente relevantes —faraones y otras autoridades
politico-religiosas— de los efectos de la naturaleza, del proceso de corrupcion
y, finalmente, desapariciéon material. Estas practicas tenian un sentido funda-
mentalmente religioso.

La exposicion museistica de cadaveres momificados procedentes de la
antigiedad no suscita debates éticos, ya que son entendidos en sus funciones
originales —religosa y politica— y ubicados en su contexto espacial y temporal
—determinadas culturas antiguas—, especialmente cuando su exposicién esta
revestida de la autoridad de lo cientifico. La finalidad de exponer cadaveres
momificados en museos de historia antigua, por ejemplo, no es artistica, sino
cientifico-cultural. Son una herencia de la cultura y la historia de las civilizacio-
nes, por tanto del ser humano, y una fuente de conocimiento y comprensiéon de
sus costumbres y preocupaciones a lo largo del tiempo.

No ocurre asi con la exposicion de cadaveres plastinados por parte de Von Ha-
gens. Este cientifico-artista expone cadaveres de personas que han vivido hasta
tiempos tan recientes como meses atras de su plastinacion. Se trata de cuerpos
que pueden ser contemplados por familiares, vecinos y amigos, aun cuan-
do no sean reconocibles debido a la falta de dermis —Von Hagens desolla los
cadaveres en el proceso de plastinacion. Se trata de cuerpos que, ademas,
son moldeados por Von Hagens en sus posturas, llegando incluso a dotarles
de cierta disposicién dinamica; asi, se pueden observar cadaveres montando a
caballo, jugando ajedrez o baloncesto o, incluso, haciendo el amor. A muchos
esto les parece grotesco y extremadamente irreverente e inmoral con el cuerpo
de quienes han sido personas vivas hasta hacia poco. Sencillamente, a muchos
no parece necesaria la exposicion de estos cuerpos plastinados. Von Hagens
argumenta que su intencién es fundamentalmente pedagogica, pretende que
los cuerpos plastinados muestren a los espectadores como son ellos mismos
por dentro, cdmo son sus organismos, como son ellos mismos en definitiva.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



¢ Es arte la exposicion de cadaveres plastinados? @

La consideracion puramente estética de los cadaveres plastinados se ve
contaminada y coartada por las implicaciones éticas de su exposicidén publica.
A pesar de todo, la asistencia a las exposiciones de cadaveres plastinados por
parte de Von Hagens barre taquilla alla donde tienen lugar, contandose ya en
varios millones sus espectadores en todo el mundo. A mi entender, la cuestidon
puede reducirse a dos planteamientos contrarios:

1. El cadaver de una persona no puede jamas bajo ningun concepto ser
objeto de exposicién. Se aceptaran las exposiciones de momias antiguas, te-
niendo éstas un interés fundamentalmente antropolégico y cultural, cientifico
por tanto, no artistico. Asimismo, es aceptable el uso de cadaveres humanos
a efectos de ensefianza de la anatomia y de medicina forense en facultades
de Medicina, nunca en museos o galerias de arte. La exposicidon en un aula de
medicina no tiene nada que ver con la exposicion en una galeria de arte: en
ésta, el cuerpo se convierte en un objeto de contemplacién estética, mientras
que en aquélla cumple una funcion estrictamente pedagogica. Mayormente, un
cadaver humano conservado no puede ser considerado bajo ningun concepto
una obra de arte, por razones varias: no es resultado de un proceso creativo,
no es un objeto propiamente, no tiene per se nada digno de ser considerado
artistico. La dignidad de la persona que fue el cadaver hace invalida éticamente
cualquier exhibicion “artistica” del mismo o cualquier otro uso que aspire a fines
puramente estéticos.

2. El cadaver de una persona no es la persona, con lo que el uso que pueda
hacerse del mismo, excepto aberraciones, no puede tener la misma consi-
deracion y valoracion ética que se tiene con las personas vivas. El hecho de
exponer en salas de museos y en galerias de arte cadaveres plastinados no es
un atentado a la dignidad de sus antiguos poseedores, maxime si la intencion
del exhibidor es éticamente correcta. Por otra parte, la creacion o no de un ob-
jeto no puede ser criterio excluyente de lo que ha de ser considerado una obra
de arte, pues la simple eleccion de un objeto para su exposicion ya puede ser
considerado un acto de transformacion de un objeto cualquiera en artistico
—recuérdese el caso Duchamp, con su urinario, con los debates que suscitd
acerca de qué es o no es arte y los desarrollos del anti-arte posteriores.

A mayor abundancia, en el caso de los cadaveres de Von Hagens, si hay
un proceso de transformacion, ya que pasan de un estado natural a un estado
artificial, son sometidos a un proceso quimico que altera los naturales procesos
de descomposicién y permite su conservacion indefinida, asi como su mani-
pulacién. En este punto, ademas, los cadaveres plastinados de Von Hagens
son trabajados de modo que adquieren posturas, obviamente, nada naturales
para un cadaver, como mas arriba se sefialé. Considerando esto, los cadave-

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



@ Joaquin Garcia-Alandete

res plastinados pueden ser considerados obras de arte: son usados como tales,
son expuestos en contextos formalmente artisticos y, finalmente, son conside-
rados como tales por parte de los espectadores —cuestion que abordaremos
mas adelante. Son un producto, podria decirse, del proceso de construccion
social del cuerpo,* en este caso de cuerpos muertos tratados quimicamente
para su conservacion y exposicion.

Valgan como refrendo de estas palabras las siguientes de Goellner y Souza
a proposito del peculiar body-art de Von Hagens:

[...] el estatuto del cuerpo pasa de la exclusion a la completa exhibicion. Si
durante muchos siglos, bajo el dominio de una determinada tradicion filosofi-
ca religiosa, el cuerpo sufrio todo tipo de exclusién y se tenia que preservar,
inviolado por la ciencia y por las técnicas, en las ultimas décadas paso6 a ser
objeto de culto, reconocido como espectaculo magnifico, protagonista de un
total y radical exhibicionismo en las ciencias, en las artes y, principalmente,
en los medios de difusidon. El conocimiento del cuerpo coincide cada vez
mas con la exhibicion del cuerpo, aunque sea sin vida, y el arte de Hagens
muestra que el cuerpo muerto sigue siendo performantico, se sigue adoran-
do, negociando y, sobre todo, exhibiéndose ininterrumpidamente. Si el cuerpo
vivo de muchos artistas se puede ver como una obra de arte, ahora el cuer-
po muerto también gana el mismo estatuto. Exponer cadaveres plastinados
puede ser chocante, indecente o vil para muchas personas; una estupidez o
una banalidad. También puede ser educativo y hasta artistico. En realidad,
todo paso a ser una posibilidad, y en el reino de las posibilidades, todo puede
ser, puede ser que sea, puede dejar de ser. El cuerpo, vivo o muerto, es una
performance, un medio, un hecho.®

Situémonos en el segundo de los puntos de vista considerados mas arriba.
Desde el mismo, los cadaveres plastinados pueden ser considerados obras de
arte por razones diversas: son sometidos a un proceso creativo-transformativo,
son expuestos en contextos formalmente artisticos y son considerados por el
espectador como obras de arte.

Ya he sefialado mas arriba que la plastinacién consiste en un proceso de
conservacion de material organico mediante la eliminacion de liquidos naturales
y su suplantacion por sustancias quimicas. Con ello, ademas de la conserva-

4 Cristina Micielli, “El cuerpo como construccién cultural”, en Aisthesis, num. 42, 2007, pp.
47-69.

5 Silvana Goellner y Edvaldo Souza, “La estética de los cuerpos mutantes en las obras de
Sterlac, Orlan y Gunter von Hagens”, en Opcién. Revista de Ciencias Humanas y Sociales, nim.
23,2007, p. 128.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



¢ Es arte la exposicion de cadaveres plastinados? @

cion, se consigue la plastinacién del tejido, que adquiere una textura plastica y
moldeabilidad. Si para considerar algo, cualquier objeto, como obra de arte se
exigiera un proceso de transformacioén, por minimo que fuera —lo que, como
se sabe, no es necesario desde Duchamp— este requisito es cumplido por los
cadaveres plastinados. Los cadaveres son la materia prima sobre la que se lleva
a cabo un proceso creativo, en el sentido de aportar o dar lugar a alguna cualidad
original a un objeto que previamente no se encontraba en el mismo, alterando
su apariencia de manera significativa o, incluso, su naturaleza propia. Y es en
este sentido que los cadaveres plastinados incluyen un momento de creacion,
de transformacion creativa, pues pasan de ser materia organica vulnerable a los
procesos naturales de descomposicion a ser materia plastica incorruptible. De
algun modo, la plastinacién supone una transformacion ontolégica del cadaver
y, con ello, de su status. De mero cadaver se pasa a objeto sometido a procesos
creativos por los que cobra una nueva naturaleza.

Como ya se ha indicado, desde la conocida polémica que suscitara Marcel
Duchamp con su urinario, la cuestion de la transformacion creativa por parte
del artista pasé a un segundo plano, cobrando protagonismo el acto electivo
por parte del mismo como criterio artistico. Con indiferencia hacia los criterios
de buen o mal gusto, un objeto puede cobrar estatuto de obra de arte con tal de
que el artista lo elija como tal. Los ready-made de Duchamp dieron lugar a un
encendido debate en el que se cuestionaba el caracter pontifical de los criterios
estéticos del sistema-arte sobre lo que podia ser considerado o no una obra
de arte. La simple eleccién del artista basta. Pues bien, podria ocurrir algo
semejante en el caso de los cadaveres plastinados de Von Hagens. Verdad es
que el mismo cientifico-artista afirma que con sus exposiciones persigue fines
fundamentalmente didacticos, pero no es menos verdad que tienen lugar no en
aulas sino en museos y galerias de arte, con lo que ya hay en ello una eleccion
de los cadaveres como obras artisticas. Esto es posible gracias a la disolu-
cion de los sistemas estéticos de nuestros dias® y a la incapacidad del sistema-
arte de imponer criterios absolutos acerca de lo que es arte o no. Es el artista el
que elige, al menos a modo de propuesta para el espectador potencial, lo que
es una obra de arte.” Esto sucede en el caso de los cadaveres plastinados de
Von Hagens. A juicio de Benavente:

8 Arthur Danto, Después del fin del arte. El arte contemporéaneo y el linde de la historia. Barcelona,
Paidés, 1999; Donald Kuspit, El fin del arte. Madrid, Akal, 2006; Francisca Pérez Carrefo, Estética
después del fin del arte. Ensayos sobre Arthur Danto. Madrid, Visor, 2005.

7 Simén Marchan, La estética en la cultura moderna. De la llustracion a la crisis del Estructu-
ralismo. Madrid, Alianza, 2000.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



@ Joaquin Garcia-Alandete

¢ Podriamos considerar obras de arte estos cadaveres plastificados? En un
primer momento uno tiende a interpretar como arte toda cuspide representa-
cional. Luego esta interpretacion se hace mas vaga al recordar el estatus
nuevo con que la obra de arte ingresé al siglo xX. ¢Basta el reconocimiento
de un objeto por parte del artista para que éste se convierta en una pieza de
arte? ¢ Basta reconocerse como artista para adquirir este poder? Segun Du-
champ si, abriendo de paso el camino a una democratizacién de incalcula-
bles consecuencias. Todo el arte moderno deriva de los cuestionamientos de
Duchamp, quien con sus postulados nublaba de ironia todo el arte hacia
adelante. En este aspecto, la incerteza quedé zanjada como una estrate-
gia constitutiva de las practicas estéticas, de este modo, las puertas siempre
han estado abiertas para el ingreso de nuevas modalidades y propuestas. La
inteligencia de Hagens detectd desde un principio esta ventanay los alcances
estéticos de su invencidn. Ahora bien ¢ son estas representaciones, “escultu-
ras” como él les llama? Esta audaz irrupcion en el campo estético nos lleva
a redefinir conceptos, uno de ellos es la escultura, género practicamente
fundacional del mundo arte.?

Por otra parte, la cuestién de lo bello versus lo feo no puede tampoco
constituirse en criterio estético para dilucidar lo artistico de lo no artistico. Lo
artistico no tiene por qué coincidir con lo bello. Sabido es que, al menos desde
el siglo Xix hay una corriente estética de lo feo, de lo terrible, de lo perverso
incluso —Blake, Shelley, Byron, Sade—, que reclaman el estatuto de catego-
rias estéticas.® También esto puede aplicarse a los cadaveres plastinados de
Von Hagens. Ciertamente, su vision no resulta agradable. Puede ser, incluso,
desagradable, inquietante, visceralmente repulsiva. Pero acaso deberian ser
bellos los cadaveres plastinados para ser consideradas obras de arte? ; Acaso
lo feo, horrible e inquietante no puede ser artistico? La “obra” de Von Hagens
seriaincluible en lo que se ha venido a denominar «arte abyecto», sobre el cual
reflexiona Farina:

En las artes visuales, el arte abyecto, representado por artistas como David
Nebreda, Orlan, David Ho, Cindy Scherman, Joachim Luetke, Ashley Wood,
Damien Hirst, Von Hagens o Adriana Varejao, entre otros, seria una reaccion
a la asepsia del arte conceptual, a lo lavado y anestésico de lo conceptual
que se responde con una necesidad de recuperacion violenta de los humores
del cuerpo, de sus secreciones y excrementos, de sus relaciones eréticas y

8 Carlos Alberto Benavente, La rebelion contra el cuerpo. Acerca de la introduccion del cadaver
en las practicas artisticas contemporaneas. Universidad de Chile, Tesis, 2005, p. 61.
9 S. Marchan, Introduccion a la estética y la teoria del arte, vol. 1. Madrid, UNED, 2008.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



¢ Es arte la exposicion de cadaveres plastinados? @

mérbidas, de lo anormal, de lo bizarro y de la muerte. Jean Claire dice que
hasta ahora el objeto de arte nunca habia llegado tan cerca de la escatologia
y, paraddjicamente, nunca habia sido tan bien acogido por las instituciones
culturales, tratado casi como un “arte benigno” y académico en todo el mundo
occidental.

Lo que algunos criticos y tedricos del arte han llamado Nueva Carne se
refiere a una tendencia dentro del arte abyecto, a una “nueva estética perver-
sa del cuerpo”, una estética que se ejercita en las mutaciones contempora-
neas del cuerpo, que se explayan por las mas distintas expresiones del arte
y de la filosofia. La abyeccion y el horror, la ironia y la desmoralizacion de la
moral son sus rasgos inherentes, que se manifiestan de muchas maneras,
pero, invariablemente, en la mutacién de la materia humana. Esa mutacion,
que indica su especificidad dentro del arte abyecto, tiene que ver con la
celebrada complicidad entre los avances cientificos y tecnolégicos que ope-
ran, directa e indirectamente sobre la forma humana. La “nueva carne” (una
expresion que tal vez genere demasiados problemas discursivos como para
adoptarla incondicionalmente) trata de articular las acciones estéticas mas
radicales dentro del arte abyecto, empefadas tanto en reinventar el cuerpo
humano como la realidad de lo que lo rodea, con visibles repercusiones en
el territorio ético y politico. Entre ellas, la busqueda de la inmortalidad para
lo humano a través de la lucha contra la contingencia y el designio fatal de lo
divino, cuyos desdoblamientos actuales remiten a la histdrica alianza entre
biologia y tecnologia.®

Por bizarro que pueda resultar exponer cadaveres plastinados en galerias de
arte, ello no obsta a su consideracién como obras artisticas. A pesar de lo dicho,
el propio Von Hagens no considera los cadaveres obras de arte, ni exposiciones
artisticas su exhibicién en contextos formalmente artisticos. Al respecto:

Estos especimenes no son obras de arte, aunque es cierto que el efecto en
los visitantes esta mas alla de la informacién: la gente se conmueve emo-
cionalmente. Mi “arte anatdomico” es una presentacion estética-instructiva del
interior del cuerpo. El componente estético ayuda a que el impacto sea mas
agradable. Cuando usted se pinta los ojos no deviene una obra de arte: s6lo
trata de presentarse mejor. Lo mismo estos especimenes: no son obras de
arte, porque la plastinacion tiene un fin pedagdgico, mientras que el arte no
tiene ningun fin."

10 Cynthia Farina, Arte, cuerpo y subjetividad. Estética de la formacion y pedagogia de las
afecciones. Universitat de Barcelona, Tesis, 2005, pp. 265-266.
"'F. Costa, op. cit.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



@ Joaquin Garcia-Alandete

Von Hagens contrapone la funcionalidad o utilidad de los cadaveres plasti-
nados, pedagodgica, a la falta de finalidad del arte, a su falta de utilidad o uso
funcional. Pero esto, a mi entender, no es suficiente, ni siquiera la postura del
propio Von Hagens. Puede que, a su pesar, los cadaveres se hayan convertido
en objetos de contemplacion estética, en contextos formalmente artisticos a los
que la gente acude a ver arte, normalmente. Lo quiera o no, se han convertido
a pesar del “no-artista” de Von Hagens en obras artisticas.

Como he seinalado ya, los cadaveres plastinados no son expuestos en au-
las universitarias, sino en contextos tales como museos o galerias de arte. Y
;qué va a contemplarse a una galeria de arte sino una obra de arte? La sola
exposicidon o colocacioén, la ubicacion de un objeto cualquiera, con una intencio-
nalidad expositiva directa —obviamente, el mobiliario que hay en una galeria
no son obras de arte; pero podrian ser considerarse tales con el solo hecho de
quererlo asi, de presentarlo asi— en un contexto formalmente artistico confiere
estatuto artistico a lo expuesto, se quiera o no. Puede resultar, como se decia,
feo, incluso aberrante, pero obra de arte al fin y al cabo.

A mayor abundancia, en tales contextos expositivos, los espectadores acuden
con el fin de contemplar cadaveres plastinados, movidos por la curiosidad y el
morbo. Dificilmente podran describir los cadaveres como cosas bellas, pero esto
no es impedimento para que sean arte, como ya he sefialado. Puede, asimismo,
que no sean capaces de declarar que acuden en busca de arte, pero el hecho
es que acuden a un contexto artistico, y pueden someter a juicio y valoracion es-
tético-artistica lo que alli contemplan. El espacio y sus aspectos formales se
impondrian incluso al juicio y a la valoracién del espectador: en una galeria de
arte, lo que se contempla, quiérase o no, es arte y no otra cosa. Y cabe sefalar
que, en el caso de los cadaveres plastinados, lo que el espectador contempla
es algo nunca visto, es algo absolutamente original, con la fuerza estético-
contemplativa que tiene el hecho:

Hablar de espectador no es lo mismo que adoptar el punto de vista institu-
cional; el espectador es un cliente, un miembro del conjunto de los consumi-
dores o de una comunidad ideoldgica en torno al arte: es quien aprecia la
obra tal como le es presentada. Su relacion con lo nuevo esta regulada por
la institucion. Pero [...] lo que me interesa en calidad de individuo que desea
frecuentar una obra es saber si tiene poder de innovacién, no en términos de
mercado [...], sino en términos de experiencia. Y aquello de lo que el sujeto
tiene experiencia es la originalidad.'?

2 Jacques Aumont, La estética hoy. Madrid, Catedra, 1998, pp. 238-239.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



¢ Es arte la exposicion de cadaveres plastinados? @

Esta cuestidn de la originalidad tiene, creo, su peso importante en el caso
de las exposiciones de Von Hagens. Uno acude a ellas cautivado por el he-
cho de convertirse en directo contemplador de algo realmente inaudito, nunca
visto: cadaveres humanos desollados en posturas que emulan a los vivos, el
interior de su propio cuerpo, el desvelamiento de lo oculto. Y, en cuanto a su
papel en el mundo del arte actual y abundando en alguna de las ideas ex-
puestas, quiza cabe aplicar a las exposiciones de cadaveres plastinados las
siguientes palabras de Lopez en un articulo sobre la muerte en el arte:

Su interés no sera lo mas bello, sino crear su propia version del cuerpo, los
crimenes o el muerto. jRestitucion de la muerte? Las ceremonias fune-
bres abandonadas en nuestro tiempo reciben un nuevo impulso ritual en los
museos, en el espectaculo del arte y bajo la mirada atenta de miles de es-
pectadores: pareciera que los museos fueran nuevos cementerios, o en todo
caso unos tanatorios muy asépticos. La inmensa sombra de la ausencia del
muerto se proyecta sobre nuestro mundo y todas sus estéticas.'®

A modo de nuevos templos que exigen sus propios rituales, las galerias de
arte y el paseo por entre sus obras se han convertido en los elementos me-
diante los cuales el individuo contemporaneo entra en relaciéon con la muerte,
relacién particular y no acostumbrada, contenida y detenida en los cadaveres
de Von Hagens.

Contemplacion de lo oculto y conjuro de la muerte

Los cadaveres plastinados ofrecen la oportunidad de contemplar lo que en
condiciones normales nos esta vedado: el interior de nuestro organismo, a tra-
vés de la contemplacion de un organismo ajeno, en virtud de la universalidad
anatomica. Se trata de cuerpos a los que se ha despojado de la frontera visible
de la dermis y que dejan penetrar la mirada, inquisitiva y morbosa, en su interior,
intimo y personal hasta el momento de la plastinacion. Lo interior se exterioriza
hasta el punto de la pura visibilidad directa, sin impedimentos fisico-organicos
y sin necesidad de mediaciones técnicas en el acto contemplativo; supone la
liberalizacion absoluta del comercio carnal y del voyeurismo, elevados ambos
a rangos de arte y contemplacion estética, respectivamente:

13 Olga del Pilar Lopez, “El crimen del arte”, en Co-herencia. Revista de Humanidades, nam.
2, 2005, p. 110.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



@ Joaquin Garcia-Alandete

Denuncia social, apogeo performantico, eliminacion de las diferencias entre
el cuerpo organico y el cuerpo artistico, escaneamiento y virtualizacion de los
organismos, esas experiencias artisticas nos dicen que en todo momento es
necesario reinventar y visibilizar el cuerpo. Hacerlo performéntico y fotogéni-
co, no solo en su exterior, sino igualmente en el interior de su piel. Todo se
debe mostrar, ver, comercializar y adorar. Asi, las fronteras del cuerpo se ven-
cen y traspasan progresivamente, tanto en la ciencia y en la técnica como
en el arte. Ello no quiere decir que los misterios se revelan completamente.
Siempre que se vencen algunas fronteras, otras tantas aparecen, nuevos
misterios nos seducen. Y el cuerpo sigue siendo una fuente de crecientes e
incansables blusquedas y desciframientos.™

La exhibicion de cadaveres plastinados, esculturas organicas detenidas en
sus naturales procesos, es una gramatica con la que trata de descifrarse, y con
ello desvelarse, ante la mirada profana lo que ordinariamente se halla oculto e
inaccesible, el interior del cuerpo, el ser visceral al que la mirada no alcanza.
Quiza anida en la contemplacion de cadaveres plastinados el interés que sus-
cita a todo individuo el convertirse en secreto observador de la intimidad ajena,
una especie de voyeurismo connatural al ser humano. Ver sin ser visto es un
ingrediente importante de las exposiciones de Von Hagens.

El desvelamiento del interior organico en un cuerpo muerto, asimismo, po-
dria ser experimentado como una ocasién u oportunidad para contemplar de
cerca el rostro de la muerte sin la aprensiéon que un cadaver, en estado natural,
ocasionaria. A mi parecer, la natural aversion a la vez que curiosidad por la
muerte esta presente en el espectador que acude a contemplar los cadaveres
plastinados. Es la curiosidad escatoldgica. El anonimato, a la vez que la certeza
de que uno se halla ante lo que ha sido una persona que ha vivido, pensado,
sentido, amado, sufrido como puede hacerlo uno mismo, acrecienta la atraccién
que provocan los cadaveres expuestos. La identidad personal resulta absolu-
tamente borrada del cuerpo que le fue material sustento, y ello causa cierta
zozobra: 4 qué es, al fin y al cabo, la persona? ; Qué es el cuerpo? ;Donde y co-
mo su unidad y su diferencia? La contemplacion de los cadaveres plastinados
promueve el desdoblamiento de la conciencia entre lo vivo contemplativo y lo
muerto contemplado, lo vivo con identidad personal y lo muerte desposeido de
toda cifra de identidad, toda vez que desde la conciencia de la propia mortalidad
y de la posibilidad de, una vez fallecido el espectador, convertirse en objeto de
contemplacion ajena.

4'S. Goellner y E. Souza, op. cit., p. 129.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



¢ Es arte la exposicion de cadaveres plastinados? @

También en la actitud del espectador, pues, lo quiera o no Von Hagens, hay
algo que va mas alla de sus intenciones pedagdgicas, y que escapan a su control.
El muestra el interior de cuerpos anénimos, pero el espectador busca el alma
personal. Lo visible da lugar a un interrogante sobre lo invisible. La tanatofobia,
la natural aprension a la muerte no necesariamente neurética, parece encontrar
en las exposiciones de Von Hagens una valvula de escape, una oportunidad
para su conjuro. Estas exposiciones permiten contemplar tan de cerca y tan
desnudamente la muerte, a través de los cadaveres plastinados, que resulta
inofensiva, que pierde mordiente su poder de desinstalacion existencial. Uno
puede pasear entre los cadaveres, detenerse en la contemplacion, escudrifiar
los detalles de los tejidos, etcétera.

Von Hagens promueve una estética, una estética de la muerte. Muerte, por-
que la escultura es la muerte de la piedra; la musica, la muerte del silencio,
etcétera. Pero, y he aqui lo novedoso del performance de Von Hagens: sus
modelos son la muerte del cuerpo humano muerto. Mostrar un cadaver es
ponerlo ante la muerte para exorcizarla. El performance Mundos corporales,
entonces, como experiencia estética, al colocar el cuerpo, el texto-cadaver
plastinado mata la cosa que representa: la muerte. Claramente, estamos en-
tendiendo que es una muerte de la muerte. Es decir, la plastinacion insiste
en que la presencia somatica del cuerpo muerto sea magnificada como una
eternidad y vista como un objeto-fetiche, sirve para gozar. Poner la muerte
muerta es la forma en que Von Hagens anuda de otro modo un goce: hace
del goce desaforado de la pulsion de muerte, un goce que puede incluirse en
el espectro de un sentido estético.

[...]

En algun momento de nuestra vida, hemos estado, inevitablemente, es-
timulados a ver un cadaver. En la calle, en el ataud, en la pantalla televisiva
o en el relato del descriptor. La experiencia no deja de ser extrafia porque, la
mayor de las veces, deseamos ver un muerto para luego rechazar en algun
momento la mirada sobre él. Pero, no siempre sucede asi. Con un objeto-
escopico-neutro, un extrafo, por ejemplo, puede pasar que hay, mas bien, un
momento de fascinacién; la mirada se prolonga, incluso con curiosidad, mas
aun si esta en la atmasfera de lo estético.'

La muerte, a través de los cadaveres plastinados, organicas estatuas plas-
tificadas, parece convertirse en objeto proximo y controlable. Permiten ver sin

5 Eder Garcia, “El cadaver como texto estético (avatares semioticos de la necroscopia)’, en
Folios, num. 26, 2007, pp. 108-109.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



@ Joaquin Garcia-Alandete

ser visto, escudrifiar sin ser descubierto, deseo de todo voyeur. Lo inconsciente
psiquico, pues, podria verse liberado y satisfecho en sus pulsiones tanaticas en
algun modo y medida a través de la contemplacion plastinico-cadavérica. Resul-
tan aventuradas estas reflexiones, pero no me parecen del todo desacertadas.
Alfiny al cabo, se trata de cadaveres humanos contemplados por espectadores
humanos que saben que, también ellos, han de morir y convertirse en cadave-
res. Es como contemplar el futuro que a uno le espera, anticiparse al tiempo y
a la naturaleza, controlando a través de la contemplacion estética la fuerza y la
determinacién de los procesos naturales a los que se esta sometido.

Hay en ello, también, un fendmeno, no por inconsciente inoperante, de ba-
nalizacion de la muerte, de despojamiento de su poder sobre el hombre, sobre
su psique. El terror mortis es conjurado y resuelto mediante la contemplacién a
voluntad del espectador. Se trataria de una especie de inmortalidad. Como si
contemplar inquisitivamente un cuerpo muerto supusiera, de algun modo, una
inversion de poderes, mediante la cual la victima acostumbrada se convierte
en agresor, el dominado en dominador. La consciente satisfaccion de la mor-
bosa curiosidad por aquello que aterra irrumpiria en lo inconsciente a modo de
balsamo existencial:

[...] las obras de Hagens son una promesa de inmortalidad. Una promesa
que tiene mucho de locura por supuesto, sin embargo, esta locura parece
impermeabilizarla del fracaso. El tratamiento que recibe la carne en su in-
vencion eterniza artificialmente la materia. Detiene virtualmente la muerte o
en su defecto, la prolonga. Estas esculturas entrafian en si mismas un deseo
generalizado vaciado a través de ellas. Como esculturas que son, congelan
todo lo que la corporalidad arrastra: humores, poses, movimientos. Es mas,
agregan cualidades nuevas tornando siniestra la mirada y macabra la sonrisa.
Todas estas figuras plastinadas atraviesan a quien las ve, proyectando sus
ojos de vidrio a través de la carne que ellos han vencido. El truculento rigor
mortis las delata. Una carcajada silenciosa lo confirma. Esta oscura sonrisa
perfectamente podria venir de ese cuerpo consciente de si mismo, de ese
espiritu que se entrega aun después de la muerte para fundirse con la vida.
Este antecedente (la entrega voluntaria) hace aun mas problematica la mues-
tra, pues detras de toda esa carne tan violentamente roja y repulsiva no hay
mas que legitimas ambiciones y esperanzas.

Toda esta carniceria no es mas que el resultado de la confluencia entre
la afiebrada imaginacion de un cientifico y las desesperadas aspiraciones de
eternidad de un publico vacio. La plastinacion actia como el catalizador de es-
tas dos vertientes provenientes del horror de no ser. El mismo horror padre
de todas las religiones. Esto signaria la exposicion como un evento sagrado

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



¢ Es arte la exposicion de cadaveres plastinados? @

cuya literalidad lo oscurece y lo denigra, no obstante, consagraria a la ciencia
como una vertiente de la magia que en estos tiempos repletos de nuevos
paganismos seria un revulsivo inevitable, algo asi como la confirmacion de
energias que el propio ser humano proyecta.'®

A modo de nuevo sacerdocio, de original mediacion entre las fuerzas de la
naturaleza —la muerte inexorable— y el hombre, la exhibicidon de cadaveres
plastinados consagra el tiempo al cuerpo, invirtiendo la natural correspondencia,
pues la natural consagracion es la del cuerpo al tiempo. La finitud es transgre-
dida en virtud de los poderes de lo cientifico y sus imperativos son respondidos
mediante la gramatica del arte.

La obra de Gunther von Hagens goza, a mi entender, de un estatuto artistico
paraddjico, pues, por una parte, no nace con una intencién declaradamente
artistica por parte de Von Hagens pero, por otra parte, ha alcanzado tal esta-
tuto en virtud de la indefinicion contemporanea de lo artistico, su ubicacién en
contextos formalmente artisticos y la aceptacién por parte del mercado de con-
sumo de arte. El derrumbe de los sistemas que pontificaban sobre lo artistico y
la posibilidad postmoderna de que cualquier cosa sea arte, con tal de que asi
sea considerada, lo convierte en expresion artistica.

Los cadaveres plastinados que Von Hagens exhibe en galerias de arte y
museos atraen por lo que de atractivo, a la vez que repulsivo, tiene la muerte
y sus aledanos para el ser humano, a la vez que por el morbo que supone la
contemplacién de cadaveres expuestos en su intimidad anatémica. La curiosidad,
incluso morbosa, y la familiaridad ontolégica de la muerte operan a modo de
resortes que azuzan la conciencia e impelen a la contemplacién de estas es-
culturas organicas que parecen luchar contra el tiempo, contraviniendo las reglas
que ordenan los fenédmenos naturales.

A pesar de todas las criticas, que llegan a la descalificacion y el insulto
personal —se le ha llegado a apodar Doctor Muerte y Doctor Mengele— es
indiscutible el éxito de las performances plastinico-cadavéricas de Von Hagens.
Se cuentan por millones los espectadores que acuden a sus exposiciones, revis-
tiéndose de una especie de poder que les permite contemplar la muerte cara a
cara sin violencia. El desbordamiento de los limites marcados por los sistemas
estéticos hace posible que este tipo de actividades alcancen un estatus artistico,
sin oposicién ninguna posible. No es posible contestar a tal estatus, pues hoy
en dia cualquier cosa puede ser arte, en la medida en que se introduzca en el

16 C. A. Benavente, op. cit., p. 66.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



@ Joaquin Garcia-Alandete

mercado artistico, mediante su ubicacion en contextos y circuitos artisticos y sea
contemplada por el espectador, consumidor legitimo y decisorio, aun cuando
sea acritico y carezca de referencias estéticas, como tal.

Fecha de recepcion: 3/06/2010
Fecha de aceptacion: 20/02/2011

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 39-54.



	EC10-00a-Preliminares
	EC10-00b-Índice
	EC10-01-De León
	EC10-02-Serra
	EC10-03-García
	EC10-04-Krotz
	EC10-05-Misseri
	EC10-06-Ruiz
	EC10-07-Ramírez
	EC10-08-Cueva
	EC10-09-Iracheta
	EC10-10-Validación
	EC10-11-Reseñas
	EC10-12-Propaganda



