DE LA SANGRE AL COSMOS. REFLEXIONES
SOBRE “EL SENTIDO DE PERTENENCIA”

A PARTIR DE ANTIGONA, ROMEO Y JULIETA
Y LAS AVES

MARIA N. SERRA*

Resumen

u P or qué la pregunta por la pertenencia? jPor qué es interesante indagar
en el modo en que los sujetos construyen y se sienten parte de espacios

de relaciones? La idea de pertenencia tiene que pensarse de nuevas maneras
e ir mas alla de la pertenencia politica, ya que entramos en una época en la
que la soberania nacional se ha deshilachado y la ciudadania nacional se ha
descompuesto y fragmentado en nuevos procesos. En este sentido, la reflexidon
tedrica desarrollada en este ensayo —a partir de Antigona, Romeo y Julieta y
Las aves— se constituye como una busqueda y recuperacion de relatos pa-
sados que nos permita crear nuevas categorias presentes y formas de leer la
pertenencia que reconozcan —asi como en su momento el patriotismo explica-
ba la vinculacién emocional con un Estado nacién— los modos en los que los
sujetos actualmente se pueden estar ligando sentimentalmente a espacios de
relaciones. Pertenencias vinculadas a nuevos referentes y tipos de contacto, a
practicas y categorizaciones que en nuestra época, ineludiblemente, se tienen

* Universidad Nacional de Entre Rios, Argentina, mariaserra78@yahoo.com.ar

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio V, niim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



@ Maria N. Serra

que ligar a las interconexiones globales y a las nuevas fronteras propiciadas
por las tecnologias.

Palabras clave: Pertenencia, cosmopolitismo, lazos sociales, Romeo y Julieta,
Las aves, Antigona.

Abstract

Why is relevant the belonging question? Why is pertinent asking how individuals
feel themselves as a part of space of relationships? The idea of membership
should be thinking in new ways and not only as a political affiliation, if we consider
that we are living in a period in which national sovereignty has been frayed and
national citizenship has broken down and fragmented into new processes. The
theoretical reflection developed from Antigone, Romeo and Juliet and The Birds
was set up as a retrieval of past stories that allows us to create new categories
and point of view to understand the ways in which individuals create emotional
ties to their spaces of relations. Belongings related to new referents and types
of contact, practices and categorizations that in our time must be linked both
global interconnections and new boundaries created by technologies.

Key words: Belonging, cosmopolitanism, social ties, Antigone, Romeo and
Juliet, The Birds.

Introduccion

La experiencia de vida en la actualidad esta cargada de imagenes, de cons-
trucciones visuales y discursivas que nos colocan constantemente en el lugar
de espectadores. De la mano del internet y la television, entre otros medios,
se esta todo el tiempo, o casi, con la mirada en una realidad que sucede “mas
allad” tal vez, en algunos casos, esperando el momento justo para ser el centro
de alguna escena. El deseo de ser parte de ésta y la fantasia de que se “es”
en la medida en que se circula por algun espacio tecnoldgico enmarca el dia a
dia de los sujetos. En este contexto de espectadores distantes entre si se de-
sarrollaran estas paginas que, buscando eludir de alguna manera esa voragine
de sentidos en movimiento mediaticos y virtuales, intentan poner la mirada en
tres relatos lejanos —constitutivos de nuestra cultura— para pensar acerca de
cdmo construimos pertenencia y establecer asi claves de lectura para indagar

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



De la sangre al cosmos @

el modo en el que los sujetos contemporaneos pueden sentirse y/o son “parte
de” uno o varios espacios de relaciones.

La nocion de pertenencia que aqui vamos a trabajar esta estrechamente
relacionada a la de identidad’ (en donde las tres dimensiones —individual,
grupal y de categorizacion externa— mencionadas por Brubaker y Cooper se
interrelacionan) y a la de reconocimiento. Por un lado, se liga a una “historia
de reconocimientos” recibidos por un individuo en los diversos contextos de
interaccion social en los que participa, en donde el “otro” —implicita o explicita-
mente— tiene un valor y, en consecuencia, su presencia es digna (o no) de ser
conservada. Esta historia, a su vez, se vincula con circulos de reconocimiento?
en los que se establece un horizonte de sentido compartido en relacién al pasado
y futuro y se delimita un orden acerca de cémo deben ser las cosas. Finalmen-
te, es indispensable considerar que la relacion de reconocimiento reciproco
se encuentra en la base de los juegos de coordinacion gracias a los cuales se
desarrollan los procesos de interpretacion que surgen de la interaccién cotidiana.
Asi que, para orientar la propia accion, es indispensable comprender la accién
del otro presuponiendo la constitucion de una comunidad o cultura que hace

' Como sefialan Brubaker y Cooper “Identidad tiende a significar demasiado, poco o nada”, (La
traduccién es mia). A causa de esta limitacion tedrica, y la busqueda de establecer distinciones que
permitan vislumbrar procesos que entran en juego en referencia a la nocion de identidad, estos au-
tores analizan tres de sus usos mas comunes. El primero se refiere a los procesos de categorizacion
constituidos, por ejemplo, por el Estado —uno de los agentes mas importantes de identificacion y
categorizacion. La segunda nocién alude, por su parte, al propio entendimiento acerca de lo que
uno es y no considera, como en el uso anterior, la idea que otros “externos” tienen sobre el sujeto.
Finalmente, se centran en aquellos procesos que refieren a lo colectivo y presentan para los sujetos
una carga emocional particular que los moviliza a sentirse parte o a diferenciarse de un grupo. Este
analisis particularizado de la nocién de identidad posibilita distinguir los procesos que refieren a la
perspectiva del sujeto (en relacion a si mismo y al grupo) de aquellos ligados, principalmente, a una
mirada externa y clasificadora. (R. Brubaker y F. Cooper, “Beyond identity” en Theory and Society,
nam. 29. Netherlands, Kluwer Academic Publishers, 2000, pp. 1-47).

2 “Los estoicos consideraban que para ser ciudadano del mundo las personas no tenian que
renunciar a la identificacion local, ya que ésta era considerada una fuente de gran riqueza en la
vida. Sugerian que, sin dejar de valorar los lazos locales, tenian que imaginarse en el interior de
una serie de circulos concéntricos. El primero rodea el yo, el préoximo incluye la familia inmediata,
el siguiente la familia extensa y, a continuacion, en orden sucesivo: los vecinos o grupos locales,
los habitantes de la ciudad, compafieros y compatriotas. Facilmente se pueden afadir a la lista
nuevas zonas en funcién de las identidades étnicas, linguisticas, histéricas, profesionales, de gé-
nero y sexuales. Fuera de todos estos circulos se encuentra la humanidad en su conjunto y, como
afirmaba el fildsofo estoico Hierocles, nuestra tarea como ciudadanos del mundo es la de dibujar
circulos que incluyan a todos los seres humanos”. [La traduccién es mia]. (Martha Nussbaum, For
Love of Country? Boston, Beacon Press, 2002, p. 9.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



@ Maria N. Serra

posible la comunicacion.® En sintesis, pensar acerca de como y por qué las
personas son y se sienten parte de un espacio de relaciones implica considerar
las modalidades (aqui consideramos tres) en que se constituyen identidades
y, a su vez, indagar en el reconocimiento reciproco como figura que remite a
una historia, a procesos interpretativos compartidos y a zonas —circulos— que
establecen un orden de sentido posible.

Para reflexionar acerca de la pertenencia como espacio de reconocimiento
en donde se crea una particular idea de “nosotros” se ha elegido trabajar con
escenas de Antigona de Séfocles, Romeo y Julieta de Shakespeare y Las aves
de Aristéfanes. Esta eleccion esta ligada, a su vez, al trabajo con tres concep-
tos que, se considera, pueden generar nuevos angulos de lectura para pensar
el tema de este trabajo. En primer lugar se reflexionara en Antigona sobre los
circulos de reconocimiento; en segundo lugar (en la tragedia de Shakespeare
elegida) acerca del sacrificio y su relacién con la historia de la identidad y en
tercer término —a partir de escenas de Las aves— sobre el cosmopolitismo
y la tensién fragil establecida entre la posibilidad de que los sujetos puedan
constituirse (y valorarse) contemporaneamente como ciudadanos del mundo y
del lugar en el que viven.

Antigona y los circulos de reconocimiento

Se ha planteado anteriormente como la nocién de pertenencia esta ligada a
aquello que se ha denominado “circulos de reconocimiento”. Con la intencién de
desarrollar esta idea se ha elegido analizar la tragedia de Soéfocles, Antigona;
en particular, la oposicion que se establece entre los dos personajes en disputa
acerca del tratamiento que se merece el cuerpo muerto que, para el gobernan-
te de la ciudad, es un traidor y, para la protagonista, su hermano.

Para dar cuenta del argumento a desarrollar, refiramos por un momento a
pasajes de la obra:

Credn: [...] Ni llorarlo siquiera. Quede al aire insepulto, devorenlo las aves y
los perros. Horroroso a la vista de quién se atreva a verlo. Eso mando. Nunca
un hombre malvado ha de lograr honores que competen a los varones de
virtud.*

3D. Della Porta, et al., Identita, riconoscimento, scambio. Saggi in onore di Alessandro Pizzorno.
Roma / Bari, Laterza, 2000, pp. XVI-XVill.
4 Sofocles, Las siete tragedias. México, Porrta, 1998, p. 192.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



De la sangre al cosmos @

Antigona: Tormento hubiera sido dejar el cuerpo de mi hermano, un hijo de mi
misma madre, alli tendido al aire, sin sepulcro. Eso si fuera mi tortura: nada
de lo demas me importa.’

Aqui se crea una division de las esferas de pertenencia en las que, para cada
uno, sus propias acciones tienen sentido. Como afirma M. Nussbaum:

Creonte traza una linea divisoria entre las fuerzas invasoras y las que de-
fienden la ciudad [...] Antigona niega toda pertinencia a tal distincién. En su
imaginacion ha dibujado un pequefio circulo en torno a los miembros de su fa-
milia; lo que hay en su interior [...] es la familia; por tanto amigos y seres
queridos. Lo que queda afuera es no-familia, y en consecuencia, enemigos
en cualquier posible conflicto con la familia”.®

El primero se considera hijo o deudor de la ciudad, es decir un miembro de
una familia civil en la que las mentes sanas son aquellas consagradas por entero
a la seguridad y el bienestar de la ciudad.” La segunda, en cambio, considera
que la familia que tiene que ser cuidada, protegida y venerada correctamente
es aquella que esta ligada a la sangre y mientras aquello que para Creén es un
ataque a los valores civiles, para ella es la Unica postura sensata.

Entre Credn y Antigona no hay didlogo posible en la medida en que las
ideas de “nosotros” que cada crea uno se excluyen entre si. “Creonte intenta
sustituir los lazos de la sangre por los vinculos de la amistad civil. No podran sur-
gir conflictos entre familia y ciudad si la ciudad es la familia, si nuestra Unica
familia es la ciudad”.? Para Antigona, por su parte, lo que Credn niega es el
centro de sus preocupaciones, ya que “las personas amadas son los difuntos,
0 bien otros servidores de los muertos como ella misma; el resto es objeto de
completa indiferencia”.®

El valor del otro, lo que se considera el camino bueno 0 malo a seguir, se
relaciona con la consideracion que se tiene de la familia sanguinea y de la
ciudad. Asi, una accion que para Antigona implica adoracion y reconocimiento
del otro en tanto miembro de un linaje, para el gobernante es traicion y ruptu-
ra definitiva con el espacio de relaciones en el que se vive. Cada uno, desde

5 Ibid., p. 195.

8 M. Nussbaum, La fragilidad del bien. Fortuna y ética en la tragedia y la filosofia griega. Madrid,
Visor, 1995, p. 106.

7 Ibid., p. 94.

8 Ibid., p. 98.

% Ibid., p. 109.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



@ Maria N. Serra

su lugar, niega que la palabra del otro valga ser interpretada en la medida en
que implicaria modificar la propia esfera de reconocimiento. Sin embargo, hay
voces que, si bien no pueden ser aceptadas por los dos personajes, luchan
por establecer puntos de contacto entre uno y otro. Este es el caso de Ismene,
Hemon y el coro.

Hemoén: (a Credn) jPor haber cumplido la mas noble de las acciones! No
permitié que el cuerpo insepulto de su hermano quedara [...] Pero no te afe-
rres a tus opiniones. No tengas por verdad inapelable lo que tu piensas. No
eres el duefio de la verdad ti. Y aquellos que se obstinan en ser sabios sobre
todos, sabios unicos, y tener una palabra que vence, si los sometemos a
prueba resultan vacios. Podra muy sabio ser un hombre: jamés es para él
una afrenta el recibir sabiduria de otros y no ser demasiado apegado a sus
pareceres.°

Ismene: (a Antigona) Subditas somos, tenemos que acatar las leyes [...]
como las que imponen los mas fuertes. Sean indulgentes conmigo los que
yacen bajo tierra: lo hago forzada, no puedo remediarlo, tengo que doble-
garme a los que imperan. Nadie tiene sano juicio si hace lo que no esta a su
alcance."

Corifeo (vuelto al pueblo): Para la dicha tiene la primacia ser prudente y dis-
creto. Es preciso para con los dioses nunca mostrarse impio. Grandilocuentes
palabras jactanciosas grandes azotes del destino producen. jAh, sola la vejez
aprende a ser cuerda! (Creon entra al palacio llevado por sus criados. Ellos
recogen el cuerpo de Hemon).'?

Mas alla de la existencia de estas voces —alternativas a las dos posiciones
dominantes del relato—, no se les da lugar en el recorrido de la historia. Se niega
toda perspectiva que cuestione cada una de las esferas. En este sentido ¢ la per-
tenencia esta ligada a la exclusién de algunas voces? 4 Cual es la diferencia
entre eliminar, desconsiderar y excluir al otro en ese proceso? ¢Hay exclusion
o creacioén de voces “sin l6gica”?

A partir de lo dicho hasta aqui es posible pensar la pertenencia como el
hecho de encontrarse inmersos en circulos de reconocimiento en donde las
propias acciones son interpretadas por algunos dentro de horizontes de senti-
do compartidos. La perspectiva de Antigona se comprende en el marco de los
lazos sociales constituidos a partir de referentes religiosos y de las tradiciones

10 Séfocles, op. cit., p. 199.
" Ibid., p. 190.
2 Ibid., p. 208.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



De la sangre al cosmos @

familiares, mientras que la de Creoén implica aquellos que estan enmarcados
en la vida de la ciudad. En esa oposicion circulan otras voces ignoradas. Ahi
—donde lo que el otro dice es “sin sentido” porque no corresponde con los
valores personales acerca de como y por qué vivir, acerca del pasado y de la
construccion de un futuro— lo que en un inicio fue un conflicto, se transforma
luego en la antesala de una divisidon que posiciona a los sujetos en dos hori-
zontes de practicas inconciliables y que, en la tragedia, desemboca en un final
irremediable y desafortunado para todos.

La muerte de los enamorados:
sacrificio e inicio de la historia

La historia de Romeo y Julieta termina, claramente, con el inicio de otra. La
muerte de los enamorados posiciona a los Montesco y a los Capuleto, previa-
mente enfrentados entre si, en un nuevo tipo de relacién. Se rompe, frente a
los cuerpos inanimados de los jovenes, un tipo de reconocimiento segun el cual
la membresia a un grupo venia dada por el linaje familiar."®* Se observa, en el
epilogo de la tragedia, un giro luego de las muertes, una busqueda de reconci-
liar el pasado que, hasta ahi, estaba signado por la oposicién de dos familias.

Principe: Doy fe al triste relato que me hiciera el buen fraile Lorenzo y los
testigos. Ya me enteré de todo. En esta fosa por fin descansan los enamora-
dos. Ellos s6lo buscaron el amor, el odio ajeno los llevo a la muerte. ¢ Y ahora
dénde estan los enemigos? jQué maldiciéon, Montesco, Capuleto, ha caido
en el odio que sembrasteis! jPor qué el cielo dispuso que el amor fuera el
que aniquild vuestra alegria! jY yo por tolerar vuestras discordias he debido
perder a dos parientes! jEl castigo ha caido sobre todos!

Capuleto: jMontesco, ésta es la dote de mi hija hermano mio, estréchame la
mano, ya no tengo otra cosa que pedirte!

Montesco: Pero yo puedo darte mucho mas. Levantaré en recuerdo de Julieta
su estatua construida de oro puro. jNo habra imagen mas bella y venerada
como la de la pura y fiel Julieta mientras dure la vida de Verona!

Capuleto: jCon igual esplendor haré a Romeo otra, junto a la estatua de su
esposa! jAy, pobres victimas del odio nuestro!

Principe: En la paz enlutada de este dia el poderoso sol no se levanta. Sal-
gamos de este sitio para hablar de estos amargos acontecimientos. De los

13 “Capuleto: ¢ Qué sucede sobrino, qué te enoja?
Tybaldo: Aquél es un Montesco, un enemigo nuestro, un villano que ha llegado aqui”.
(William Shakespeare, Romeo y Julieta. Buenos Aires, Losada, 1995, p. 59.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nam. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



@ Maria N. Serra

que del rencor participaron unos tendran perddn y otros castigo. Jamas se
oy6 una historia tan doliente como esta de Julieta y Romeo”.'* (Las cursivas
son mias)

De las anteriores lineas puede inferirse el comienzo de un nuevo capitulo.
No sélo porque ambas familias se reconcilian y son interpeladas y auto recono-
cidas como miembros de una misma descendencia, sino también porque surge
la pregunta acerca del lugar de los enemigos que, podria pensarse, de alli en
adelante estaran mas alla de las fronteras de Verona. La pertenencia, en este
sentido, se establece mediante una diferenciacién con el afuera —el enemigo—
que, en la primera parte, se hallaba en el enfrentamiento entre las dos familias
y, en el segundo e hipotético capitulo antes sugerido, por el linaje compartido
en un territorio. Pero ¢coémo se puede pensar la creacion de similitud’® —mas
alla de la diferencia— como causante de conflictos?  Qué lugar ocupan ciertas
muertes en el establecimiento de una nueva idea de uno? ;Qué efectos tiene
el “sacrificio” en la constitucion de una nueva “historia de reconocimientos”
(pasado comun)?

Se puede pensar, a partir de considerar el modo en que ciertas muertes
desestructuran modos en que se establecian diferencias, en la violencia como
constitutiva de los inicios de todo nuevo orden. Alli donde se instaura una crisis
y tensiones irresolubles, se tiende a eliminar la supuesta causa del desorden
(“victima propiciatoria”).'®A partir de alli es posible establecer un nuevo inicio

4 Ibid., p. 115.

'5 La tension entre la similitud y la diferencia en la creacion de los espacios de relaciones en
los que los sujetos se sienten parte y la relevancia que, en este proceso, tiene el “nombre” (o mejor
dicho: nombrar y delimitar) se presenta en estas palabras: “Julieta: jSolamente tu nombre es mi
enemigo! Seas Montesco o no, tu eres el mismo. 4 Qué es Montesco? No es un pie, ni una mano,
no es un rostro, ni un brazo, no es ninguna parte del hombre. jCambia de apellido! Porque, ¢qué
puede haber dentro de un nombre? Si otro titulo damos a la rosa con otro nombre nos dara su
aroma [...] Quitate el nombre y por tu nombre que no es parte tuya tbmame a mi, Romeo, toda
entera”. (Ibid., p. 65).

6 “Hemos comenzado a descubrir la funcion catartica del sacrificio. Hemos definido a conti-
nuacion la crisis sacrificial como pérdida tanto de esta funcion catartica como de todas las dife-
rencias culturales. Si la violencia unanime contra la victima propiciatoria pone realmente término a
la crisis, esta claro que debe situarse en el origen de un nuevo sistema sacrificial. Si la victima
propiciatoria es la unica que puede interrumpir el proceso de desestructuracion, también esta en el
origen de toda estructuracion [...] A partir de ahora ya poseemos ciertas razones para pensar que
la violencia contra la victima propiciatoria pudiera ser radicalmente fundadora en el sentido de que,
al poner fin al circulo vicioso de la violencia, inicia al mismo tiempo otro circulo vicioso, el del rito
sacrificial, que muy bien pudiera ser el de la totalidad de la cultura. Si esto es cierto, la violencia
fundadora constituye realmente el origen de cuanto poseen de mas precioso los hombres, y ponen

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



De la sangre al cosmos @

y relato acerca de la propia historia que, como en el caso de los amantes de
Verona, se construye sobre las tumbas de viejas oposiciones.

Cosmopolitas: entre el estado y el “cosmos”

Para continuar con el modo en que se comenzd a reflexionar sobre la pertenencia
a través de ficciones que, de una manera u otra son parte destacada de nues-
tra cultura, se han elegido algunos fragmentos de Las aves de Aristéfanes. En
esta comedia aparecen dos distinguidos atenienses —Pistetero y Evélpides—
que, cansados de los conflictos de la polis, deciden buscar un lugar alejado y
tranquilo en donde vivir.

Evélpides: jEsto es insoportable! Queremos irnos a los cuervos; ponemos para
conseguirlo cuanto esta en nuestra mano, y no logramos hallar el camino.
Porque habéis de saber, oyentes mios, que nuestra enfermedad es comple-
tamente distinta de la que aflige a Saccas: éste, que no es ciudadano, se
obstina en serlo, y nosotros que lo somos, y de familias distinguidas, aunque
nadie nos expulsa, huimos a toda prisa de nuestra patria. No es que aborrez-
camos a una ciudad tan célebre y afortunada, siempre abierta a todo el que
desee arruinarse con litigios; porque es una triste verdad que si las cigarras
solo cantan uno o dos meses entre las ramas de los arboles, en cambio los
atenienses cantan toda la vida posados sobre los procesos. Esto es lo que
nos ha obligado a emprender este viaje y a buscar, cargados del canastillo,
la olla y las ramas de mirto, un pais libre de pleitos, donde pasar tranquila-
mente la vida. Tal es el objeto con que nos dirigimos a Tereo la Abubilla para
preguntarle si en las comarcas que ha recorrido viajando, ha visto alguna
ciudad como la que deseamos."”

Si bien no se puede decir que en esta obra se esté planteando una idea de
ciudadania del mundo, si se pone de manifiesto la tension entre una vida no com-
prometida con el sistema politico en el que se vive y la participacién en los
conflictos propios de éste, que, como veremos, es parte de la reflexion —pasa-
da y presente— acerca de la posibilidad de ser ciudadanos del mundo. En el

mayor empefio en conservar. Esto es precisamente lo que afirman, pero bajo una forma velada y
transfigurada, todos los mitos de origen”. (R. Girard, La violencia y lo sagrado. Barcelona, Anagra-
ma, 1995, p. 101.)

7 Aristéfanes, Las aves, Wikipedia la enciclopedia libre, http://es.wikipedia.org/wiki/las_aves
(consulta: 20 de noviembre de 2010).

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nam. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



@ Maria N. Serra

marco de esta oposicion, el cosmopolitismo presenta —como advierte Etienne
Tassin— dos vertientes de explicacion.

Por un lado, se relaciona con la idea de humanidad como unidad, una cos-
mopolis a la cual pertenecen tanto los dioses como los hombres, y que el
estoicismo la describe desde una representacion casi organica del mundo.
El individuo, ciudadano del mundo, se reconoce siempre como en su casa y
considera ilegitimas todas las fronteras y exclusiones. Por otro lado, la nocién
designa el interés atribuido a los seres y paises extranjeros, una actitud que
reconoce que a aquellos que no son los propios se les debe una hospitalidad
particular. Bajo el primer punto de vista, no hay extranjeros [...] bajo el segundo
[...] todos somos extranjeros.'®

En este sentido, tanto en la primera tensién planteada como en las dos
vertientes explicativas del cosmopolitismo, subyacen dos tipos de pertenencia.
Uno gira alrededor de un mundo “en abstracto” ligado al ideal estoico que im-
plica pensar “...en términos de amor, amistad o simpatia hacia esa humanidad
integrada por hombres que no nos son inmediatamente conocidos, que no son
nuestros vecinos ni nuestros conciudadanos”'® (¢ lejos de un compromiso politico
practico?); el otro, por su parte, refiere a un mundo de extranjeros en el que no
se pueden eludir las fronteras, los Estados y sus leyes. Como observa Tassin “si
el primer aspecto se inscribe en la perspectiva del Uno, extendido a la dimensién
del Todo, el segundo se despliega sobre un fondo de pluralidad y se orienta a
una articulacion de relaciones que busca preservar dicha pluralidad”.?°

Kant: del estado unico a la federacion
de naciones soberanas

Para seguir reflexionando sobre la tensién entre lo uno y lo plural con relacién a
la idea de ciudadania del mundo —que en la comedia se manifiesta en la oposi-
cion estar “en” 0 “mas alla” del conflicto— nos interesa destacar dos argumentos
de Kant en relacion a la concepcion de una sociedad cosmopolita. El primero
es aquel que fue planteado en el capitulo “Idea de una historia universal desde

8 Etienne Tassin, “La cosmopolitica a prueba. La cuestion del extranjero”, en POST data,
septiembre de 2003, p. 45.

9 E. Rines, “Filantropias y cosmopolitismos”, en Misantropia, filantropia y apatia. Cordoba,
Brujas, 2007, p. 236.

20 E. Tassin, op. cit., p. 46.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



De la sangre al cosmos @

el punto de vista cosmopolita” de su Filosofia de la historia, donde considera
la realizacion futura de una sociedad civil que administre el derecho de modo
universal.?! Esto, segun el autor, sera posible, ya que, asi como el hombre
buscd eliminar los antagonismos constituyendo Estados, buscara crear una liga
de naciones para alcanzar la paz y la seguridad. De este modo es necesario
que “[...] los Estados tomen la misma decision [...] a que fuera constrefido el
hombre salvaje, con idéntico disgusto, a saber: renunciar a una brutal libertad
y buscar paz y seguridad dentro de una constitucion legal”.??

En el primer argumento no queda claro como dicha liga de Estados podria
gobernar en cada territorio concreto, asi es que reformula afios mas tarde en
“La paz perpetua” (1795) la perspectiva ideal de un Estado universal. Alli defien-
de la existencia de una federacion de Estados que mantienen su soberaniay se
unen por el compromiso de la paz. En esta unidon de Estados piensa tres tipos
de constituciones juridicas: estatal, de gentes y cosmopolita.??

La toma de partida de Kant por una confederacion de Estados, antes que por
el Estado unico, no evita que sea posible diferenciar entre el Derecho Interna-
cional y el Derecho cosmopolita y por lo tanto entre la posicion del individuo
como miembro de un Estado y la posicion de un individuo fuera de cualquier
adscripcién estatal. El primero constituiria el orden juridico internacional a
través del cual las distintas naciones estan unidas en una federacién que
regula sus relaciones. El segundo, en cambio, es el Derecho que derivaria
de la consideracion de toda la humanidad como integrante de una misma
comunidad juridica.?*

Este ultimo implica la hospitalidad que para Kant es:

2" Immanuel Kant, Filosofia de la historia. Buenos Aires, Nova, 1958, p. 45.

22 |bid., p. 48.

23 “Ahora bien; las constituciones juridicas, en lo que se refiere a las personas, son tres: 1.° La
del derecho politico de los hombres reunidos en un pueblo (Jus civitatis). 2° La del derecho de gentes
o de los Estados en sus relaciones mutuas (Jus gentrium). 3° La de los derechos de la humanidad,
en los cuales hay que considerar a hombres y Estados, en mutua relacion de influencia externa,
como ciudadanos de un Estado universal de todos los hombres (Jus cosmopoliticum). Esta division
no es arbitraria, sino necesaria con respecto a la idea de la paz perpetua. Pues si sélo uno de los
miembros de esa comunion se hallase en el estado de naturaleza y pudiese ejercer influjo fisico
sobre los demas, esto bastaria a provocar la guerra, cuya supresion se pretende aqui conseguir”.
(I. Kant, La paz perpetua. www.u-cursos.cl/filosofia/ (consulta: 20 de diciembre de 2010), p. 29.

24 C. Garcia Pascual, “Ciudadania cosmopolita”. http://www.uv.es/CEFD/8/garciac.pdf (consulta:
20 de diciembre de 2010), p. 9.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



§2> Maria N. Serra

[...] el derecho de un extranjero a no recibir un trato hostil por el mero hecho
de ser llegado al territorio de otro. Este puede rechazarlo si la repulsa no ha de
ser causa de la ruina del recién llegado; pero mientras el extranjero se man-
tenga pacifico en su puesto no sera posible hostilizarle. No se trata aqui de un
derecho por el cual el recién llegado pueda exigir el trato de huésped —que
para ello seria preciso un convenio especial benéfico que diera al extranjero
la consideracion y trato de un amigo o convidado—, sino simplemente de un
derecho de visitante, que a todos los hombres asiste: el derecho a presen-
tarse en una sociedad. Fundase este derecho en la comun posesion de la
superficie de la tierra.?®

En sintesis, vemos cdmo se manifiesta la tensién antes planteada entre lo
uno y lo plural, entre un Estado Unico que va a llegar a garantizar la paz uni-
versal (que los seres humanos por naturaleza tienden a buscar) y un mundo
en el que los Estados soberanos no se piensan como uno, en donde hay leyes
y fronteras, y en consecuencia extranjeros, quienes para Kant, en el marco de
los derechos como ciudadanos del mundo, sélo podran tener un “simple derecho
de visita”.28

Arendt y el final de los derechos del hombre

En el fragmento seleccionado de Las aves se vislumbra la diferencia entre los
personajes principales —miembros de la polis— y Saccas, aquel que no es
ciudadano pero “se obstina en serlo” porque, se infiere, mas alla de que pueda
permanecer en dicho lugar se encuentra “fuera” en términos de derechos. Para
seguir pensando en esta tension adentro/afuera de un espacio de derecho, se
ha elegido el escrito de Arendt La decadencia de la Nacion Estado y el final de
los derechos del hombre, en el que muestra cémo frente a los acontecimientos
tragicos del siglo xx (desintegracion de Estados, enfrentamientos bélicos, regi-
menes totalitarios, entre otros) el término derechos humanos, es decir aquellos

25|, Kant, La paz perpetua, p. 12.

26 “| a idea de un derecho cosmopolitico ha sido formulada por Kant de manera original pe-
ro aparentemente restrictiva. Original porque lo distingue del jus gentium clasico y porque lo funda
no como un derecho internacional regido por las relaciones entre los Estados, sino como un derecho
de los ‘ciudadanos del mundo’ [...] No obstante, es restrictiva porque lo considera como un simple
“derecho de visita” del que todo extranjero dispone frente a los diferentes territorios nacionales,
respondiendo ciertamente al principio de hospitalidad universal pero sin conceder derecho de asilo
ni de residencia ni, por consiguiente, una comunidad de derechos con los sujetos del Estado que

es ‘visitado’ ”. (E. Tassin, op. cit., p. 48.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



De la sangre al cosmos @

que las personas deberian poseer por el sélo hecho de nacer, “se convirtié para
todos los implicados, victimas, perseguidores y observadores, en prueba de un
idealismo sin esperanza o de hipocresia chapucera y estupida”.?’

La incongruencia entre el “hombre” y el “ciudadano”, asi como la centralidad
que adquirié el Estado-nacion como espacio de derecho, transformé la suerte
en parte importante de Occidente. En el momento en que “[...] quedé roto el
precario equilibrio entre la nacion y el Estado, entre el interés nacional y las insti-
tuciones legales, la desintegracion de esta forma de Gobierno y de organizacion
de los pueblos sobrevino con una aterradora rapidez”.?® En consecuencia, la
suerte de los derechos del hombre quedo ligada al Estado-nacion —el Estado
se convierte en instrumento de una nacion—2° volviéndose inaplicables. La des-
nacionalizacion,®° el exilio y la circulacion de apatridas evidenciaron que la “[...]
pérdida de los derechos nacionales se identificaria de ahi en mas con la pérdida
de los derechos humanos. En el momento en que carecian de su propio Gobierno
y tenian que recurrir a sus minimos derechos, no quedaba ninguna autoridad
para protegerles ni ninguna institucion que deseara garantizarlos”.3’

Para Arendt, una ciudadania cosmopolita —si bien no lo dice en esos
términos— garantizada por un tribunal internacional, no se presenta posible
consideradas las anteriores circunstancias. Mas alla de que piensa que al ser
humano no sélo como un ser digno de respeto moral sino también como posee-
dor de un estatus juridico que debe ser tutelado por el derecho internacional,?
observa cdmo la pertenencia a una nacion se vuelve la medida con la cual las
personas adquieren o pierden valor y, en algunos casos, reconocimiento como
humanos.3?

27 Hanna Arendt, “Los origenes del totalitarismo,” en Imperialismo. vol. 2. Madrid, Alianza,
1982, p. 346.

28 “Su desintegracion, bastante curiosamente, se inicié precisamente en el momento en que
era reconocido en toda Europa el derecho a la autodeterminacion nacional y cuando su conviccion
esencial, la supremacia de la voluntad de la nacién sobre todas las instituciones legales y “abstrac-
tas” era universalmente aceptada”. (/bid., p. 352.)

2 |dem.

30 “La desnacionalizacion se convirtio en arma poderosa de la politica totalitaria y la incapacidad
constitucional de las Naciones Estados europeas para garantizar los derechos humanos a aquellos
que habian perdido los derechos nacionalmente garantizados, permitié a los Gobiernos persegui-
dores imponer su norma de valores incluso a sus oponentes”. (/bid., p. 345.)

31 Ibid., p. 370.

32 Sheyla Benhabib, Cittadini globali. Bologna, Il Mulino, 2008, p. 11.

33 “El mayor peligro derivado de la existencia de personas obligadas a vivir al margen del mundo
corriente es el que, en medio de la civilizacion, son devueltas a lo que se les otorgd naturalmente, a
su simple diferenciacion. Carecen de esta tremenda igualacion de diferencias que surge del hecho

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



@ Maria N. Serra

Nussbaum: educar para el cosmopolitismo futuro

Asi como los personajes principales de la comedia emprendieron el viaje para
alcanzar el lugar que desean, Martha Nussbaum se posiciona en la tradicion
estoica® —considerando que todos los seres humanos merecen igual respeto—
para erigir una teoria acerca de una educacion cosmopolita que permita exiliarse
del patriotismo® y del amor y respeto exclusivo hacia los vinculos cercanos.

Si bien no desconoce la existencia de tensiones generadas en un mundo
de “patriotismos” (es decir, asume las fronteras y las ideas que las sostienen)
piensa que es posible ir “mas alla” de las mismas por medio de la educacion.
De esta manera, una ciudadania del mundo (que transciende leyes, fronteras
y sentimientos de respeto exclusivos), podria volverse posible por medio de la
compasion, valor susceptible de ser transmitido.3®

de ser ciudadanos de alguna comunidad y, como ya no se les permite tomar parte en el artificio hu-
mano, comienzan a pertenecer a la raza humana de la misma manera que los animales pertenecen
a una determinada especie animal. La paradoja implicada en la pérdida de los derechos humanos
es que semejante pérdida coincide con el instante en el que una persona se convierte en un ser
humano en general —sin una profesién, sin una nacionalidad, sin una opinién, sin un hecho por el
que identificarse y especificarse— y diferente en general, representando exclusivamente su propia
individualidad absolutamente Unica, que, privada de expresion dentro de un mundo comun y de
accion sobre éste, pierde todo su significado”. [La traduccién es mia]. (/bid., p. 381.)

34 Cuando Didgenes el Cinico respondié: “Soy un ciudadano del mundo™, se negaba a ser de-
finido de acuerdo a sus origenes y pertenencias a grupos locales —importantes para la imagen
del hombre griego convencional. El mismo se pensaba de acuerdo a aspiraciones mas universales.
Los estoicos que siguieron su ejemplo desarrollaron su imagen como Polites kosmou (ciudadanos
del mundo) bajo el argumento de que cada uno de nosotros habita dos comunidades: la local, de
nuestro nacimiento, y la humana, cuyas aspiraciones son verdaderamente grandes y comunes y
no miran a este o aquel rincén particular, ya que las fronteras estan dadas por el sol (Séneca, De
OTIO). Esta comunidad es la fuente de nuestras obligaciones morales y en cuanto a los valores
morales basicos, como la justicia, debemos considerar a los seres humanos en general como
nuestros compatriotas y vecinos (Plutarco, Sobre la fortuna de Alejandro)”. [La traduccién es mia].
(M. Nussbaum, For Love, p. 7.)

35 “A menudo convertirse en un ciudadano del mundo es una tarea solitaria. Es, como dijo
Diégenes, una especie de exilio de la comodidad de las verdades locales [...] En los escritos de
Marco Aurelio [...] a veces el lector puede sentir una soledad sin limites, como si el retiro de las
costumbres y de las fronteras locales habrian alejado a la vida privada de cualquier calor y segu-
ridad”. [La traduccion es mia). (/bid., p. 14.)

36 “La compasion comienza con lo local, pero si nuestra naturaleza moral y emocional viven
en algun tipo de armonia debemos encontrar dispositivos que nos permitan expresar emociones
fuertes y una capacidad de imaginar de los demas en el mundo y de la vida humana en su conjunto.
Desde que la compasion contiene pensamiento, esta puede ser educada. Podemos tomar este
desastre (se refiere al 11 de septiembre) como una ocasién para estrechar nuestro enfoque o bien

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



De la sangre al cosmos @

Lejos de establecer tendencias naturales hacia la paz entre los Estados y
de no considerar la posibilidad de que el ser humano pueda llegar a tener va-
lor mas alla del Estado nacion, reflexiona sobre su pais y la ignorancia que tiene
la mayor parte de su poblacién acerca del resto del mundo, imaginando que una
educacion cosmopolita haria posible que los norteamericanos aprendieran mas
sobre ellos mismos. Asi es que la autora afirma que si nos miramos a nosotros
mismos a través de los lentes del otro, podremos ver qué de nuestras practi-
cas es local y no esencial, y qué es mas amplio y profundamente compartido. 37

En la tensién entre lo local y lo universal, Nussbaum asume que el amor por
la humanidad puede ser menos calido y “colorido” que aquellos sentimientos
generados en el marco de otro tipo de pertenencias mas cercanas. En este
sentido, el cosmopolitismo no requiere una igual atencion a todas las partes del
mundo sino que tiene que considerar que ninguna de las partes en juego es
mejor o tiene un valor intrinseco superior. Es por este motivo que sefala “todos
somos igualmente humanos, todos tenemos el mismo valor moral”,38 dando por
descontado el desafio de constituir una ciudadania global centrada en fomentar
un horizonte en el que se valore la diversidad sin jerarquizarla.3®

Pertenencias cosmopolitas: entre el uno y lo plural

A partir de las argumentaciones aqui planteadas, se cree subyacen dos dimen-
siones de andlisis acerca de una ciudadania del mundo: una moral, ligada al valor
y a los derechos que deberia tener el ser humano por el solo hecho de haber
nacido, y una institucional, vinculada a los Estados soberanos como espacios
legales de reconocimiento o desconocimiento de derechos entre sus miembros.
Se vuelve manifiesta la tension, antes planteada, entre el uno y un inevitable
fondo de pluralidad (en la metafora de Las aves, estar mas alla de las nubes y
unificar sin problemas el espacio de vida, o bien estar entre las personas, las
fronteras y sus conflictos).

En el primer Kant analizado, late la posibilidad de eliminar la diferencia por
medio de la constitucién de un Estado unico en el que, por naturaleza, se es-

como una oportunidad para ampliar nuestros horizontes éticos. Ver lo vulnerable que es nuestro
gran pais nos puede permitir aprender lo que significa perder seres queridos en un desastre [...]
hambre, inundaciones o limpieza étnica”. [La traduccién es mia]. (/bid., p. Xill.)

57 Ibid., p. 11.

% Ibid., p. 136.

39 “E| desafio de la ciudadania mundial es trabajar hacia un estado de cosas en las que todas
las diferencias puedan ser no jerarquicamente entendidas”. [La traduccién es mia]. (/bid., p. 138.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



§6> Maria N. Serra

tablecera un orden equilibrado; en el Kant de La paz perpetua, la pluralidad se
vuelve evidente y, buscando un puente entre la necesidad de paz y seguridad
universal y la autonomia de los Estados, se establece un derecho cosmopolita
valido para todos en donde, restrictivamente, se crea la figura de la hospitalidad.
En Arendt, desde una mirada que no elude los conflictos histéricos que signaron
el siglo pasado, la disyuntiva se manifiesta entre el valor universal de los dere-
chos humanos y su pérdida alli donde el Estado se constituye en instrumento
de dominio de la nacion. Finalmente Nussbaum, buscando establecer ese puen-
te entre lo universal (“todos somos igualmente humanos”) y lo particular (posible
a través de la hospitalidad en Kant, no presente en el texto de Arendt),*° elige
pensar en una educacion “civico’-cosmopolita capaz de trascender la valoracion
exclusiva de lo nacional y de generar espacios de aceptacién de la diferencia
sin jerarquias.

Conclusion

En estas paginas, las escenas de dos tragedias y una comedia han servido
para reflexionar sobre distintos modos de pertenencia asi como, por decirlo de
alguna manera, de los “rituales” de reconocimiento/desconocimiento (Antigona),
estructuracion/desestructuracion (Romeo y Julieta) y de entrada/salida (Las
aves) en ellos presentes.

En la primera, se analizé la division establecida entre Credn y Antigona,
entre sentirse parte de la ciudad y actuar de acuerdo a los deberes ligados a
ella o, por el contrario, ser miembro de un linaje familiar y no pensarse de otro
modo que no sea a partir del mismo. Para ello hemos considerado circulos de
reconocimiento que, en esta tragedia en particular, se visualizan como antagé-
nicos e irreconciliables.

En la obra de Shakespeare —contrariando la I6gica del relato— empezamos
por el final. Luego de la muerte de los amantes, el principe veronés, figura del po-
der central, refuerza la idea de unidad “familiar” entre grupos previamente
antagonicos que, si bien habitaban en un mismo territorio, no podian ser tribu-
tarios de un destino compartido. Frente a esta nueva unidad (Verona) a la que

40 Al respecto Sheyla Benhabib, analizando el texto de Arendt “La banalidad del mal”, se pre-
gunta: ¢ por qué Arendt niega que un tribunal internacional penal sea posible? ; Quiere decir que su
nacimiento es poco probable o mas bien que en el caso de que existiera tendria poca autoridad?
[La traduccion es mial. (S. Benhabib, / diritti degli altri. Stranieri, residenti, cittadini. Milan, Raffaello
Cortina editor, 2006, p. 13.)

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



De la sangre al cosmos @

el principe llama a pertenecer, de Romeo y Julieta surge la pregunta acerca de
quiénes, de ahi en mas, seran los nuevos enemigos contra quienes habra que
defender el nuevo orden instituido.

Las escenas aqui tratadas han procurado remitir a distintos tipos de perte-
nencia: a la polis (Credn), a un linaje familiar (Antigona, Montescos y Capu-
letos) y a un incipiente Estado (Romeo y Julieta). En Las aves, por su parte, el
ritual de entrada y salida del mundo de los mortales llevé a indagar en torno a
una pertenencia cosmopolita que se constituye en el marco de las recurrentes
tensiones de nuestra cultura tedrica: uno/multiple, igualdad/diferencia, orden/
conflicto, etcétera.

¢ Por qué la pregunta por la pertenencia? ;Por qué es interesante indagar
en el modo en que los sujetos construyen y se sienten parte de espacios de
relaciones? La idea de pertenencia tiene que pensarse de nuevas maneras, ir
mas alla de la pertenencia politica,*' ya que, como dice Benhabib, entramos en
una época en la que la soberania nacional se ha deshilachado y la ciudadania
nacional se ha descompuesto y fragmentado en varios elementos. Una época
en la que han emergido nuevas formas de pertenencia, con el resultado de que
las fronteras de la comunidad politica, de acuerdo a cdmo éstas eran definidas,
no estan mas en condiciones de modelar a aquella del mismo modo.*?

Tal vez sea necesario empezar a pensar nuevas categorias y modalidades
de la pertenencia que reconozcan —asi como en su momento el patriotismo
explicaba la vinculacién emocional con un Estado nacién— las formas en las
que los sujetos actualmente se ligan sentimentalmente a espacios de relaciones.
Pertenencias vinculadas a nuevos referentes y tipos de contacto, a practicas
y categorizaciones que, ineludiblemente, en nuestra época se tienen que ligar
a las interconexiones globales y a las nuevas fronteras propiciadas por las
tecnologias.

Fecha de recepcion: 30/08/2010
Fecha de aceptacion: 10/12/2010

41 S. Benhabib entiende por pertenencia politica “[...] los principios y las practicas dirigidas a
integrar extranjeros y forasteros, inmigrantes y nuevos llegados, refugiados y personas que piden
asilo, en los sistemas politicos existentes. Los confines politicos definen a algunos como miem-
bros, otros como extranjeros [...] La pertenencia, ademas, tiene sentido si esta acompafiada de
rituales de entrada, acceso, inclusion y privilegio. EI moderno estado nacional ha formalizado la
pertenencia con base a una sola categoria fundamental: la ciudadania nacional”. [La traduccion
es mia]. (/bid., p. 1.)

42 |dem.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 21-37.



	EC10-00a-Preliminares
	EC10-00b-Índice
	EC10-01-De León
	EC10-02-Serra
	EC10-03-García
	EC10-04-Krotz
	EC10-05-Misseri
	EC10-06-Ruiz
	EC10-07-Ramírez
	EC10-08-Cueva
	EC10-09-Iracheta
	EC10-10-Validación
	EC10-11-Reseñas
	EC10-12-Propaganda



