
En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 193-197.193

LA LOCURA ECOCIDA
O CÓMO SALIR DEL CÍRCULO

Luis Tamayo, La locura ecocida, ecosofía psicoanalítica. México, Fontamara /
cidhem, 2010.

La libertad es inseparable del pensar ilustrado,  
incluso si éste contiene en sí el germen de esa

regresión que se verifica por todos sitios
en nuestros días.

Adorno y Horkheimer

E l 29 de julio de 2010, en una nota de El Universal, periódico de México, con 
sus letras enormes rezaba: “Confirman aumento de calentamiento global”. 

El reporte, compilado por más de 300 científicos de 48 países distintos, descri-
be el análisis de diez indicadores que están “clara y directamente relacionados 
con las temperaturas de la superficie, y todos ellos señalan lo mismo: el calen-
tamiento global es innegable”.

Igualmente innegable es la preocupación que en los últimos años los es- 
pecialistas de la atmósfera reportan, sobre el aumento en las temperaturas 
asociadas con los gases de efecto invernadero que emiten las industrias y un 
sin fin de actividades humanas. Las consecuencias de este fenómeno, uno entre 
muchos, son casi apocalípticas. Sin duda, pero también existen escépticos que 
han cuestionado las conclusiones sobre el calentamiento. Como de todos los 
fenómenos que hoy cercan y pretenden hacer imposible la vida del ser humano 
en el planeta: hay eso que Luis Tamayo ha llamado con profundo acierto: La 
locura ecocida. Ecosofía psicoanalítica.



194	 Alberto Constante

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 193-197.

Quizá nunca he tenido tanto reparo en leer un libro como éste, el temblor 
que pasa a través de mis manos me hace rechazarlo vehementemente porque 
es como una carta de defunción del género humano, una misiva que nos narra 
con demora las causas de nuestro deceso. 

¿Cómo evitar que suceda esto que leo?  Como si fuera un testamento de 
la necedad humana, de la estulticia en la que hemos caído, este libro es un 
estudio, una denuncia sobre los usos y abusos de los recursos de la tierra, y 
sobre la posibilidad de sobrevivencia si y sólo si, nuestro quehacer entra en una 
conformación de racionalidad que pueda aligerar la carga que está destruyendo 
no la tierra sino las condiciones que han permitido que nosotros, la vida toda, 
siga en este mundo.

Desde luego, podríamos decir que implícitamente, el libro nos hace ver que 
la tecnología de pronto aparece dotada de atributos tan extremos que van de 
una promesa utópica a una amenaza apocalíptica. La actitud frente a la técnica 
moderna está sellada por un optimismo general ante el progreso y su perfec-
cionamiento. Las raíces de esta actitud pueden remontarse a la secularización 
de las expectativas cristianas de salvación, así como el engaño que sufre el 
hombre ante el propio lenguaje que está atravesado por la imposibilidad de lo 
particular y que en lo universal arrastra nuestra comprensión para la consecución 
de una acción ecocida. 

Nadie podría discutir que existe una confianza ilimitada en la capacidad 
de rendimiento de la técnica, que se refiere a la apropiación del mundo físico 
por parte del hombre. Pero en época reciente, los efectos concretos de la tec-
nificación han puesto de manifiesto que no es posible realizar impunemente, 
intervenciones en el equilibrio y en la explotación de las materias primas y de 
la energía. 

Mencioné que la lectura de este libro fue morosa, lenta, era como suscribir 
un testamento no escrito por mí, para mis hijos, y para los hijos de mis hijos. Lo 
sabemos, ya lo decía Derrida, “[…] la herencia es aquello de lo que no puedo 
apropiarme […] Heredo algo que también tengo que transmitir: ya sea chocan-
te o no, no hay derecho de propiedad sobre la herencia. […] Siempre soy el 
locatario de una herencia. Su depositario, su testigo o su relevo”

No había reparado en ello, el libro de Luis me descubrió de pronto el signi-
ficado de estas palabras de Derrida, porque nunca como hoy estamos dejando 
un legado gigantesco de decepciones y miseria a las generaciones que ya están 
aquí y que nacen en medio de un telón de muerte, una suerte de ciclorama 
donde desfilan con enorme lentitud los jinetes del Apocalipsis. 

De alguna manera, el libro atemoriza por el análisis que conlleva acerca del 
calentamiento global, de la degradación de los suelos, de la sobrepoblación, 



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 193-197.

Reseña	 195

de las enfermedades emergentes que Luis señala como “nuevas” en el mundo, 
justo por el calentamiento global, así como el rebrote mucho más virulento de en- 
fermedades que se tenían por erradicadas; el descenso de la capacidad de 
regeneración de los ecosistemas  y por consecuencia, el envenenamiento de la 
tierra, la crisis energética y la atroz crisis financiera (de la que hemos tenido ya 
noticias severas tanto en nuestro país, como en el mundo, sólo basta con leer 
los periódicos cada día) y alimentaria (a propósito del Mundial de Futbol donde 
en algunos noticiarios la nota del día no era qué equipo había ganado, sino la 
miseria que habitaba vecina al estadio en ciernes). 

¿Cómo no quedar desasosegado con esta suerte de informe de las diversas 
formas de suicidio? Porque no es la muerte propia, ni tampoco es la muerte 
elegida, la decisión soberana, o por mano propia, sino es la muerte impuesta. 

El libro de Luis Tamayo, La locura ecocida, es esa voz que recoge una histo-
ria, un dictum, un  signo que fustiga nuestro tiempo: “en la Grecia clásica —nos 
dice Tamayo— se consideraba la más grave locura el asesinato de la propia 
descendencia (bajo la forma de eso que algunos ambientalistas denominan la 
tiranía transgeneracional)”.1 

Luis Tamayo a través de un minucioso análisis, retomando a Michel Foucault, 
Pierre Bourdieu, Jean Allouch y a Jaques Lacan ilumina nuestro presente en 
la medida en que nos revela dos formas nuevas de locura: la del tipo Casan-
dra (portadora de verdad) y la de aquellos que no soportan escucharle, esos 
que, ciegos, son cómplices de la destrucción de su medio ambiente, los locos 
ecocidas, sean activos (ecodepredadores), o pasivos (los que “dejan hacer” la 
depredación de los primeros)”.2 

Este libro me ha llevado a reflexionar sobre el hecho de que nos encontra-
mos ante tres temas principales: uno formal que piensa a la tecnología como 
un conjunto abstracto de movimiento continuo, es decir, se puede pensar a la 
tecnología como una “empresa colectiva” en la que todos participamos y que 
avanza conforme a leyes y movimientos propios. Un segundo tema de contenido, 
que advierte sus usos múltiples y su efecto sobre nuestro mundo y nuestra vida; 
y un tercer tema que abarca los anteriores y sería la cara ética de la tecnología 
como exigencia de la responsabilidad humana. 

Pues las características de la tecnología moderna son que no conduce al 
equilibrio o “saturación” sino que plantea nuevos retos, la relación entre medios 
y fines no es lineal sino circular y dialéctica, que el progreso no es un impulso 

1 Luis Tamayo, La Locura ecocida. Ecosofía psicoanalítica. México,  Fontamara / cidhem, 2010, 
p. 37. 

2 Ibid., p. 45.



196	 Alberto Constante

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 193-197.

inserto en la técnica sino que es su modus operandi, que el progreso no es un 
concepto valorativo sino descriptivo, que la técnica moderna responde a las exi-
gencias y a los atractivos del ahora, en el que cada estadio posterior es superior 
al anterior y por tanto ilimitado que genera en nosotros la visión cuasiutópica de 
una vida cada vez mejor sin que nos demos cuenta de que justo sus efectos son 
letales porque ¿cuál es el secreto de la técnica? ¿En dónde radica el secreto 
de su desarrollo y de su fascinación? En la relación de feed back que se ha 
construido entre la ciencia y la técnica que es la característica del progreso 
moderno, por lo que tienen que sobrevivir juntas o morirán juntas.

El análisis que lleva a cabo Luis Tamayo desde el punto de vista del psi-
coanálisis en su cercanía con la analítica el Dasein  heideggeriano me permite 
advertir que en la medida en que sigamos dentro de este esquema de producción 
tecnológica, podremos encontrar al menos cuatro razones por las que se hace 
importante seguir meditando en los riesgos de su avance: 

Primero por la ambivalencia de los efectos, es decir, podemos decir que 
toda capacidad humana como tal o en sí es buena y sólo se vuelve mala por 
el abuso de ella. Éste es el tema del uso moral o inmoral de los poderes de la 
técnica; pero aun cuando se emplee con buena voluntad para fines legítimos, 
ella tiene siempre un lado amenazador a largo plazo. Éste es el lado oscuro de 
la técnica, siempre inserto en la acción.

En segundo lugar, la automaticidad de la aplicación: la posesión de una 
capacidad no significa su uso; todo conocimiento puede reservarse mientras 
no se hayan probado sus efectos. Esta relación, tan clara entre poder y hacer, 
entre saber y aplicación, entre posesión y ejercicio de poder, parece que no es 
aplicable al patrimonio tecnológico de una sociedad que fundamenta la confi-
guración de su vida en la actualización tecnológica. 

En tercer término, las dimensiones globales de espacio y tiempo que abarca 
la producción tecnológica hace que sus efectos sean acumulativos y que se 
extiendan a lo largo de las generaciones haciendo lo que Tamayo señaló con 
enorme atingencia: la tiranía transgeneracional, pues su influencia es masiva 
y es futura. Hipotecamos la vida futura a cambio de las ventajas y necesidades 
a corto plazo.

Y finalmente, la ruptura del antropocentrismo: se rompe con él, porque 
siempre era el bien humano el que había que promover, sus intereses y de-
rechos los que había que respetar, la injusticia lo que había que reparar, sus 
padecimientos los que había que aliviar, el deber era hacia el humano. Hoy es 
hacia todos los seres vivos. El mandato es no dejar una herencia desolada. Una 
naturaleza empobrecida significa una vida empobrecida. El deber es preser- 
var lo que se nos ha dado para las generaciones futuras. Ahora no podemos de- 



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 193-197.

Reseña	 197

jar de leer este libro que nos acucia, que nos interpela en el sentido althusseriano: 
nos provoca y nos llama, nos hace atenderlo y nos impone un reto: ¿podremos 
seguir como hasta ahora?

Alberto Constante*

Fecha de recepción: 15/09/2010
Fecha de aceptación: 20/03/2011

* Profesor Investigador, Facultad de Filosofía y Letras, Colegio de Filosofía, unam, México, 
albertoconstante@yahoo.com.mx


	EC10-00a-Preliminares
	EC10-00b-Índice
	EC10-01-De León
	EC10-02-Serra
	EC10-03-García
	EC10-04-Krotz
	EC10-05-Misseri
	EC10-06-Ruiz
	EC10-07-Ramírez
	EC10-08-Cueva
	EC10-09-Iracheta
	EC10-10-Validación
	EC10-11-Reseñas
	EC10-12-Propaganda



