LOS PACTOS FAUSTICOS

FRANCISCO JAVIER DE LEON*

No debe creerse que el Diablo sélo tienta

a los hombres geniales. Desprecia, sin duda,a los
imbéciles, pero no desdefia su concurso. Bien al
contrario, en ellos cifra sus mayores esperanzas.

Charles Baudelaire

Resumen

E nsayo breve que delinea un recorrido coyuntural de algunas de las obras
que han definido la vision contemporanea del mito del pacto con el demonio.
Se trata de caracterizar al mismo ya no simplemente como un acto de rebeldia
en contra de la divinidad de la tradicién judeo-cristiana, sino como fundamento
del pensamiento moderno abarcado desde los territorios del arte.

Palabras clave: coyuntural, mito, tradicién judeo-cristiana, pensamiento mo-
derno.

Abstract

Brief essay that walks a cyclical path through some of the art works that define
a contemporary vision about the demonic pact myth. The essay tries to present

* Investigador residente de la Universidad de Barcelona, Espafia, diosesymonstruos@gmail.
com

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio V, niim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.



@ Francisco Javier de Ledn

this myth not as an act of challenge against the god of jewish-christian tradition
but as a basis of the modernity ideas taken from art.

Key words: cyclical, myth, Jewish-Christian tradition, modernity.

Fausto inmortal

Si bien en las lineas anteriores, el poeta francés nos deja ver que cualquier
persona es susceptible de caer victima de las seducciones del maligno, cierto
es que siempre seran las historias de esos “hombres geniales” las que llamaran
nuestra atencién, debido a que el demonio siempre buscara atraerlos con algo
trascendente, pues sabe que existen almas que sélo podra cobrar si usa una
carnada irresistible. En la larga lista de personajes que supuestamente han lle-
vado a cabo un pacto con el maligno, vemos desfilar nombres como: Christoph
Haizmann, Paganini, Robert Johnson o Jimmy Page. Pero sin duda el mas co-
nocido de todos es el caso del Doctor Fausto, cuya leyenda ha cobrado tal ce-
lebridad e importancia que se ha constituido como uno de los mitos de mayor
permanencia en la cultura occidental.

Si bien en la Biblia encontramos relatos en los cuales el Demonio seduce a
ciertos personajes,’ la idea de que un hombre se encuentre en posibilidades de ce-
rrar un pacto con el demonio, como tiene a bien destacar Angel Crespo en su
prologo al Fausto de Fernando Pessoa, fue manejada en primera instancia
por el sacerdote griego Origenes (185-254) y por san Agustin de Hipona (354-
430). Segun era la creencia de ambos clérigos, cualquier acto de magia, fuese
blanca o negra, era el fruto de la “condenable” uniéon de hombres y demonios.
Mas adelante san Gregorio Nacianceno (328-389) sienta una de las primeras
bases literarias del mito de Fausto al relatar la historia de Cipriano el Magico,
quien, enamorado de una cristiana de Antioquia, busca que ella corresponda
a su amor mediante la utilizacion de las ensefianzas del Espiritu del mal. Al
notar que la mujer resistia sus magicos embates, Cipriano se convierte al cris-
tianismo sdlo para que posteriormente, ambos sean decapitados por orden del
emperador por no adorar a los dioses romanos. En su texto, Crespo destaca
otros casos como el de Rossell Hope Robbins quien en su Enciclopedia de la

" Elementos de distintos relatos como el de Adan y Eva en el cual encontramos a los personajes
estableciendo una alianza con el maligno; el de Job donde Yavé permite a Satan disponer de todas
las posesiones del fiel hombre y la tentacion de Jesus en el desierto, pueden resultar en mas de
una forma antecedentes del mito faustico.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.



Los pactos fausticos @

brujeria y la demonologia, incluye un capitulo titulado: “Pacto con el diablo”; el
cual, sumado a algunos otros, sentaron parte de las bases que dieron origen
al mito que aqui atane.

Es en el afio de 1587 que aparece en Francfort del Meno un Volksbuch?
titulado Historia del Doctor Johann Faust, del muy viajado mago y brujo, y como
se entrego al Diablo en un plazo determinado, en cuyas paginas se relata la
historia de Georg Sbellicus Faustus Junior (1480-1540), doctor en teologia y
estudioso de las ciencias ocultas, quien supuestamente hizo un pacto con el
diablo después de evocarlo en un bosque cercano a Wittenberg. Es en esta
versidn de la leyenda que se menciona por primera vez el hecho de que Faus-
toinvocd a Helena de Troya con la cual tuvo un hijo que llevaba por nombre Justo
Fausto (elemento posteriormente utilizado por el poeta Goethe en su célebre
obra). Después de este pacto, Fausto llevé una mala vida durante 24 afos, la
cual lo condujo a una muerte terrible y, por supuesto, a la condenacion.

Si bien esta primigenia versién del mito faustico cumplia con fines moralizan-
tes es indudable su importancia, no sélo por sentar las bases para las futuras
obras literarias, sino como un importante documento de la persecucion existente
en el momento a las artes magicas y la brujeria por parte del cristianismo (sobre
todo de parte de las corrientes protestantes). La alquimia es percibida como
una obra del maligno, sus busquedas de la piedra filosofal o la creacién del ho-
munculo representan un reto al poder divino. Este punto se vuelve muy inte-
resante pues, esas mismas ansias de descubrimiento mas alla de la mano de
Dios, son lo que relaciona profundamnte a los alquimistas con el pensamiento
moderno (autores romanticos y posteriores como Mary W. Shelley y Gustav
Meyrick van a tomar la figura del alquimista no sélo como figura heroica roman-
tica, sino como impulsores fundamentales de los preconceptos de la ciencia
moderna). De hecho, segun se cuenta en versiones populares, el propio Fausto
conocio a los alquimistas Paracelso y Cornelius Agrippa.

Fuera del terreno de la leyenda y ya de lleno en el de la creacion, sera el
dramaturgo inglés Christopher Marlowe (1564-1593) el primero en llevar a
Fausto a la vida escénica con su obra: The tragical History of Doctor Faustus,
la cual se estreno en el afio de 1588.3 En esta version, Marlowe mantiene los
detalles esenciales de la leyenda que se destacan en el Volksbuch. La gran
variante es que Marlowe, a pesar de que Fausto es condenado, se muestra a
favor de su protagonista y de su guia Mephistophilis. Los anhelos del persona-

2 Término que permitia al autor esconderse en el anonimato para manejar el tema, “libro po-
pular”.
3 Aunque otras fuentes mencionan que el estreno no se llevo a cabo sino hasta 1594.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nam. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.



@ Francisco Javier de Ledn

je: sus ansias de saber, su perpetua busqueda de la belleza pura son de mucho
interés para el dramaturgo inglés, pues ve en ellos un espiritu renovador, aleja-
do de los conceptos reinantes en el mundo que conoce. La obra no obtuvo una
gran respuesta en Inglaterra, aunque si en Alemania. Afirma Angel Crespo:

Si se hace un esfuerzo por imaginar el ambiente ideoldgico de los paises refor-
mados a finales del siglo xvi, se comprende, de una parte, la rapida y general
aceptacion de esta tragedia, debida a su caracter cultural y religiosamente
subversivo y, de otro, el que fuese mas apreciada en Alemania, donde la caza
de brujas estaba causando mas estragos, que en Gran Bretafia, donde las
persecuciones eran menos encarnizadas porque no se habia difundido entre
las clases letradas ni entre el pueblo la idea del pacto diabolico.*

El apunte de Crespo delata el ya entonces ardiente contexto social y cultural
europeo del momento. Las antiguas formas de pensamiento comenzaban a
desbaratarse, los temas acerca de los cuales se reflexionaba o se creaba ya
no unicamente se alejaban de las visiones religiosas tradicionales (sin que eso
signifiqgue que se perdieran todas las visiones de la moral en voga) y se buscaban
nuevas formas de expresion y de pensamiento. De hecho, sin duda alguna, el
Fausto de Marlowe representa un importante antecedente para la obra cumbre
de Goethe. Y es que para la llegada del romanticismo, desde sus mas tempra-
nas manifestaciones, las ideas del hombre tentado a descubrir los secretos del
mundo por su propia mano van a hacerse notar de manera creciente

Fausto, para el autor del célebre movimiento aleman Sturm und Drang, repre-
senta el trabajo de toda una vida, pues mientras la primera parte del drama, sin
duda la mas conocida, es publicada en 1806, la segunda parte no es terminada
sino hasta 1831 y publicada un afio mas tarde, después de la muerte del poeta,
segun él mismo lo habia solicitado. Si bien el argumento de la pieza es ya bien
conocido cabe ahora destacar algunos elementos:

La primera, se puede decir, es por encima de todo la tragedia de Margarita,
pues es quien sufre las mayores consecuencias del pacto establecido entre un
anciano Fausto y Mefistofeles. El primero se ha dado cuenta de que su sed de
conocimiento lo ha alejado completamente de la posibilidad de experimentar
muchas de las grandes experiencias de la vida en carne propia; Mefistéfeles,
quien ha apostado con Dios que puede seducir a Fausto y llevarse su alma,
le ofrece al atribulado sabio recuperar la juventud, para conquistar el corazén

4 Fernando Pessoa, “Fausto”, en Tragedia subjetiva. Prél. Angel Crespo. Madrid, Tecnos, 1993,
p. 23.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.



Los pactos fausticos @

de Margarita. Esta ultima al ceder a la tentacién ve caer su vida frente a ella,
primero ante el asesinato de su hermano Valentin, quien busca defender su
honra, y posteriormente, matando ella misma al hijo que lleva en el vientre por
lo cual es condenada a muerte. Pese a ello, su entrega final, su Ultima muestra
de amor, le vale la salvacion perpetua.

Cierto es que dicha segunda parte esta colmada de elementos magicos como
la fiesta de Walpurgis, la creacion de un Homunculo y la invocacion de Paris y
Elena de Troya, sin embargo, el autor plasma en ella una vision mas racional
y menos pasional que en la entrega anterior. Por ejemplo, después de que Fausto
es guiado por su asistente Wagner, y el Homunculo creado por este ultimo, al
palacio de Menelao, reencuentra a Elena pero ya no en forma de vision, sino
hecha mujer y se une a ella. De dicha unién nace Euforién, al cual algunos criti-
cos como Francisco Montes de Oca, interpretan como el fruto de la unién entre
el pensamiento de la Grecia clasica y el pensamiento germanico del siglo XX,
es decir la unién de la edad antigua con |la era moderna. Después de las muer-
tes de Elenay Euforion, Fausto se queda ciego y solo, ademas ha envejecido de
nuevo, es entonces que el autor lo enfrentara a la duda, la angustia, la afliccion
y la necesidad personificadas por espectros con forma de mujer. En esta escena
el autor capta en gran medida el espiritu del Romanticismo pues deja ver a su
héroe abatido y derrotado, sumergido en una oscuridad representada por su ce-
guera que simboliza la ceguera de todos los hombres. Es bajo este velo, 0 a
pesar de él, que Fausto hace que su pueblo se levante hacia una nueva era
de progreso. Estas acciones ultimas haran que la obra de Goethe difiera de
las versiones que le preceden, pues gracias a dichas acciones el protagonista
lograra la redencion.

Es en la obra del aleman que el personaje de Mefistéfeles cobra dimensio-
nes sin precedentes, pues si bien siempre ha sido un elemento vital del mito
faustico, los textos previos le otorgan un papel menor que se limita a cerrar un
trato cuyas consecuencias seran vividas de forma solitaria por Fausto, al menos
hasta que concluya el plazo determinado. De manera contraria, el Mefistéfeles
de Goethe es un personaje activo, guia al protagonista en la mayor parte de sus
andanzas, lo sumerge en su juego y por encima de todo, le otorga una razén de
ser, pues sin él Fausto quedaria inmerso en estériles reflexiones y autorrepro-
ches por haberse alejado de los placeres de la vida para dedicarse al estudio.
Mefistofeles se convierte en el compariero en quien Fausto ve realizados sus
propios afanes.

En fechas cercanas a la aparicion del Fausto de Goethe, en 1820 para ser
preciso, surge de la pluma de Charles Robert Maturin, una de las obras mas
grandiosas que tocan el tema del pacto demoniaco: Melmoth, El Errabundo.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nam. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.



@ Francisco Javier de Ledn

En ella, el reverendo Maturin narra la historia de un caballero irlandés que
vende su alma al diablo a cambio de la inmortalidad, la cual podra recuperar
si encuentra a alguien que ocupe su lugar, motivo que lo lleva a vagar durante
mas de un siglo en aras de encontrar a su sustituto. Sobre esta novela gética
opina Howard Phillips Lovecraft:

La estructura del relato es muy torpe y exageradamente larga: tiene una
longitud tediosa, con episodios marginales, relatos dentro de otros relatos y
ensamblajes y coincidencias excesivamente rebuscados; pero en diversos
momentos de sus interminables divagaciones se siente el pulso de una fuerza
inexistente en obras anteriores de este género, una afinidad con la verdad
esencial de la naturaleza humana, una comprension de las fuentes mas hon-
das del auténtico miedo cdésmico y una abrasadora pasién de simpatia por parte
del escritor, que hacen del libro un verdadero documento de autoexpresion
estética, mas que una habil combinacién de artificio.®

Pese a los detalles que disgustan a Lovecraft, la narracion fluye de tal
manera que permite al lector adentrarse en el espiritu atribulado de su prota-
gonista. Los relatos que se van entretejiendo a lo largo de la novela permiten
que el personaje de Melmoth tenga una madurez muy evidente a lo largo de
su busqueda de mas de un siglo. Ademas tal como sefala Mario Praz en el
apartado,® Maturin intercala esos relatos con un estilo similar al de Las mil y una
noches e incluso al de la obra cumbre de Cervantes, misma por la que el autor
de Melmoth reconocia sentir una profunda admiracién. El reverendo Maturin,
como apunta bien el célebre autor de Los mitos de Cthulhu, logra con su relato
escenas que surgen desde las mismas raices del miedo. La descripcién de los
ambientes del manicomio, la carcel de la inquisicion y demas lugares en los que
el protagonista busca al desesperado que ha de ocupar su lugar en el infierno
es de una efectividad tremenda que se aleja, y a la par se mantiene dentro de
los esquemas reinantes en la literatura gética.

Cabe destacar que el origen de la novela de Maturin es muy distinto de aquél
de las antes mencionadas. De hecho como el propio autor lo confiesa:

La idea de esta novela (o relato) esta extraida de un pasaje de uno de mis
sermones, el cual (como supongo que lo han leido muy pocos) me tomo la
libertad de citar.

5 Howard Phillips Lovecraft, “Maturin y Melmoth”, en El horror en la literatura. Madrid, Alianza,
1995, p. 29.

8 Mario Praz, La Carne, la muerte, y el diablo en la literatura romantica. Barcelona, Acantilado,
1999, p. 232.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.



Los pactos fausticos @

El pasaje es éste:

¢ Hay en este momento alguno entre los presentes —aunque nos haya-
mos desviado del Sefor, hayamos desobedecido su voluntad y desoido su
palabra—, hay alguno de nosotros que acepte en este momento, todo cuanto
el hombre puede otorgar o la tierra producir, a cambio de renunciar a la es-
peranza de su salvacion? No, no hay nadie...; jno existe un loco semejante
en toda la tierra, por mucho que el enemigo del hombre la recorra con es-
te ofrecimiento!”

Este pasaje me sugiri6 la idea de Melmoth, el Errabundo. El lector encon-
trara dicha idea desarrollada en las paginas que siguen; a él le corresponde
juzgar que fuerza o éxito [...] la vida conventual estriba menos en las espanto-
sas aventuras que uno encuentra en las novelas, que en la serie de tormentos
insignificantes que constituyen el suplicio de la vida en general, y que en medio
del inmévil estancamiento de la existencia monastica, la soledad proporciona
a sus huéspedes ocio para inventar, y poder mezclado de malignidad, que
facilita la plena disposicion para llevarlos a la practica.”

Ala par de generar miedo, el reverendo Maturin busca provocar la reflexion
del lector. Es por ello que a las ya de por si interesantes negociaciones entre
el maligno y Melmoth se suman los intensos relatos de almas atribuladas cuyo
paso atestigua el protagonista.?

La importancia de la obra del reverendo Maturin es tal que autores como Bal-
zac (Melmoth Reconciliado) han tratado de continuar la historia del errabundo, y
ni qué decir del caso de Oscar Wilde, quien paso sus ultimos dias de vida, en el
pequefo Hotel Alsace de Paris, bajo el seudénimo de “Sebastian Melmoth”.

Quiza una de las versiones mas interesantes e innovadoras de este mito es
Fausto, una tragedia subjetiva, poema dramatico (inconcluso) del poeta por-
tugués Fernando Pessoa. Escrita entre 1907 y 1933, encontramos en esta
obra a un Fausto enfrentandose a si mismo, a su conciencia y a su destino. No
leemos en este poema sobre pacto alguno, de hecho, la figura de Mefistéfeles
jamas aparece, sino que habita tacitamente en el ser del protagonista de la
misma forma en que el bien y el mal existen (afirma Angel Crespo) “como las
demas cosas concretas o abstractas”.® A diferencia del personaje de Goethe,

" Charles Maturin, Melmoth Robert, el errabundo. Barcelona, Bruguera, 1991, pp. 11-12.

8 Cabe sefialar que en su ya citado estudio, Mario Praz apunta ciertas similitudes existentes,
ademas de la idea del pacto demoniaco, entre la novela de Maturin y el Fausto de Goethe. Asi, es
posible encontrar, por ejemplo, que Isidora es a Melmoth lo que Margarita a Fausto. Isidora se ena-
mora del protagonista y lo sigue hasta que este asesina a su hermano; asimismo queda prefiada
y muere junto a su hija, luego de lo cual obtiene la redencion.

9 F. Pessoa, op. cit., p. 23.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nam. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.



@ Francisco Javier de Ledn

el Fausto de Pessoa no obtiene la salvacion sino que queda sumergido en el
olvido de la muerte, la cual el poeta presenta como definitiva. El autor de los
mil heterénimos escribié en una carta que iba a escribir dos partes mas de esta
tragedia, las cuales, lamentablemente, nunca pudo terminar.

Si bien el recuento de obras que toman el tema que aqui atafie es muy
breve, sirva para ilustrar la trascendencia y vigencia que el mismo ha tenido en
la literatura universal. Para concluir esta seccion, se mencionan otros autores
que han recurrido al tema en parte de su obra: Honore de Balzac, H. G. Wells,
Hermann Hesse, Clive Barker, Ivan Olivares, quien ha escrito una bella adap-
tacién teatral del mito para nifios, sélo por mencionar algunos.

La firma de Mefistofeles

Mefistéfeles, mas alla de ser una simple representacion del mal, es un perso-
naje en el cual se materializa la posibilidad de que el mal sea llevado a cabo
por el hombre. Es éste un personaje que no ataca, seduce, convence de forma
sutil y atractiva, al hombre de actuar en contra de las leyes divinas. El engafio
es su mayor cualidad, pues se vale de todo medio a su alcance para lograr su
fin sin medir consecuencias. Es también, una especie de diplomatico, pues es
el unico demonio que, segun el Compendium Maleficorum, puede acercarse
a Dios y dialogar con El. Al tratar de indagar el origen de Mefistéfeles es ne-
cesario acercarse a la tradicion Judeo-Cristiana pues es en sus concepciones
sobre la tentacion, el pecado, el perddn y la redenciéon que se gesta el mito
faustico (No es en balde que, en la obra de Goethe, cuando Fausto solicita al
demonio haga aparecer a Helena de Troya, este ultimo le diga que no tiene
poder sobre las fuerzas paganas y le conduzca con las brujas que llevaran a
cabo tal invocacion).

Segun lo ve Mircea Eliade,'® Mefistéfeles es un ser cuyos actos no atentan
contra Dios, sino que atentan en contra de la vida del hombre, pues hacia él
dirige todas sus acciones. A cambio de los favores de este demonio el hombre
ofrece su vida, es decir, su alma (lo mas trascendental). Pero Eliade también
sefiala a Mefistéfeles como un compafero del hombre del que Dios gusta,
pues gracias a él, la misma vida que se podria perder es exaltada. Es decir,
Mefistéfeles, al luchar en contra del bien le favorece, pues Fausto es al final
redimido gracias a sus buenas acciones. El personaje se convierte asi en un
colaborador de Dios.

0 Mircea Eliade, Mefistofeles y el andrégino. Madrid, Labor, 1984, pp. 8-102.

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nim. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.



Los pactos fausticos @

Pero el pacto faustico no debe ser interpretado como una mera afrenta al
dios cristiano, pues, como se ha dicho ya, es también una potente transfigura-
cion de las ansias de saber de la modernidad. Expresa no solo el deseo siem-
pre latente de alcanzar no unicamente la inmortalidad, sino la eterna juventud,
pues el decaer de fuerzas que llega con la vejez representa la imposibilidad de
mantener las pasiones mas vitales. La mano sagrada que era causa y razon
total del mundo ha perdido su forma, se ha borrado para dar paso a los ideales
de progreso, al hombre en control de la naturaleza que se gesta en la moder-
nidad. Asi pues, la imagen de Mefistéfeles ya no es la del mero tentador, es un
complice en el crimen que ha dejado a los hombres de occidente sin Dios.

Pero Mefistofeles es ademas un ser que se ha transformado, que ha sabido
mutar su forma para permanecer activo en el imaginario humano. Tal vez sea
por eso que Pessoa lo lleva al interior de su protagonista. El hombre enfrentado
a su interior, a sus propias creaciones, a su inconciente. Y es que la llegada de
la modernidad, sus ideales de progreso, sus afanes de saber que tiraron a los
dioses de sus altares llevaron a los hombres a alturas que tampoco pudieron
ocupar. Aquello que ha salido de sus manos le confronta, le muestra un rostro
de si monstruoso y desbordante.

Mas alla del valor alegérico, el pacto faustico cobra en nuestros dias gran
relevancia, pues nos confronta ya no con seres magicos o apariciones, pero si
a la finitud y su contundencia. No a demonios reveladores de hados, pero si a
un mundo siempre cambiante y cuyas condiciones dependen de las decisiones
que tomamos. Y, por encima de todo, a las ansias de saber. A sus riesgos, pero
también a sus virtudes, a sus posibilidades.

En 2009, el director Britanico Terry Gillian lanza su cinta El imaginario del
doctor Parnassus, en la que revitaliza el popular mito al ubicar a Parnassus
(Christopher Plummer) como un sabio apostador que trata de recuperar el alma
de su hija (Lily Cole) de manos del demonio (Tom Waits). La pelicula logra llevar
el mito faustico no soélo a los terrenos de la sensibilidad, sino lo expone en toda
la construccion que el ser humano hace de si mismo. Y, por encima de todo,
Gillian confirma que aun nos queda mucho por ver de este tema.

El pacto esta sellado, la apuesta de por medio estd cambiando constante-
mente, pero el sabio y sus demonios siguen en pleno juego.

Fecha de recepcion: 14/01/2010
Fecha de aceptacion: 12/02/2011

EN-CLAVES del pensamiento, afio V, nam. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.



	EC10-00a-Preliminares
	EC10-00b-Índice
	EC10-01-De León
	EC10-02-Serra
	EC10-03-García
	EC10-04-Krotz
	EC10-05-Misseri
	EC10-06-Ruiz
	EC10-07-Ramírez
	EC10-08-Cueva
	EC10-09-Iracheta
	EC10-10-Validación
	EC10-11-Reseñas
	EC10-12-Propaganda



