
En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.11

Los pactos fáusticos

Francisco Javier de León*

No debe creerse que el Diablo sólo tienta
a los hombres geniales. Desprecia, sin duda,a los 
imbéciles, pero no desdeña su concurso. Bien al 
contrario, en ellos cifra sus mayores esperanzas.

Charles Baudelaire

Resumen

Ensayo breve que delínea un recorrido coyuntural de algunas de las obras 
que han definido la visión contemporánea del mito del pacto con el demonio. 

Se trata de caracterizar al mismo ya no simplemente como un acto de rebeldía 
en contra de la divinidad de la tradición judeo-cristiana, sino como fundamento 
del pensamiento moderno abarcado desde los territorios del arte.

Palabras clave: coyuntural, mito, tradición judeo-cristiana, pensamiento mo-
derno.

Abstract

Brief essay that walks a cyclical path through some of the art works that define 
a contemporary vision about the demonic pact myth. The essay tries to present 

* Investigador residente de la Universidad de Barcelona, España, diosesymonstruos@gmail.
com



12	 Francisco Javier de León

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.

this myth not as an act of challenge against the god of jewish-christian tradition 
but as a basis of the modernity ideas taken from art.

Key words: cyclical, myth, Jewish-Christian tradition, modernity.

Fausto inmortal

Si bien en las líneas anteriores, el poeta francés nos deja ver que cualquier 
persona es susceptible de caer víctima de las seducciones del maligno, cierto 
es que siempre serán las historias de esos “hombres geniales” las que llamarán 
nuestra atención, debido a que el demonio siempre buscará atraerlos con algo 
trascendente, pues sabe que existen almas que sólo podrá cobrar si usa una 
carnada irresistible. En la larga lista de personajes que supuestamente han lle-
vado a cabo un pacto con el maligno, vemos desfilar nombres como: Christoph 
Haizmann, Paganini, Robert Johnson o Jimmy Page. Pero sin duda el más co- 
nocido de todos es el caso del Doctor Fausto, cuya leyenda ha cobrado tal ce-
lebridad e importancia que se ha constituido como uno de los mitos de mayor 
permanencia en la cultura occidental.

Si bien en la Biblia encontramos relatos en los cuales el Demonio seduce a 
ciertos personajes,1 la idea de que un hombre se encuentre en posibilidades de ce- 
rrar un pacto con el demonio, como tiene a bien destacar Ángel Crespo en su 
prólogo al Fausto de Fernando Pessoa, fue manejada en primera instancia 
por el sacerdote griego Orígenes (185-254) y por san Agustín de Hipona (354-
430). Según era la creencia de ambos clérigos, cualquier acto de magia, fuese 
blanca o negra, era el fruto de la “condenable” unión de hombres y demonios. 
Más adelante san Gregorio Nacianceno (328-389) sienta una de las primeras 
bases literarias del mito de Fausto al relatar la historia de Cipriano el Mágico, 
quien, enamorado de una cristiana de Antioquia, busca que ella corresponda 
a su amor mediante la utilización de las enseñanzas del Espíritu del mal. Al 
notar que la mujer resistía sus mágicos embates, Cipriano se convierte al cris-
tianismo sólo para que posteriormente, ambos sean decapitados por orden del 
emperador por no adorar a los dioses romanos. En su texto, Crespo destaca 
otros casos como el de Rossell Hope Robbins quien en su Enciclopedia de la 

1 Elementos de distintos relatos como el de Adán y Eva en el cual encontramos a los personajes 
estableciendo una alianza con el maligno; el de Job donde Yavé permite a Satán disponer de todas 
las posesiones del fiel hombre y la tentación de Jesús en el desierto, pueden resultar en más de 
una forma antecedentes del mito fáustico.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.

Los pactos fáusticos	 13

brujería y la demonología, incluye un capítulo titulado: “Pacto con el diablo”; el 
cual, sumado a algunos otros, sentaron parte de las bases que dieron origen 
al mito que aquí atañe.

Es en el año de 1587 que aparece en Fráncfort del Meno un Volksbuch 2 
titulado Historia del Doctor Johann Faust, del muy viajado mago y brujo, y cómo 
se entregó al Diablo en un plazo determinado, en cuyas páginas se relata la 
historia de Georg Sbellicus Faustus Junior (1480-1540), doctor en teología y 
estudioso de las ciencias ocultas, quien supuestamente hizo un pacto con el 
diablo después de evocarlo en un bosque cercano a Wittenberg. Es en esta 
versión de la leyenda que se menciona por primera vez el hecho de que Faus- 
to invocó a Helena de Troya con la cual tuvo un hijo que llevaba por nombre Justo 
Fausto (elemento posteriormente utilizado por el poeta Goethe en su célebre 
obra). Después de este pacto, Fausto llevó una mala vida durante 24 años, la 
cual lo condujo a una muerte terrible y, por supuesto, a la condenación.

Si bien esta primigenia versión del mito faústico cumplía con fines moralizan-
tes es indudable su importancia, no sólo por sentar las bases para las futuras 
obras literarias, sino como un importante documento de la persecución existente 
en el momento a las artes mágicas y la brujería por parte del cristianismo (sobre 
todo de parte de las corrientes protestantes). La alquimia es percibida como 
una obra del maligno, sus búsquedas de la piedra filosofal o la creación del ho- 
múnculo representan un reto al poder divino. Este punto se vuelve muy inte-
resante pues, esas mismas ansias de descubrimiento más allá de la mano de 
Dios, son lo que relaciona profundamnte a los alquimistas con el pensamiento 
moderno (autores románticos y posteriores como Mary  W. Shelley y Gustav 
Meyrick van a tomar la figura del alquimista no sólo como figura heroica román-
tica, sino como impulsores fundamentales de los preconceptos de la ciencia 
moderna). De hecho, según se cuenta en versiones populares, el propio Fausto 
conoció a los alquimistas Paracelso y Cornelius Agrippa.

Fuera del terreno de la leyenda y ya de lleno en el de la creación, será el 
dramaturgo inglés Christopher Marlowe (1564-1593) el primero en llevar a 
Fausto a la vida escénica con su obra: The tragical History of Doctor Faustus, 
la cual se estrenó en el año de 1588.3 En esta versión, Marlowe mantiene los 
detalles esenciales de la leyenda que se destacan en el Volksbuch. La gran 
variante es que Marlowe, a pesar de que Fausto es condenado, se muestra a 
favor de su protagonista y de su guía Mephistophilis. Los anhelos del persona-

2 Término que permitía al autor esconderse en el anonimato para manejar el tema, “libro po-
pular”.

3 Aunque otras fuentes mencionan que el estreno no se llevó a cabo sino hasta 1594. 



14	 Francisco Javier de León

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.

je: sus ansias de saber, su perpetua búsqueda de la belleza pura son de mucho 
interés para el dramaturgo inglés, pues ve en ellos un espíritu renovador, aleja-
do de los conceptos reinantes en el mundo que conoce. La obra no obtuvo una 
gran respuesta en Inglaterra, aunque sí en Alemania. Afirma Ángel Crespo:

Si se hace un esfuerzo por imaginar el ambiente ideológico de los países refor-
mados a finales del siglo xvi, se comprende, de una parte, la rápida y general 
aceptación de esta tragedia, debida a su carácter cultural y religiosamente 
subversivo y, de otro, el que fuese más apreciada en Alemania, donde la caza 
de brujas estaba causando más estragos, que en Gran Bretaña, donde las 
persecuciones eran menos encarnizadas porque no se había difundido entre 
las clases letradas ni entre el pueblo la idea del pacto diabólico.4

El apunte de Crespo delata el ya entonces ardiente contexto social y cultural 
europeo del momento. Las antiguas formas de pensamiento comenzaban a 
desbaratarse, los temas acerca de los cuales se reflexionaba o se creaba ya 
no únicamente se alejaban de las visiones religiosas tradicionales (sin que eso 
signifique que se perdieran todas las visiones de la moral en voga) y se buscaban 
nuevas formas de expresión y de pensamiento. De hecho, sin duda alguna, el 
Fausto de Marlowe representa un importante antecedente para la obra cumbre 
de Goethe. Y es que para la llegada del romanticismo, desde sus más tempra-
nas manifestaciones, las ideas del hombre tentado a descubrir los secretos del 
mundo por su propia mano van a hacerse notar de manera creciente

Fausto, para el autor del célebre movimiento alemán Sturm und Drang, repre-
senta el trabajo de toda una vida, pues mientras la primera parte del drama, sin 
duda la más conocida, es publicada en 1806, la segunda parte no es terminada 
sino hasta 1831 y publicada un año más tarde, después de la muerte del poeta, 
según él mismo lo había solicitado. Si bien el argumento de la pieza es ya bien 
conocido cabe ahora destacar algunos elementos:

La primera, se puede decir, es por encima de todo la tragedia de Margarita, 
pues es quien sufre las mayores consecuencias del pacto establecido entre un 
anciano Fausto y Mefistófeles. El primero se ha dado cuenta de que su sed de 
conocimiento lo ha alejado completamente de la posibilidad de experimentar 
muchas de las grandes experiencias de la vida en carne propia; Mefistófeles, 
quien ha apostado con Dios que puede seducir a Fausto y llevarse su alma, 
le ofrece al atribulado sabio recuperar la juventud, para conquistar el corazón 

4 Fernando Pessoa, “Fausto”, en Tragedia subjetiva. Pról. Ángel Crespo. Madrid, Tecnos, 1993, 
p. 23.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.

Los pactos fáusticos	 15

de Margarita. Esta última al ceder a la tentación ve caer su vida frente a ella, 
primero ante el asesinato de su hermano Valentín, quien busca defender su 
honra, y posteriormente, matando ella misma al hijo que lleva en el vientre por 
lo cual es condenada a muerte. Pese a ello, su entrega final, su última muestra 
de amor, le vale la salvación perpetua. 

Cierto es que dicha segunda parte está colmada de elementos mágicos como 
la fiesta de Walpurgis, la creación de un Homúnculo y la invocación de Paris y 
Elena de Troya, sin embargo, el autor plasma en ella una visión más racional 
y menos pasional que en la entrega anterior. Por ejemplo, después de que Fausto 
es guiado por su asistente Wagner, y el Homúnculo creado por este último, al 
palacio de Menelao, reencuentra a Elena pero ya no en forma de visión, sino 
hecha mujer y se une a ella. De dicha unión nace Euforión, al cual algunos críti-
cos como Francisco Montes de Oca, interpretan como el fruto de la unión entre 
el pensamiento de la Grecia clásica y el pensamiento germánico del siglo xix, 
es decir la unión de la edad antigua con la era moderna. Después de las muer- 
tes de Elena y Euforión, Fausto se queda ciego y solo, además ha envejecido de 
nuevo, es entonces que el autor lo enfrentará a la duda, la angustia, la aflicción 
y la necesidad personificadas por espectros con forma de mujer. En esta escena 
el autor capta en gran medida el espíritu del Romanticismo pues deja ver a su 
héroe abatido y derrotado, sumergido en una oscuridad representada por su ce- 
guera que simboliza la ceguera de todos los hombres. Es bajo este velo, o a 
pesar de él, que Fausto hace que su pueblo se levante hacia una nueva era 
de progreso. Estas acciones últimas harán que la obra de Goethe difiera de 
las versiones que le preceden, pues gracias a dichas acciones el protagonista 
logrará la redención.

Es en la obra del alemán que el personaje de Mefistófeles cobra dimensio-
nes sin precedentes, pues si bien siempre ha sido un elemento vital del mito 
fáustico, los textos previos le otorgan un papel menor que se limita a cerrar un 
trato cuyas consecuencias serán vividas de forma solitaria por Fausto, al menos 
hasta que concluya el plazo determinado. De manera contraria, el Mefistófeles 
de Goethe es un personaje activo, guía al protagonista en la mayor parte de sus 
andanzas, lo sumerge en su juego y por encima de todo, le otorga una razón de 
ser, pues sin él Fausto quedaría inmerso en estériles reflexiones y autorrepro-
ches por haberse alejado de los placeres de la vida para dedicarse al estudio. 
Mefistófeles se convierte en el compañero en quien Fausto ve realizados sus 
propios afanes. 

En fechas cercanas a la aparición del Fausto de Goethe, en 1820 para ser 
preciso, surge de la pluma de Charles Robert Maturin, una de las obras más 
grandiosas que tocan el tema del pacto demoníaco: Melmoth, El Errabundo. 



16	 Francisco Javier de León

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.

En ella, el reverendo Maturin narra la historia de un caballero irlandés que 
vende su alma al diablo a cambio de la inmortalidad, la cual podrá recuperar 
si encuentra a alguien que ocupe su lugar, motivo que lo lleva a vagar durante 
más de un siglo en aras de encontrar a su sustituto. Sobre esta novela gótica 
opina Howard Phillips Lovecraft:

La estructura del relato es muy torpe y exageradamente larga: tiene una 
longitud tediosa, con episodios marginales, relatos dentro de otros relatos y 
ensamblajes y coincidencias excesivamente rebuscados; pero en diversos 
momentos de sus interminables divagaciones se siente el pulso de una fuerza 
inexistente en obras anteriores de este género, una afinidad con la verdad 
esencial de la naturaleza humana, una comprensión de las fuentes más hon- 
das del auténtico miedo cósmico y una abrasadora pasión de simpatía por parte 
del escritor, que hacen del libro un verdadero documento de autoexpresión 
estética, más que una hábil combinación de artificio.5

Pese a los detalles que disgustan a Lovecraft, la narración fluye de tal 
manera que permite al lector adentrarse en el espíritu atribulado de su prota-
gonista. Los relatos que se van entretejiendo a lo largo de la novela permiten 
que el personaje de Melmoth tenga una madurez muy evidente a lo largo de 
su búsqueda de más de un siglo. Además tal como señala Mario Praz en el 
apartado,6 Maturin intercala esos relatos con un estilo similar al de Las mil y una 
noches e incluso al de la obra cumbre de Cervantes, misma por la que el autor 
de Melmoth reconocía sentir una profunda admiración. El reverendo Maturin, 
como apunta bien el célebre autor de Los mitos de Cthulhu, logra con su relato 
escenas que surgen desde las mismas raíces del miedo. La descripción de los 
ambientes del manicomio, la cárcel de la inquisición y demás lugares en los que 
el protagonista busca al desesperado que ha de ocupar su lugar en el infierno 
es de una efectividad tremenda que se aleja, y a la par se mantiene dentro de 
los esquemas reinantes en la literatura gótica.

Cabe destacar que el origen de la novela de Maturin es muy distinto de aquél 
de las antes mencionadas. De hecho como el propio autor lo confiesa:

La idea de esta novela (o relato) está extraída de un pasaje de uno de mis 
sermones, el cual (como supongo que lo han leído muy pocos) me tomo la 
libertad de citar. 

5 Howard Phillips Lovecraft, “Maturin y Melmoth”, en El horror en la literatura. Madrid, Alianza, 
1995, p. 29.

6 Mario Praz, La Carne, la muerte, y el diablo en la literatura romántica. Barcelona, Acantilado, 
1999, p. 232.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.

Los pactos fáusticos	 17

El pasaje es éste:
¿Hay en este momento alguno entre los presentes —aunque nos haya-

mos desviado del Señor, hayamos desobedecido su voluntad y desoído su 
palabra—, hay alguno de nosotros que acepte en este momento, todo cuanto 
el hombre puede otorgar o la tierra producir, a cambio de renunciar a la es-
peranza de su salvación? No, no hay nadie...; ¡no existe un loco semejante 
en toda la tierra, por mucho que el enemigo del hombre la recorra con es- 
te ofrecimiento!”

Este pasaje me sugirió la idea de Melmoth, el Errabundo. El lector encon-
trará dicha idea desarrollada en las páginas que siguen; a él le corresponde 
juzgar que fuerza o éxito [...] la vida conventual estriba menos en las espanto-
sas aventuras que uno encuentra en las novelas, que en la serie de tormentos 
insignificantes que constituyen el suplicio de la vida en general, y que en medio 
del inmóvil estancamiento de la existencia monástica, la soledad proporciona 
a sus huéspedes ocio para inventar, y poder mezclado de malignidad, que 
facilita la plena disposición para llevarlos a la práctica.7

A la par de generar miedo, el reverendo Maturin busca provocar la reflexión 
del lector. Es por ello que a las ya de por sí interesantes negociaciones entre 
el maligno y Melmoth se suman los intensos relatos de almas atribuladas cuyo 
paso atestigua el protagonista.8 

La importancia de la obra del reverendo Maturin es tal que autores como Bal-
zac (Melmoth Reconciliado) han tratado de continuar la historia del errabundo, y 
ni qué decir del caso de Oscar Wilde, quien pasó sus últimos días de vida, en el 
pequeño Hotel Alsace de París, bajo el seudónimo de “Sebastián Melmoth”. 

Quizá una de las versiones más interesantes e innovadoras de este mito es 
Fausto, una tragedia subjetiva, poema dramático (inconcluso) del poeta por- 
tugués Fernando Pessoa. Escrita entre 1907 y 1933, encontramos en esta 
obra a un Fausto enfrentándose a sí mismo, a su conciencia y a su destino. No 
leemos en este poema sobre pacto alguno, de hecho, la figura de Mefistófeles 
jamás aparece, sino que habita tácitamente en el ser del protagonista de la 
misma forma en que el bien y el mal existen (afirma Ángel Crespo) “como las 
demás cosas concretas o abstractas”.9 A diferencia del personaje de Goethe, 

7 Charles Maturin, Melmoth Robert, el errabundo. Barcelona, Bruguera, 1991, pp. 11-12.
8 Cabe señalar que en su ya citado estudio, Mario Praz apunta ciertas similitudes existentes, 

además de la idea del pacto demoníaco, entre la novela de Maturin y el Fausto de Goethe. Así, es 
posible encontrar, por ejemplo, que Isidora es a Melmoth lo que Margarita a Fausto. Isidora se ena- 
mora del protagonista y lo sigue hasta que este asesina a su hermano; asimismo queda preñada 
y muere junto a su hija, luego de lo cual obtiene la redención.

9 F. Pessoa, op. cit., p. 23.



18	 Francisco Javier de León

En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.

el Fausto de Pessoa no obtiene la salvación sino que queda sumergido en el 
olvido de la muerte, la cual el poeta presenta como definitiva. El autor de los 
mil heterónimos escribió en una carta que iba a escribir dos partes más de esta 
tragedia, las cuales, lamentablemente, nunca pudo terminar.

Si bien el recuento de obras que toman el tema que aquí atañe es muy 
breve, sirva para ilustrar la trascendencia y vigencia que el mismo ha tenido en 
la literatura universal. Para concluir esta sección, se mencionan otros autores 
que han recurrido al tema en parte de su obra: Honore de Balzac, H. G. Wells, 
Hermann Hesse, Clive Barker, Iván Olivares, quien ha escrito una bella adap-
tación teatral del mito para niños, sólo por mencionar algunos.

La firma de Mefistófeles

Mefistófeles, más allá de ser una simple representación del mal, es un perso-
naje en el cual se materializa la posibilidad de que el mal sea llevado a cabo 
por el hombre. Es éste un personaje que no ataca, seduce, convence de forma 
sutil y atractiva, al hombre de actuar en contra de las leyes divinas. El engaño 
es su mayor cualidad, pues se vale de todo medio a su alcance para lograr su 
fin sin medir consecuencias. Es también, una especie de diplomático, pues es 
el único demonio que, según el Compendium Maleficorum, puede acercarse 
a Dios y dialogar con Él. Al tratar de indagar el origen de Mefistófeles es ne-
cesario acercarse a la tradición Judeo-Cristiana pues es en sus concepciones 
sobre la tentación, el pecado, el perdón y la redención que se gesta el mito 
fáustico (No es en balde que, en la obra de Goethe, cuando Fausto solicita al 
demonio haga aparecer a Helena de Troya, este último le diga que no tiene 
poder sobre las fuerzas paganas y le conduzca con las brujas que llevarán a 
cabo tal invocación). 

Según lo ve Mircea Eliade,10 Mefistófeles es un ser cuyos actos no atentan 
contra Dios, sino que atentan en contra de la vida del hombre, pues hacia él 
dirige todas sus acciones. A cambio de los favores de este demonio el hombre 
ofrece su vida, es decir, su alma (lo más trascendental). Pero Eliade también 
señala a Mefistófeles como un compañero del hombre del que Dios gusta, 
pues gracias a él, la misma vida que se podría perder es exaltada. Es decir, 
Mefistófeles, al luchar en contra del bien le favorece, pues Fausto es al final 
redimido gracias a sus buenas acciones. El personaje se convierte así en un 
colaborador de Dios. 

10 Mircea Eliade, Mefistófeles y el andrógino. Madrid, Labor, 1984, pp. 8-102.



En-claves del pensamiento, año V, núm. 10, julio-diciembre 2011, pp. 11-19.

Los pactos fáusticos	 19

Pero el pacto faústico no debe ser interpretado como una mera afrenta al 
dios cristiano, pues, como se ha dicho ya, es también una potente transfigura-
ción de las ansias de saber de la modernidad. Expresa no sólo el deseo siem-
pre latente de alcanzar no únicamente la inmortalidad, sino la eterna juventud, 
pues el decaer de fuerzas que llega con la vejez representa la imposibilidad de 
mantener las pasiones más vitales. La mano sagrada que era causa y razón 
total del mundo ha perdido su forma, se ha borrado para dar paso a los ideales 
de progreso, al hombre en control de la naturaleza que se gesta en la moder-
nidad. Así pues, la imagen de Mefistófeles ya no es la del mero tentador, es un 
cómplice en el crimen que ha dejado a los hombres de occidente sin Dios.

Pero Mefistófeles es además un ser que se ha transformado, que ha sabido 
mutar su forma para permanecer activo en el imaginario humano. Tal vez sea 
por eso que Pessoa lo lleva al interior de su protagonista. El hombre enfrentado 
a su interior, a sus propias creaciones, a su inconciente. Y es que la llegada de 
la modernidad, sus ideales de progreso, sus afanes de saber que tiraron a los 
dioses de sus altares llevaron a los hombres a alturas que tampoco pudieron 
ocupar. Aquello que ha salido de sus manos le confronta, le muestra un rostro 
de sí monstruoso y desbordante. 

Más allá del valor alegórico, el pacto faústico cobra en nuestros días gran 
relevancia, pues nos confronta ya no con seres mágicos o apariciones, pero sí 
a la finitud y su contundencia. No a demonios reveladores de hados, pero sí a 
un mundo siempre cambiante y cuyas condiciones dependen de las decisiones 
que tomamos. Y, por encima de todo, a las ansias de saber. A sus riesgos, pero 
también a sus virtudes, a sus posibilidades.

En 2009, el director Británico Terry Gillian lanza su cinta El imaginario del 
doctor Parnassus, en la que revitaliza el popular mito al ubicar a Parnassus 
(Christopher Plummer) como un sabio apostador que trata de recuperar el alma 
de su hija (Lily Cole) de manos del demonio (Tom Waits). La película logra llevar 
el mito faústico no sólo a los terrenos de la sensibilidad, sino lo expone en toda 
la construcción que el ser humano hace de sí mismo. Y, por encima de todo, 
Gillian confirma que aún nos queda mucho por ver de este tema.

El pacto está sellado, la apuesta de por medio está cambiando constante-
mente, pero el sabio y sus demonios siguen en pleno juego. 

Fecha de recepción: 14/01/2010
Fecha de aceptación: 12/02/2011


	EC10-00a-Preliminares
	EC10-00b-Índice
	EC10-01-De León
	EC10-02-Serra
	EC10-03-García
	EC10-04-Krotz
	EC10-05-Misseri
	EC10-06-Ruiz
	EC10-07-Ramírez
	EC10-08-Cueva
	EC10-09-Iracheta
	EC10-10-Validación
	EC10-11-Reseñas
	EC10-12-Propaganda



