
En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.107

Resumen

E l artículo tiene como propósito principal exponer la ética rosminiana según el 
esquema del Sistema filosofico. La manera en que el autor desarrolla el texto es 

partiendo de la localización de la filosofía moral dentro del sistema de Rosmi- 
ni, para después exponer, primero, su Ética general y, después, la Ética especial 
y la Eudemonología de la Ética.

Palabras clave: filosofía italiana, filosofía rosminiana, ética rosminiana, ética 
general, ética especial y eudemonología de la ética.

Abstract

The main intention of the article is to present the rosminiana ethics, accord- 
ing to the Philosophical System scheme. The way in which the author develops 
the text is starting from the location of the moral philosophy within the Rosmini 

LA ÉTICA DE ANTONIO ROSMINI
A PARTIR DEL SISTEMA FILOSOFICO

Jacob Buganza Tenorio*

* Profesor-investigador del Instituto de Filosofía de la Universidad de Veracruz, México, jbu-
ganza@uv.mx



108	 Jacob Buganza Tenorio

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.

system, later to present initially, its general Ethics, then the special Ethics and 
the Eudemonología of the Ethics.

Key words: italian philosophy, rosminian philosophy, rosminian ethics, general 
ethics, special ethics and eudemonology of ethics.

Introducción

El presente ensayo tiene como fin ser un comentario esquemático y panorámico 
de la filosofía moral o ética de Antonio Rosmini. Éste es, sin duda, uno de los 
filósofos decimonónicos italianos más sobresalientes (pero poco estudiado en 
Iberoamérica con honrosas excepciones), junto a Gallupi y Gioberti, entre otros, 
trató con especial predilección el tema de la filosofía moral y, por ello, dedicó 
cuatro grandes obras a dilucidar lo que podría denominarse su “sistema ético”. 
Los títulos de estos libros son: Principj della scienza morale, Storia comparati- 
va e critica dei sistemi in torno al principio della morale, Trattato della coscienza 
morale y Antropologia in servigio della scienza morale; posteriormente se le 
han atribuido, con razón, otras obras, entre las que descuella el Compendio 
di etica e breve storia di essa. Empero, la obra que se tomará como guía en 
este momento es la parte concerniente al tema y que se halla contenida en su 
Sistema filosofico.1

¿Por qué no tomar como línea directriz una de las obras consagradas al 
tema de la filosofía moral para realizar el presente comentario? En primer lugar, 
tomar el Sistema filosofico como guía no implica que se dejen de lado las otras 
obras mencionadas. Por el contrario, en su momento se harán las referencias 
pertinentes a los Principj, al Tratatto y al Compendio di etica (por el momento 
se dejará de lado la Storia comparativa y la Antropologia) pero sin salirse del 
esquema planteado por el roveretano en el Sistema. En segundo lugar porque 
el presente artículo se saldría de las proporciones planeadas y se convertiría 
más bien en un libro. Finalmente, porque el Sistema contiene, en germen y de 
manera esquemática, la postura filosófica de Rosmini, de tal suerte que el pre-
sente artículo cumpliría con la encomienda de contener una visión esquemática 
y panorámica de la filosofía moral rosminiana. 

El título de la obra es Sistema filosofico, muy significativo. Rosmini no re-
húye al término “sistema” que tan poco bien visto es en la actualidad. Por el 

1 La obra ya se encuentra traducida por quien esto escribe, y se encuentra en proceso de edición 
por parte de la Universidad Veracruzana.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.

La ética de Antonio Rosmini a partir del Sistema filosofico	 109

contrario, para Rosmini el sistema es importante porque contiene, de manera 
ordenada y rigurosa, los principios y sus desenvolvimientos o aplicaciones a los 
diferentes campos del saber, logrando, con ello, una postura clara que se en-
frenta a la crítica y a la discusión y que integra, además, un debate profundo 
con la filosofía moderna. Ahora bien, al lado del término “sistema” aparece la pa- 
labra “filosofico”, dando a entender que la obra es un conjunto ordenado de 
principios que buscan explicar la realidad en su totalidad, pues lo distintivo de lo 
filosófico, con respecto a otras ramas del saber, es su intención omniabarcante, 
es decir, ontológica.

Localización de la ética

Para Rosmini, las ciencias filosóficas se clasifican en tres grupos: las ciencias 
de la intuición, las ciencias de la percepción y las ciencias de razonamiento. En 
las ciencias de intuición se encuentran la ideología y la lógica; en las ciencias de 
percepción se sitúan la psicología y la cosmología; y en las ciencias de razona-
miento localiza las ciencias ontológicas y las deontológicas. ¿Cuál es el criterio 
para distinguir las ciencias ontológicas de las deontológicas? No es complejo de- 
ducirlo, y el roveretano lo explica así: “Las ciencias filosóficas del razonamien- 
to se dividen en dos clases. Unas tratan de los entes como son, y se llaman on-
tológicas; las otras tratan los entes como deben ser, y se llaman deontológicas”.2 
En otros términos, la deontología trata no del ser, sino del deber-ser, es decir, de 
lo que deben ser los entes para considerarse perfectos. Por su parte, las cien-
cias ontológicas son dos: la ontología propiamente dicha y la teología natural. 
Por otro lado, las ciencias deontológicas se subdividen en deontología general 
y deontología especial, y ambas tratan de la perfección del ente, sólo que la 
primera se refiere a la perfección de los entes en general, de donde proviene su 
nombre, y la otra se refiere a algún ente en particular. La deontología general 
muestra, según Rosmini, que la perfección de los entes puede dividirse en tres 
grandes partes. Habrá que citar sus palabras:

La primera describe el arquetipo de cada ente, es decir el estado del ente que 
ha alcanzado la suma perfección.

La segunda describe las acciones, que son las que producen las perfec-
ciones de los entes.

2 “Le scienze filosofiche di ragionamento si dividono in due classi. Le une trattano degli enti come 
sono, e si dicono ontologiche; le altre trattano degli enti come devono essere, e si dicono deonto- 
logiche”. (Antonio Rosmini, “Sistema filosofico”, en Opere varie, Casale, 1850, p. 164).



110	 Jacob Buganza Tenorio

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.

La tercera describe los medios, con los cuales se puede adquirir el arte 
de las acciones mencionadas.3

Según él, esta clasificación se podría aplicar a todos los entes, por lo que 
es una deontología general. Empero, esto es confuso en cierto sentido debido 
a que, tradicionalmente, se considera que sólo a los entes dotados de una libre 
voluntad se les puede pedir que se acerquen a un arquetipo, que es la principal 
de las tres partes mencionadas. Se tienen, pues, dos cuestiones: ¿por qué el 
arquetipo es la principal de estas partes? ¿Por qué podría aplicarse a todos los 
entes? La primera pregunta tiene una solución muy sencilla, aunque no obvia: 
primero hay que considerar el fin y luego los medios. Si no hay un fin determi-
nado, no puede haber medios para acceder al fin, pues cualquier medio daría 
igual. De ahí proviene la primacía del arquetipo, pues las acciones son medios 
precisamente para alcanzar el fin.4 Por otro lado, es difícil responder a la cues-
tión de por qué la deontología general podría aplicarse, en principio, a todos 
los entes. Póngase un caso: un canario. Según esta idea, debería estudiarse 
el arquetipo del canario perfecto, el cual, seguramente, es aquel que desarrolla 
las potencialidades que tiene, como pueden ser su nutrición (conservación de 
sí mismo) y reproducción (conservación de la especie), además que de facto 
vuele y cante (esto último redunda en la reproducción). ¿Cuáles serían las 
acciones que llevarían a la perfección del canario? Precisamente alimentarse, 
reproducirse, volar y cantar. Tal vez sea ésta la idea rosminiana, pero por lo 
menos en el Sistema filosofico no aparece con claridad sino que se encuentra 
solamente delineada.

Ahora bien, en principio la deontología especial podría aplicarse a todos los 
entes y, en consecuencia, habría una deontología especial para cada clase de en- 
tes, como dice Balduino al comentar este asunto: “Las doctrinas deontológicas 
especiales observan las varias especies de entes”.5 Pero el ente que importa 
a Rosmini es el ser humano. Ahora bien, la deontología general, con sus tres 

3 “La prima descrive l’archetipo di ogni ente, cioè lo stato dell’ente che ha toccato la sua somma 
perfezione. La seconda descrive le azioni, colle quali si può produrre le perfezioni degli enti. La terza 
descrive i mezzi, coi qualli si può acquistar l’arte dette azioni”. (Ibid., n. 208.)

4 Se puede afirmar que no es obvio pues, como afirma Habermas, según el pensamiento 
posmetafísico no existe tal modelo. Él lo dice en estos términos: “El pensamiento posmetafísico 
se caracteriza por su moderación en lo que concierne a lo ético y por la ausencia de cualquier 
concepción universalmente vinculante acerca de lo que es una vida buena y ejemplar”. Jürgen Ha- 
bermas, “¿Fundamentos prepolíticos del Estado democrático?”, en: J. Habermas y Joseph Ratzinger, 
Dialéctica de la secularización. Madrid: Ediciones Encuentro, 2006, p. 40.

5 Armando Balduino, L’Ottocento. Padova, piccin, 1990, p. 475.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.

La ética de Antonio Rosmini a partir del Sistema filosofico	 111

partes, se aplica consecuentemente a la deontología especial, que en este 
caso es el ser humano. Lo referente al arquetipo lleva el nombre de telética;6 
lo referente a las acciones el nombre de ética; y lo referente a los medios se 
dividen en múltiples ramas de acuerdo al modo en que ayudan a perfeccionar 
las acciones (pedagogía, política, economía, cosmopolítica, ascética), las cuales 
a su vez llevan a la perfección del agente moral. 

Con esto, se entiende que la ética es, para Rosmini, la parte de la deonto-
logía especial centrada en el hombre y que estudia las acciones que éste lleva 
a cabo para perfeccionarse. 

La definición de ética y sus partes

Con esto apenas se ha localizado la ética en el árbol del saber humano rosmi-
niano. Falta dar su definición, que según el roveretano es la siguiente:

El hombre debe ser bueno y no malo. La bondad del hombre consiste en 
la bondad de su voluntad porque es evidente que quien tiene una voluntad 
plenamente buena es un hombre bueno. Ahora bien, la bondad del hombre, 
y no de sus cosas, se llama bondad moral, y aquella cualidad de la voluntad 
humana por la cual el hombre es bueno se llama bien moral o bien honesto; 
y de este bien trata la Ética. Por lo tanto, la Ética es la ciencia que trata del 
bien honesto.7

En efecto, Rosmini se sitúa en la línea de la tradición al afirmar que el hombre 
debe ser bueno y no malo, que no es otra cosa que el principio de la sindéresis. 

6 Lo referente a la ética desde el punto de vista de un modelo de perfección humana también 
ha sido estudiado por Bergson, quien distingue entre la moral como obligación proveniente de la 
sociedad en la que el agente moral está insertado, y la moral como exhortación o invitación, que 
es la que motivan los grandes hombres morales de la humanidad. Dice el francés con su peculiar 
elegancia: “Mientras la primera es tanto más pura y perfecta cuanto mejor se reduce a fórmulas 
impersonales, la segunda, para ser plenamente lo que es, debe encarnarse en una personalidad 
privilegiada que se convierta en ejemplo. La generalidad de la una tiende a la universal aceptación 
de una ley, la de la otra a la común imitación de un modelo”. (Henri Bergson, Las dos fuentes de 
la moral y de la religión. Introd. de John M. Oesterreicher. México: Porrúa, 1997, p. 16.) Tal vez 
haya que tener en cuenta estas observaciones completadas por Bergson para obtener una visión 
integral de la ética.

7 “L’uomo dee esser buono e non cattivo: la bontà dell’uomo consiste della bontà della sua vo-
lontà; poichè egli è evidente, che colui che ha una volontà pienamente buona, è uomo buono. Ora 
la bontà dell’uomo, e non delle cose sue, dicesi bontà morale, e quella qualità della volontà umana, 
per la quale l’uomo è buono, dicesi bene morale, ovvero bene onesto; e di questo debe tratta l’Etica. 
L’Etica dunque è la scienza che tratta del bene onesto”. (A. Rosmini, Sistema filosofico, n. 215.)



112	 Jacob Buganza Tenorio

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.

Ésta es un principio de orden práctico del entendimiento, análogo a los princi-
pios del orden teórico. Si quisiera hacerse una exégesis rosminiana sobre este 
asunto, se podría decir que, debido a que la noción de ente en general es lo 
primero que tiene el entendimiento, los principios se derivan inmediatamente de 
la noción de ente. Por ejemplo, el principio de contradicción no sería otra cosa 
que la misma noción de ente, es decir, una suerte de ley del ente. La sindéresis, 
al estar basada en la noción general de ente, también se deriva inmediatamen- 
te de esta última. Pero, ¿dónde está “el bien” en la noción de ente? Simplemente 
hay que considerar que la noción de ente se convierte con la noción de bien. 
De tal suerte que el hombre, en la práctica, y concretamente en la praxis moral, 
debe seguir al ente, es decir, a la bondad. 

Pero la bondad puede decirse de muchas maneras. Por eso Rosmini, en su 
definición, afirma que la ética tiene que ver con el bien moral o bien honesto y 
no con otro tipo de bien, como por ejemplo el bien subjetivo o el bien ontológico 
como tal. Ciertamente el bien moral no puede prescindir del bien ontológico, pero 
la diferencia entre la ética y la ontología estriba en que en aquélla la bondad es 
estudiada desde la perspectiva del actuar humano y no en sí misma. Por eso es 
que la ética, como ya fue dicho, se refiere a las acciones y no al ente en sí. 

Ahora bien, según el roveretano la ética se divide en tres partes: ética ge-
neral, ética especial y eudemonología de la ética. Estas tres partes están en 
consonancia con las tres cosas que puede estudiar el filósofo moral: el análisis 
y definición del bien honesto, es decir, de su naturaleza, que corresponde a la 
ética general; la aplicación del bien honesto a diversos ámbitos como actos 
voluntarios, hábitos, etcétera, los cuales concretan al bien honesto, y esto es la 
ética especial; finalmente, cómo el bien honesto hace perfecto y feliz al hombre, 
con lo que alcanza su τέλος o finalidad.

La ética general rosminiana

La ética general trata de los principios del actuar moral, es decir, del actuar 
que se refiere al bien moral u honesto. La obra principal sobre este asunto, de 
autoría rosminiana, es Principj della scienza morale. Este último libro contiene 
de manera esquemática su sistema ético (en concreto, lo que él llama nomolo-
gía, que no es otra cosa que un estudio sobre las normas). Empero, antes de 
iniciar con su ética, es necesario detenerse brevemente a revisar lo referente a 
la idea de ser, que para él es innata o intuida por la inteligencia y, por lo tanto, 
es fundamento de la ciencia moral. Rosmini no se refiere a un ser en particular 
(ser real o subsistente), sino a la noción o idea de ser, que es presupuesta por 



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.

La ética de Antonio Rosmini a partir del Sistema filosofico	 113

el entendimiento con el fin de poder conocer todo lo demás, como lo expone a 
lo largo del Nuovo saggio sull’origine delle idee. 

La noción de ser es la primera captación intelectual y, en resumidas cuentas, 
todos los conocimientos posteriores se resuelven a partir de ella. Si no hubiera 
noción de ser, no habría conocimiento intelectual, simplemente. Si la noción 
de ser es el primer conocimiento, el cual es indispensable para cualquier otro, 
se sigue que la ley moral no es otra cosa que la noción de ser. La ley moral 
está contenida en la noción de ser, cuya expresión mínima es hacer el bien y 
evitar el mal, como se aprecia en el principio de la sindéresis. La ley moral es 
objetiva, pues la idea de ser, de la que se desprende, es objeto del intelecto. El 
que cambia es el sujeto, es decir, quien conoce la ley; esta última, por su parte, 
permanece inalterable. El objeto, en consecuencia, se sigue manteniendo igual; 
es eterno e inmutable. 

Para el roveretano, los principios de la ciencia moral son dos: la ley, que ya se 
mencionó, y la libre voluntad,8 aunque en el Sistema filosofico menciona como 
tercer principio la “conformidad de la voluntad y libertad con la ley”.9 Como ya se 
dijo, en el caso de la ley ésta es, en sentido remoto, la noción universal de ser, la 
cual se expresa con la fórmula: “Sigue la luz de la razón” o “Reconoce el ser”.10 
Según Rosmini, seguir la luz de la razón sería un principio de orden teórico y 
reconocer al ser pertenece más bien al orden práctico. Lo importante, para él, 
es recalcar que el ente tiene un orden en sí mismo que descubre la razón y que 
reconoce la voluntad, “De donde aviene que ciertos seres son mayores y más 
excelentes que otros y tienen mayor dignidad, y este orden es aquel que de- 
be ser reconocido por la voluntad, donde la fórmula de la obligación universal, 
o sea el principio de la Ética puede también explicarse así: ‘Reconoce al ser tal 
como es en su orden’”.11

Por el momento, es importante la idea de “reconocer al ser” porque, para 
el roveretano, la voluntad se manifiesta precisamente en este reconocimiento 
porque es ella el principio de la cognición refleja. Rosmini a veces entremezcla la 
operación del entendimiento con la operación de la voluntad, pues en ocasiones 
da a entender que es la voluntad la que realiza el juicio sobre el valor o bondad 

  8 Cf. A. Rosmini, Principj della scienza morale, vii, a. 1.
  9 A. Rosmini, Sistema filosofico, n. 217.
10 “Segui il lume della ragione” o “Riconosci l’essere”. (Idem.)
11 “Onde avviene che certi esseri sieno maggiore e più eccellenti di altri ed abbiano maggior 

dignità, e quest’ordine è quello che deve essere riconosciuto della volontà, donde la formola 
dell’obbligazione universale, ossia il principio dell’Etica può anche esprimersi così: ‘riconosci l’essere 
qual’ è el suo ordine’”. (Idem.)



114	 Jacob Buganza Tenorio

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.

de un ente.12 Esto en razón de que muchas veces es la voluntad la que motiva 
o mueve al entendimiento a formar un juicio desproporcionado con referencia a 
la cosa conocida. De tal suerte que el entendimiento conoce una cosa directa-
mente, pero la voluntad puede motivar una reflexión desproporcionada a la cosa 
conocida de manera directa. De ahí proviene la distinción entre conocimiento 
directo y conocimiento reflejo, mencionada sólo de pasada en el Sistema filo-
sofico, pero muy bien expuesta en los Principj della scienza morale. 

Ahora bien, de forma más cercana o próxima, la ley está en el ente conocido, 
que es precisamente el ente subsistente que necesita, para ser conocido, que 
el sujeto posea la noción o idea de ser posible, de la cual está dotado desde el 
nacimiento. En efecto, la idea de ser posible es una idea que implica en sí todas 
las formas posibles de ente real o subsistente que puedan darse; en esto el 
roveretano se separa, pues, de noción clásica de ente en universal, aunque se 
acerca a ella en cuanto que es lo primero que cadit in intellectu. Ahora bien, la 
idea o noción de ente en universal es condición necesaria para el conocimiento 
del ente real o subsistente, como se muestra en el Sistema filosofico, especial-
mente al tratar de las ciencias de la intuición y de la percepción. El argumento, 
en resumen, asegura que la noción de ente en universal es condición necesaria 
para el conocimiento de la realidad, con lo cual el sistema rosminiano consi-
dera que hay un a priori cognoscitivo muy en la línea de Kant. Pero ésta no es 
la línea que interesa por el momento, sino la tesis de que el ente conocido se 
vuelve ley moral. 

El ente tiene un orden intrínseco, el cual no depende ontológicamente del 
ente que percibe. De lo que sí depende es para actualizar sus valores (que es 
lo que puede entenderse por el término “pregi” de Rosmini), es decir, para que 
se encuentren no solamente en potencia, sino que pasen al acto al ser estima-
dos por un ente intelectivo.13 Es el caso, por ejemplo, de la fruta: ésta tiene 
ciertas cualidades que la pueden hacer apetecible a un sujeto capaz de disfru-
tar tales cualidades. De esta forma, cuando la fruta es apetecida, entonces sus 
valores son actuales, es decir, son apetecidos hic et nunc por un sujeto. Empe-
ro, esto no es idealismo pues, como explica Sciacca al aplicar el caso a una 
flor: “La perfección de la flor está en la flor, pero soy yo el que siento y apetez-
co el perfume. Esta relación, entre la flor y un ser capaz de recibir sensaciones, 

12 Concepción derivada, ciertamente, de que la voluntad es la que rige a todas las potencias 
humanas en su justa proporción. A. Rosmini, Compendio di etica e breve storia di essa, ii, c. i, a. 1, 
n. 261. Empero, hay que tener en mente que Rosmini no descarta la racionalidad de la voluntad.

13 Cf. Jacob Buganza, “El carácter analógico del valor”, en Dikaiosyne. Revista de filosofía 
práctica, núm. 20. Venezuela, Universidad de Los Andes, 2008.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.

La ética de Antonio Rosmini a partir del Sistema filosofico	 115

es necesaria” para que se actualice, ciertamente, tal valor.14 Pero la flor es 
subsistente: no depende de que se le perciba y se le quiera, como se ha pro-
puesto en idealismos de cuño berkeliano. 

Lo importante de la tesis de Rosmini es que el ente conocido se vuelve ley. 
¿Dónde se finca tal ley? En el orden del ente conocido, el cual se concibe ob-
jetivamente. El entendimiento capta objetivamente la esencia de la cosa cono-
cida, y al conocerla encuentra que ésta tiene un orden intrínseco, es decir, está 
ordenada ella misma en una jerarquía ontológica. En el Trattado della coscien-
za morale se cuestiona: “¿Podría yo restituir al hombre la estima que se mere-
ce si no tuviera la idea de hombre? ¿Sabría que el hombre vale más que el 
buey, que no debo someter éste a aquél, si en la idea que tengo de la natura-
leza humana no leyese la dignidad? Por lo tanto, es la primera razón la que me 
muestra el deber con plena luz”.15 Ahora bien, al conocimiento de lo que es la 
cosa, Rosmini le llama precisamente conocimiento directo. Es un conocimiento 
infalible, al igual que el conocimiento que proviene de los sentidos. El entendi-
miento no se equivoca en la captación de lo que es la cosa conocida; puede 
equivocarse en el juicio que emite sobre ella, pero no en su captación. 

Ahora bien, hay otro conocimiento en la propuesta de Rosmini, y que ya se 
adelantaba líneas arriba, y es el llamado conocimiento reflejo. El conocimiento 
directo es, por decirlo de alguna forma, espontáneo, mientras que el conocimien- 
to reflejo es motivado por la voluntad con el fin de re-conocer la cosa. En otros 
términos, la voluntad es la que incita a que se inicie esta reflexión especial, la 
cual culmina en lo que se llama volición. La volición es la reflexión que reconoce 
al objeto y, si lo encuentra bueno, entonces lo quiere.16 Sciacca apuntala: “El 
hombre es moralmente bueno sólo cuando es autor del bien que se le atribuye 
y la voluntad es su potencia activa”.17

Una vez reconocida la cosa, la razón práctica emite un juicio sobre ésta. Este 
juicio puede ser verdadero o falso, que en cierto modo equivale a afirmar que 
puede ser bueno o malo. Es bueno el juicio cuando está de acuerdo al ser de la 
cosa conocida, es decir, cuando está de acuerdo al orden de ésta; es malo el 
juicio cuando no hay acuerdo, sino contradicción, entre el conocimiento directo 

14 Michele Federico Sciacca, Metafísica, gnoseología y moral. Madrid, Gredos, 1963, p. 129.
15 “E potrei io rendere all’uom la stima ch’egli si merita, si non m’avesse l’idea dell’uomo? E mi 

saprei punto che l’uomo val più del bue, che non debbo sottomettere a questo quello, se nell’idea 
che ho della natura umana non ne leggessi la dignità?” (A. Rosmini, Trattato della coscienza morale. 
Roma/Milán, Fratelli Bocca, 1954, n. 735.)

16 Cf. A.Rosmini, Principj della scienza morale, v, a. 2.
17 M. F. Sciacca, op. cit., p. 135.



116	 Jacob Buganza Tenorio

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.

y el conocimiento reflejo. De esta manera, la raíz del acto moral bueno o malo 
está precisamente en el juicio práctico motivado por la voluntad.18 Nuevamente, 
el comentario de Sciacca es contundente: “No es la cosa tal y como es en sí 
misma la que suscita amor y odio, sino la cosa tal y como yo la juzgo; puede 
ser buena, pero si la juzgo mala, produce en mí aversión”.19

¿Por qué tal juicio es la raíz del acto moralmente bueno o malo? Porque de 
tal juicio se sigue un amor o un odio práctico por la cosa conocida. Si hay un 
amor práctico, entonces el agente moral actúa de acuerdo al objeto, esto es, 
realiza una acción externa de acuerdo a tal afecto que tiene por el objeto; si hay 
un odio práctico sucede una situación análoga, sólo que el agente desprecia 
al objeto, lo cual no es necesariamente malo. Lo malo y lo bueno están, pues, 
en el juicio práctico motivado por la voluntad como en su fuente, de donde se 
sigue que la bondad depende de la buena voluntad.20 Si tal juicio es inadecua-
do, entonces la acción o acto externo que se realice no estará en consonancia 
con el ser de la cosa.

De esta manera, se aprecia claramente que el ser de la cosa conocida funge 
como ley moral, y la voluntad, la buena o mala voluntad, puede adecuarse o no 
a la ley que brinda el objeto conocido. En esta conjunción entre la adecuación 
o no del juicio práctico motivado por la voluntad con la cosa conocida, que 
toma el puesto de ley, se sitúa la tesis rosminiana de la ciencia moral. Aunado 
a esto, quien actúa conforme al ser de las cosas, es decir, de acuerdo al orden 
intrínseco de los entes, tiene una tranquilidad de conciencia; su conciencia no le 
recrimina el hecho de ir en contra del ser, es decir, de odiarlo, sino que asiente 
ante el resultado de la volición. Esto es similar a lo que afirmaban los estoicos 
y, antes de ellos, Sócrates: actuar correctamente, que en Rosmini equivaldría 
a querer las cosas analógica o proporcionalmente a lo que son, tiene como 
efecto una tranquilidad del alma (tranquilitas animi) que se traduce como una 
tranquilidad de conciencia.21

De esta manera, quien está motivado por una voluntad que reconoce el ser 
de la cosa, puede realizar acciones que le permitan alcanzar el fin o arquetipo 

18 Cf. A. Rosmini, Compendio di etica e breve storia di essa, i, c. 3, a. 3, n. 85.
19 M. F. Sciacca, op. cit., p. 139. 
20 “Man’s goodness, however, depends upon the goodness of his will, for the will is the supreme 

and active rational power, which controls and synthesizes all his intellectual and moral actions”. 
(Bruno John Favata, Rosmini’s Contribution To Ethical Philosophy. Nueva York, The Science Press, 
p. 25.) 

21 Tomamos el concepto de analogía de la obra de Mauricio Beuchot, como se expone por 
ejemplo en el Tratado de hermenéutica analógica. México, ffyl, unam/Ítaca, 2005 y en la Ética. 
México, Torres Asociados, 2004. 



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.

La ética de Antonio Rosmini a partir del Sistema filosofico	 117

de hombre propuesto. “Mediante las acciones buenas, el hombre produce su 
esfuerzo de aproximación al arquetipo, o sea se adecua a su télos, obedeciendo 
a los imperativos morales. Son éstos lo que nos mandan a seguir la luz de la 
razón mediante la adhesión a la totalidad del ser real del cual es aspecto primario 
el mantenimiento del orden moral”.22 En el Sistema filosofico, Rosmini condensa 
su tesis no en la ética general, sino en la deontología general, donde escribe:

Pero la forma que perfecciona a los entes morales, es decir, a los entes dota- 
dos de voluntad y de afecto racional, es subjetiva-objetiva porque la perfec-
ción de la voluntad está en el bien querer a todos los entes, a la totalidad del 
ente, pero distribuyendo este afecto según la norma del objeto o, lo que es lo 
mismo, de acuerdo a la cantidad de entidad que encontramos en él cuando 
medimos tales entes con la esencia del ente que resplandece en el espíritu 
y que es el objeto de éste y que es la medida universal. El ente intuido men-
sura los diversos entes; y la voluntad siente la exigencia de reconocerlos por 
aquello que son. La voluntad no debe oponerse al entendimiento, sino que 
debe complacerse con la verdad conocida por el entendimiento. Todos los 
entes son, por su naturaleza, bienes para la voluntad, son amables para ella. 
Pero la voluntad, siendo libre, puede oponerse a esta ley de la naturaleza, y 
a las entidades verdaderas opone entidades falsas como objetos de su amor; 
puede acrecentar y disminuir por sí misma las entidades y, por lo tanto, los 
bienes en oposición a su verdadero ser. Al hacer esto, contradice a la verdad, 
miente, hace la guerra a la entidad y, por lo tanto, es injusta. Altera las leyes 
naturales que están entre ella y los entes reales y, por ello, se vuelve desor-
denada, antinatural. La mentira interna, la injusticia, el desorden voluntario 
es el mal moral: lo contrario a todo esto es el bien.23

Por último, es provechoso tener en mente otra idea rosminiana. Esta otra 
idea se refiere a la dignidad del ente inteligente. Sciacca explica la tesis en estos 
términos: “En el orden de los bienes, los seres inteligentes ocupan el primer 
puesto; por lo tanto, el acto volitivo moralmente bueno debe tener por objeto 
final el bien de las mismas inteligencias”.24 Según Rosmini, el ente inteligente 
tiene una dignidad infinita en virtud de que tiene la idea de ser ideal, es decir, 
la noción de ser en universal. Es más, es inteligente porque intuye tal idea; si 

22 “Mediante le azioni buone l’uomo produce il suo sforzo di approssimazione all’archetipo, ossia 
si adegua al suo télos, obbedendo agli imperativi morali. Sono questi che ci comandano di seguire 
il lume della ragione mediante l’adesione a la totalità dell’essere reale di cui è aspetto primario il 
mantenimento dell’ordine morale”. (A. Balduino, op. cit., p. 475.)

23 A. Rosmini, Sistema filosofico, n. 203.
24 M. F. Sciacca, op. cit., p. 136.



118	 Jacob Buganza Tenorio

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.

no la intuyera, no sería, entonces, inteligente. Debido a tal noción, es que el 
hombre es infinitamente digno.

Sobre esto, escribe: “La infinitud es propiamente el principio de la dignidad, 
porque donde hay algo infinito, hay algo grande, algo augusto, donde todas las 
cosas finitas son menores, y en su presencia se sienten como nada”. La mente 
humana es, entonces, infinita, y puede conocer todo objetivamente, lo que sig-
nifica que tiene la capacidad para concebir la verdad. El ser humano, en este 
sentido preciso, es infinito, y por ello es digno: “La primera dignidad, por lo tanto, 
del sujeto inteligente, consiste en la contemplación de la verdad”.25

Con esto último, el roveretano da un argumento novedoso para afirmar la 
dignidad de la persona humana. Lo que él hace, y en esto parece fincarse un 
avance, es afirmar la inteligencia humana como lo que hace ontológicamente 
digno al ser humano, pero la inteligencia es tal en virtud de la idea de ser o ser 
ideal. Y como la idea de ser es infinita, entonces también lo es la dignidad de 
la persona humana. En cierto modo, Rosmini prefigura un tanto implícitamente 
el personalismo que vendrá más adelante en la filosofía del siglo xx y que tam-
bién, a la luz de sus propuestas, echa claridad sobre el problema de la relación 
entre la filosofía moral y el derecho, pues da el sustento para decir que no están 
separados uno de la otra, sino que una puede llevar al otro.

Ahora bien, en el Sistema filosofico Rosmini explora otras ideas con respec- 
to a la ética que vienen sólo indicadas en los Principj y que, en cierto modo, es-
capan al ámbito puramente filosófico. Dice él que, entre los entes, Dios es el prin-
cipio y fin de todos lo demás. Y esto presupone, sin duda, la noción de la creatio 
ex nihilo que aparece como atributo divino y que no todas las religiones positivas 
sostienen. Sobre esta base, Rosmini afirma que el fin último de la voluntad y de 
los actos honestos, el fin último de cada reconocimiento, estima, amor y acción, 
es Dios. De ahí que la ética, en la religión cristiana, se eleve y complemente, 
en donde “Cada deber se vuelve sagrado” y “Cada virtud se vuelve santidad”.26 
Pero para la ética tiene importancia teórica la conclusión que Rosmini extrae 
de esto: “Por lo tanto, como todos los seres proceden de Dios por la creación 
y de él dependen para la conservación, así deben referirse a él todos, y con-
formarse a la voluntad divina todas las voluntades”.27 Teológicamente puede 
ser cierta esta conclusión, aunque en ética se complica por la ignorancia de tal 

25 A. Rosmini, Principj della scienza morale, iii, a. 9.
26 A. Rosmini, Sistema filosofico, n. 219. 
27 “Come dunque tutti gli esseri procedeno da Dio per la creazione y da lui dipendono per la 

conservazione, così a lui tutti devono riferirsi, e alla volontà divina tutte le volontà conformarsi”. 
(Idem.)



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.

La ética de Antonio Rosmini a partir del Sistema filosofico	 119

voluntad, pues a menos que se acepte la Revelación, que contiene en buena 
medida la explicación de tal voluntad, no se puede saber cuál sea su querer.

La ignorancia con respecto a la voluntad divina, en especial en casos espe-
cíficos (o normas o reglas específicas, como las llamaría Rosmini), puede verse 
traducida en la voluntad divina que muchos pretenden tomar por garantía para 
actuar y que, según ellos, ha sido producto de una revelación especial. De ahí 
proviene, en cierto modo, una interpretación peligrosa sobre este asunto, pues 
los deberes hacia Dios teóricamente deben estar por encima de los deberes hacia 
otros hombres, con lo cual la ética queda subordinada a la religión: “Después 
de los deberes hacia Dios, vienen los deberes hacia las inteligencias creadas, 
los deberes que cada hombre tiene hacia sus semejantes, los cuales están su-
bordinados a los deberes hacia Dios, como las criaturas están subordinadas al 
creador”.28 Sin duda Rosmini afirma esto en el contexto de la filosofía cristiana, 
pero tomada en abstracto, es decir, sin referirse a una religión en particular, 
la conclusión es peligrosa porque, de ser aceptada, llevar a cabo la voluntad 
divina puede significar a veces actos como sacrificios, guerras santas, etcétera. 
Se justificarían dichos actos, pero, en realidad, son completamente inmorales. 
Al momento de sopesar entre la voluntad del Ser infinito y la criatura que tiene 
un elemento infinito (el hombre), la preponderancia estaría dada al primero. La 
historia da testimonio de actos de dicha naturaleza; pero las obras literarias, que 
tienen la ventaja de ser en cierto modo universos cerrados, contienen ejemplos 
dignos de ser tomados como base de la reflexión filosófica sobre estos asuntos, 
como puede apreciarse, por ejemplo, en la novela de Henry Rider Haggard que 
lleva por título La hermandad (The Brethren).

Por último, Rosmini afirma, en el Sistema filosofico, que el tercer elemento 
de la ciencia moral es la relación entre la ley y la voluntad ya analizadas. “La 
ética expone todos los modos en que esta relación puede variar, y describe los 
diversos estados buenos o en donde entra la voluntad y la libertad humana, y el 
hombre mismo mediante tales variaciones”.29 Empero, el roveretano no explica 
en el Sistema cómo pueda darse esto. Sin embargo, retomando lo dicho anterior-
mente con base en los Principj, resulta claro que la voluntad debe conformarse 
a la ley, que es lo mismo que decir que la voluntad debe reconocer al ente, al 

28 “Dopo i doveri verso Dio, vengono i doveri verso le create intelligenze, i doveri che ciascun 
uomo ha verso i suoi simili, quantunque questi sieno subordinati ai doveri verso Dio, come i creati 
sono subordinati al creante”. (Ibid., n. 221.)

29 “L’Etica espone tutti i modi, in cui questa relazione può variare, e descrive i diversi statu buo-
ni o rei en cui entra la volontà e la libertà umana, e l’uomo stesso mediante tali variazioni”. (Ibid., 
n. 223.)



120	 Jacob Buganza Tenorio

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.

cual conoce de manera directa gracias al entendimiento. En otras palabras, 
debe haber concordancia o armonía entre lo reconocido y lo conocido, entre 
la voluntad y el entendimiento. De esta manera es que se da el ser como bien, 
es decir, el bien moral u honesto, pues “El bien moral lo alcanza la voluntad 
reconociendo al ser que conoce la razón. La idea de ser como ley suprema de 
la acción humana se manifiesta así en su tercera forma: como ser moral, es 
decir, como ser de lo bueno”.30

En principio, puede haber varios grados de concordia entre la voluntad y el 
entendimiento. Pero sin duda una buena voluntad o, más bien, una voluntad 
óptima, es aquella que se ajusta completamente al objeto conocido por el en-
tendimiento, es decir, al ente, y reconoce en éste su ser, o sea, el grado de ser 
que posee y que es objetivo, pues la realidad y los entes que la componen están 
estratificados, están jerárquicamente ordenados como lo enseña la ontología, 
y no puede ser bueno lo que promueva y destruya lo más en pos de lo menos, 
como sucede, por ejemplo, en el caso del dinero: éste es completamente material 
y sus perfecciones se limitan a la existencia y a la extensión (y otras cualidades, 
ciertamente), y si se sacrifica al ente humano, que además de la existencia y 
la extensión tiene vida, sensibilidad e inteligencia, en pos de aquél, la acción 
no podrá ser considerada éticamente buena. Podrá ser buena de otra forma, 
como puede darse en una razón instrumental de orden económico, pero buena 
éticamente no porque viola el orden de las cosas, orden que el entendimiento 
sólo se limita a constatar en la realidad.31

La ética especial y la eudemonología
de la ética rosminiana

La ética especial y la eudemonología de la ética son poco desarrolladas en el 
Sistema filosofico, pues Rosmini apenas les dedica dos números. Como ya se 
dijo, la ética especial consiste no ya en el análisis del concepto de bien moral 
u honesto, sino en su aplicación a diversos ámbitos como el acto o el hábito, 
mientras que la eudemonología de la ética consiste en lo excelente que es 
realizar el bien moral y lo torpe que es actuar mal moralmente. 

30 “Antonio Rosmini-Serbati (1797-1855) y el rosminianismo en el siglo xix”, en Emerich Coreth, 
Walter Neidl y Georg Pfligersdorffer, eds., Filosofía cristiana en el pensamiento católico de los siglos 
xix y xx, t. i. Madrid, Ediciones Encuentro, 1993, p. 590.

31 Cf. Thomae Aquinatis, In decem libros Ethicorum Aristotelis ad Nicomachum expositio, n. 1-2.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.

La ética de Antonio Rosmini a partir del Sistema filosofico	 121

Con respecto a la ética especial, Rosmini afirma que ésta “comienza dis-
tinguiendo el acto y el hábito, mostrando las varias moralidades que son sus-
ceptibles de uno y otro”.32 El roveretano no da suficientes pistas en el Sistema 
filosofico ni en los Principj, empero tal parece que la diferencia entre uno y otro 
no es un problema teórico muy complejo, pues el hábito depende del acto como 
el riachuelo depende de la fuente. En efecto, si no hay acto no puede haber 
hábito, pues este último es entendido en la filosofía tradicional como la repetición 
de ciertos actos. Evidentemente los actos a los que se refiere Rosmini son los 
actos morales, es decir, los que son susceptibles de ser buenos o malos para 
conseguir la perfección humana, objeto de la telética. El acto, en este sentido, 
se relaciona con la potencia, pues el hombre está en potencia de realizar actos 
morales, y esto tiene su origen precisamente cuando reconoce voluntariamen-
te el objeto conocido por el entendimiento, por lo que el origen del acto moral 
está en la voluntad. Una vez que los actos se repiten, entonces se dice que el 
agente los adquiere como si se trataran de una segunda naturaleza, que es lo 
que se llama hábito. 

Ya en este contexto, puede entenderse que Rosmini afirme que la ética es-
pecial trata de la virtud y el vicio, que son especiales, es decir, que se refieren 
a un ámbito particular, como la tacañería se refiere al hábito de no concebir 
el dinero como un medio sino como un fin.33 Escribe el roveretano que la éti-
ca especial “Razona sobre los medios con los cuales puede evitarse el mal 
y promoverse el bien moral, cuya parte suele llamarse, como hemos dicho, 
Ascética”.34 En efecto, la ascética contiene muchas variantes, por lo que cada 
una es especial en su propio ámbito. Pero todos los medios ascéticos buscan 
destacar en alguna virtud, a la que puede considerarse medio para lograr el 
fin último, que es objetivamente la perfección del agente moral, lo cual puede 
repercutir, subjetivamente, en la felicidad de este mismo agente.

De esta forma, hay un claro engranaje entre la ética y la eudemonología, 
pues esta última, para Rosmini, muestra que el hombre virtuoso se dignifica, se 
ennoblece a sí mismo. De igual manera, la eudemonología “Prueba que ningún 
hombre verdaderamente virtuoso es infeliz, y ningún hombre malvado es feliz”.35 

32 “Comincia dal distinguere l’atto e l’abito, mostrando la varia moralità di cui l’uno el’altro è 
suscettivo”. (A. Rosmini, Sistema filosofico, n. 224.)

33 Por su parte, Teofrasto apunta: “La tacañería es una ausencia de generosidad en lo que atañe 
al gasto”. (Caracteres. Trad. de Elisa Ruiz. Madrid, Gredos, 2000, c. xxii, p. 95.)

34 “Ragiona ancora de’mezzi co’quali può evitarsi il male e procacciarsi il bene morale, alla 
qual parte come abbiam veduto, si suol dare il nome d’Ascetica”. (A. Rosmini, Sistema filosofico, 
n. 224.)

35 “Prova che niun uomo veramente virtuoso è infelice, niun malvagio felice”. (Ibid., n. 225.)



122	 Jacob Buganza Tenorio

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 107-122.

Al actuar bien, objetivamente el agente moral se perfecciona, y subjetivamente 
por lo menos no es infeliz, sino que su conciencia le premia con la tranquilidad 
del alma, como dirían los estoicos, y como parece resonar en las palabras del 
salmista que dice: “Más vale lo poco del honrado que la enorme riqueza del mal- 
vado” (Sal. 37), pues por lo menos el honrado tiene paz interior al haber actuado 
conforme al deber, tal como dice Platón que actuó Sócrates. 

Conclusión

Sin duda, una de las virtudes más preclaras de Antonio Rosmini es la manera 
en que expone su filosofía, a saber, sistemáticamente: muestra uno a uno los 
argumentos que toma de base para fundamentar sus conclusiones. Aunado a 
esto, el roveretano trata, a lo largo de su bibliografía, de sistematizar los con-
ceptos filosóficos con la finalidad de usarlos de manera rigurosa y no equívo- 
ca, creando o poniendo en uso acepciones de los términos que permitieran te- 
ner claro el ámbito en el que se aplican, como es el caso de la ciencia que él 
llama Telética, que se refiere al estudio del fin del hombre, es decir, a la reflexión 
de lo que éste debe llegar a ser para considerarse perfecto. 

Esta labor sistemática se ve plasmada de manera fehaciente en su Sistema 
filosofico, del que en este momento se ha tomado de base sus planteamientos 
en torno a la filosofía moral o ética. Sin duda, la filosofía rosminiana es todavía 
mucho más amplia en este tema como en otros, y para estudiarla hay que 
remitirse a las obras consagradas. Empero, el Sistema filosofico da una visión 
panorámica sobre el asunto, que puede tomarse como base para el estudio 
de sus obras dedicadas explícitamente a la ética, lo cual puede servir para su 
estudio metódico. 

Fecha de recepción: 25/06/2009
Fecha de aceptación: 03/06/2010


