EL SADOMASOQUISMO:
UNA ESTRUCTURA CIRCULAR

LuciA RANGEL*

[...] desde el comienzo, Freud da por sentado
que no hay parte alguna del trayecto de la pulsién
que pueda separarse de su vaivén, de su
reversion fundamental, de su caracter circular.

Jacques Lacan’

Resumen

I siglo xviil, marcado por un libertinaje en las cortes europeas, vio nacer una

literatura erética en la pluma del Marqués de Sade en la cual se ponia en
evidencia la imaginacién de un goce sin ataduras ideoldgicas. Eso, obviamen-
te le costo treinta afios de carcel. Un siglo después Sacher-Masoch vendra a
describir en sus novelas otro tipo de practica erética en la cual lo central sera
un goce relacionado con la esclavitud amorosa. No se podria decir que las vi-
siones de Sade y Sacher-Masoch se complementan —como muy bien lo han
sefalado Gilles Deleuze y Lacan— sin embargo los psiquiatras del siglo xix
encontraran en la lectura de estas obras literarias la justificacién para crear dos
cuadros nosolégicos complementarios: el de sadismo y el de masoquismo. La
influencia de esta vision psiquiatrica sera tal, que desde entonces el sadoma-

* Practicante del psicoanalisis en la ciudad de México, México, Irangel@netmexico.com.

1 Jacques Lacan, Seminario. Los cuatro conceptos fundamentales del psicoanalisis, Texto
establecido por Jacques-Alain Millar. Trad. de Juan Luis del Monte-Mauri y Julieta Sucre. Buenos
Aires, Paidds, 2003, p. 193.

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 29-43.



@ Lucia Rangel

soquismo se ha conceptualizado como una pareja, es decir, como dos posicio-
nes vistas en espejo e identificadas en dos compainieros distintos que juegan
en dos lados opuestos pero que a la vez se complementan.

Freud se deslinda de esta idea de los opuestos al concebir la pulsién mas
bien como un par indisociable: el sadomasoquismo. El articulo de Freud “Pegan
a un nifio” (1919) sera un clasico, ya que ahi se despliegan las tres etapas de
la fantasia de fustigacion que daran pie para que Lacan, psicoanalista francés,
aborde la estructura de la pulsidn como un movimiento de vaivén, para que
introduzca un tercero, el Otro, y que se deseche, por lo mismo, esta idea de la
complementaridad asi como la tesis de que serian dos goces contrarios.

Palabras clave: sadismo, masoquismo, goce, pulsion, deseo, objeto, Otro, fan-
tasia, esclavitud amorosa, angustia, psiquiatria, psicoandlisis.

Abstract

The 18th Century, marked by the licentiousness of the European courts, saw the
emergence of Sade’s erotic literature, where there is evidence of an imagination
of pleasure set aside from any ideological hindrance. This indeed put him 30
years in prison. A century later Sacher-Masoch would describe in his novels
another type of erotic practice, in which the main theme will be pleasure related
to slavery of love. It cannot be said that Sade’s and Sacher Masoch’s visions
are complementary —as Gilles Deleuze and Lacan have mentioned— however
the 19th Century psychiatrists found in this literary pieces the justification to
create two complementary nosological frames: sadism and masochism. This
psychiatric vision had such influence that since then sadomasochism has been
considered as a couple, in other words, as two positions observed in a mirror
and identified in two different persons that play in two opposite sides but that at
the same time complement each other.

Freud separated himself from the idea of the opposites by conceiving
the drive as an inseparable pair: the sadomasochism. Freud’s article A child is
being beaten (1919) became a classic, there the three stages of this fantasy
of being beaten are deployed, that would lead Lacan, French psychoanalyst, to
raise the drive as a circular movement, for it to introduce a third one, the Other,
and to reject, for the same reason, this idea of complementarily as well as the
thesis that supports that there would be two opposite pleasures.

Key words: sadism, masochism, pleasure, drive, desire, object, the Other, fantasy,
slavery of love, distress, psychiatry, psychoanalysis.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 29-43.



El sadomasoquismo: una estructura circular @

Introduccion

La tradicién psiquiatrica desde Krafft-Ebing hasta la ultima version del Diagnostic
and Statistical Manual of Mental Disorders, 2 describe una estructura reversible
y complementaria —que no es lo mismo que circular— entre sadismo y maso-
quismo. De acuerdo a este manual diagndstico de enfermedades mentales: “La
caracteristica esencial del sadismo implica actos (reales no simulados) en los
que el sufrimiento fisico o psicolégico (incluyendo la humillacion) de la victima
es sexualmente excitante. [...] En todos los casos es el sufrimiento de la victi-
ma lo que produce la excitacion sexual”.? Y respecto al masoquismo menciona
que: “La caracteristica esencial del masoquismo sexual consiste en el acto
(real no simulado) de ser humillado, golpeado, atado o cualquier otro tipo de
sufrimiento”.* Como se puede observar, se trata solo de una descripcion feno-
menologica que simplifica el cuadro clinico al hacer de uno el reverso del otro,
dependiendo de si se busca la excitacion a través del sufrimiento propio o bien
através del que experimenta el semejante. Y lo mas importante es que subyace
la idea de que se trata de parejas que funcionan complementandose.

Esta concepcidn reversible de la psiquiatria no coincide en absoluto con la
complejidad de la interpretacion psicoanalitica sobre la pulsion sadomasoquista,
ni tampoco con el analisis que realiza el filosofo francés Gilles Deleuze® sobre
las diferencias que revelan los elementos novelescos de las obras literarias
respectivamente de Sade y de Sacher-Masoch. El trabajo de Deleuze deviene
indispensable para desechar —de manera solida y contundente— la supuesta
reversibilidad y complementaridad de la visién psiquiatrica del sadomasoquismo.
Expone como la obra de cada uno de estos escritores plantea toda una con-
cepcion del hombre, de la cultura y de la naturaleza de muy diferente indole al
mostrarnos como desde “el momento en que se lee a Sacher-Masoch, se torna
evidente que su universo no tiene nada que ver con el universo de Sade. No
se trata sélo de técnicas sino de problemas y preocupaciones, y de proyectos
muy diferentes”.® Y si consideramos la relacion entre la vida y la obra, o el papel
del partenaire, o incluso la intencion ultima de los latigazos encontramos que

2 American Psychiatric Association, Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders. 42.
reimp. Whashington D. C, Masson, 1994. [En espafiol, Manual diagnéstico y estadistico de los
trastornos mentales. Barcelona, Masson, Espana, 1995].

3 Ibid., p. 542.

4 Ibid., p. 541.

5 Gilles Deleuze, Sacher-Masoch y Sade. Cérdoba, Editorial Universitaria de Cordoba S.R.L.,
1969.

8 Ibid., p. 13.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 29-43.



§2> Lucia Rangel

las propuestas son distintas segun sea la pluma de Sade o bien la de Sacher-
Masoch.

La psiquiatria del siglo xix ignoro estas diferencias e hizo de sus apellidos
los sustantivos —sadismo y masoquismo— que catalogaban una tendencia
erética como una enfermedad mental.

Las tematicas novelescas de Sade
y de Sacher-Masoch no se complementan

Si comenzamos por la novela prima de Sacher-Masoch La Venus de las pieles
publicada en 1870, nos percatarnos que la tematica versa sobre la humillacion,
el dominio y la esclavitud como formas de someterse al amado. El verdugo no
es un sadico sino que es un incauto, no sabe como hacer gozar a su victima,
tendra que aprender su papel por intermedio del esclavo. Este es quien induce,
obliga, e instruye a la bella y sensual Wanda —el verdugo en la novela y en la
vida del autor— a que asuma su condicion de Amo y que lo someta. Se puede
inferir que la propuesta de Sacher-Masoch es la de un amor que lleva consigo
la disolucion de si como una forma de ofrendarse al Otro, al Amo, como una
forma ultima de amar que entrafia una esclavitud voluntaria.

— Pero, Séverin —replicod Wanda, casi colérica— ¢ me creéis capaz de mal-
tratar a un hombre que me ama como vos y al que amo?

— ¢ Por qué no, si os adoraré mas por eso? Soélo se puede amar verdade-
ramente a quien nos domina, a una mujer que nos somete por su belleza, su
temperamento, su espiritu y su voluntad; una mujer que proceda como un
déspota con nosotros.”

Sacher-Masoch propone la entrega absoluta al Otro y la disolucién de si. ¢ Es
que verdaderamente se trata tan sé6lo de una cuestion del “sufrimiento” como
forma de excitacion sexual?

La prosa de Sacher-Masoch revela, nos dice Deleuze, “un lenguaje donde lo
folclérico, lo histérico, lo politico, lo mistico, y lo erético, lo nacional y lo perverso
se mezclan estrechamente, formando una nebulosa de la que sdélo se des-
tacan los latigazos”.8 Las practicas eréticas de Masoch eran jugar al oso, dejarse
cazar, hacerse infligir castigos y humillaciones por una mujer opulenta envuelta

7 Leopold Sacher-Masoch, La Venus de las pieles, apud G. Deleuze, op. cit., p. 141.
8 Ibid., p. 10.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 29-43.



El sadomasoquismo: una estructura circular @

en pieles y armada con un latigo. EI mérito de su literatura es haber puesto de
relieve que el nexo no era tanto por el dolor-placer sexual como lo destaca el
Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders, sino por comportamientos
mas profundos de esclavitud y de humillacion, lo que se ha llegado a llamar
“masoquismo moral’”.

En Historias de amor y sangre y en El amor de Platén se devela, una vez
mas, que la tematica central de la obra de Sacher-Masoch esta en el dominio que
ejerce el amado, en la crueldad como una forma de reconocimiento amoroso,
y en donde el verdugo es representado principalmente por una mujer que se
ama y se admira, pero que al mismo tiempo se repele. Incluso llega a afirmar
que “el amor es un misterio cruel y la mujer un misterio dificil”.® “Me preguntas
por qué le tengo miedo al amor. Le tengo miedo porque temo a la mujer. Veo
en la mujer algo hostil, se me presenta a mis ojos como un ser completamente
sensual y extrano, de igual modo que la naturaleza inanimada. Ambas me atraen
y me repelen al mismo tiempo del modo mas ominoso”."°

La mezcla entre amor, admiracién, hostilidad y sensualidad se cristaliza en
esta imagen ominosa de una mujer/verdugo que ha sido proyectada, inducida,
pactada y hasta exigida por el esclavo. La posicion subjetiva de esclavo exige
la condicion de un Amo a quien someterse. Existe una necesidad intrinseca de
construir fantasmaticamente al verdugo para que se pueda realizar un goce por
medio de “la humillacion consentida”." Se trata de un consentimiento de la
victima que de ninguna manera podria hacer gozar a un sadico. De tal suerte
que la tematica de las novelas despliega practicas eroticas muy distintas que
no son tan facilmente equiparables.

Sacher-Masoch fue condecorado y respetado. Donatien Alphonse Frangois
Sade fue perseguido, estuvo durante casi treinta afios de su vida en carceles y
su obra estuvo condenada y censurada durante muchas décadas. Sade nacié
en 1740, un siglo antes que Sacher-Masoch, en Paris, al interior de una familia
perteneciente a la nobleza francesa y murio en el asilo de Charenton en 1814.
El siglo xvill se caracterizé por el libertinaje que reinaba en la corte y el padre
de Sade no fue la excepcidn, también era un libertino consumado.

La erdtica de Sade destaca la idea del cuerpo que goza, que reclama sus
derechos y toma revancha de todas las abstracciones morales, religiosas, e

9 L. Sacher-Masoch, “Las hermanas de Saida”, en Historia de amor y sangre. Valencia, La
Mascara, 2000, p. 89.

10 L. Sacher-Masoch, El amor de Platén. Trad. de José Amicola. Buenos Aires, El Cuenco de
Plata, 2004, p. 30.

" Elena Rangel, “Ultrasensual”, en Litoral, nim. 33. Una analitica parisitaria, raro, muy raro,
julio, 2003, p. 129.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 29-43.



@ Lucia Rangel

ideoldgicas. Por ejemplo, la sefiora. de Saint-Ange le aconseja a su joven alumna,
en La filosofia del tocador “[...] no pongas limite alguno a tus placeres[...] Jode,
Eugenia, jode pues, angel mio: tu cuerpo es tuyo, solo tuyo; soélo tu en el mundo
tienes derecho a gozar de él y a hacer gozar con él a quien te parezca”.'?

La leccion parece ser clara: para poder gozar de un cuerpo se requiere,
primero, romper con las ataduras impuestas por cualquier ideologia moral, y
segundo el derecho que se tiene a gozar. El verdugo/maestro sadeano sabe
que de lo que se trata es de eliminar cualquier vestigio de pudor respecto a las
variadas formas de alcanzar plenamente el goce. La sola autoridad, segun Sade,
que debe regir al individuo consiste en dejarse guiar para conseguir el maximo
de goce sin ninguna restriccion. Asi, el instructor sadico le dice a “Eugenia,
poned toda vuestra imaginacion en los ultimos extravios del libertinaje; [...] el
pudor no fue nunca una virtud”.'® O también: “Entregaros, Eugenia; abandonad
todos vuestros sentidos al placer; que sea el Unico dios de vuestra existencia;
es el unico al que una joven debe sacrificar todo, y a sus ojos nada debe ser
tan sagrado como el placer”.'

Se sirve de su personaje Juliette en la novela Los infortunios de la virtud para
establecer que la cuestidn de la libertad se plantea en primer lugar fisicamente,
en el cuerpo, y en cuanto al goce, lo importante es qué tan lejos podemos llevar
laimaginacion. Para este escritor: “La imaginacion es el aguijon de los placeres;
en los de esta especie, lo regula todo, es el movil de todo; ahora bien, ¢,no se go-
za por ella?”'® “Si, soy un libertino, lo confieso; he concebido todo lo que se
puede concebir en ese ambito, pero seguramente no he realizado todo lo que
concebi y seguramente nunca lo haré. Soy un libertino, pero no soy un criminal
ni un asesino”.'®

Annie Le Brun se pregunta ¢,qué es lo monstruoso en Sade?  Por qué tanta
censura en torno a su obra? Si esos escenarios que describen sus novelas no
estan tan alejados de los ejemplos vivientes de guerras, atentados, y torturas
que encontramos en el siglo XX y en el XXI, eso sin tomar en cuenta que en la
misma Biblia se hayan cuadros bastante perturbadores de martirios. ;,Qué es
entonces lo que tanto nos perturba o lo que resulta insoportable en la lectura de
Las ciento veinte jornadas de Sodoma? Y ;por qué razon la esclavitud amorosa

2 Donatien Alphonse Frangois Sade, La filosofia del tocador. Trad. Mauro Armifio. Madrid,
Valdemar, 2000, pp. 66-67.

'3 Ibid., p. 118.

4 Ibid., p. 45.

'S Ibid., p. 83.

6 Annie Le Brun, De pronto un bloque de abismo Sade. Cordoba, Ediciones Literales, 2002,
p. 107.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 29-43.



El sadomasoquismo: una estructura circular @

nos es mas soportable que los latigazos de la literatura sadeana? Y en todo caso
¢ por qué la descripcion atroz de los anales de la psiquiatrica nos deja frios?

Le Brun nos da una posible respuesta “Sade le brinda a cada lector la posi-
bilidad de extraer con toda su intensidad, de la manera mas plastica, la pasion
que lo excita”.'” Para esta estudiosa, lo intolerable es la desnudez de la pa-
sion cruda, intensificada por lo imaginario, sin nada alrededor, es decir sin nin-
guna justificacion para encubrir el horror, ningun escondite ideolégico, ninguna
razon que justifique esos actos. Por ejemplo, —nos dice— en el fascismo se
ponia de justificacion las estampas de la raza, de la patria, que servia de disfraz
ideoldgico para las atrocidades. “Es entonces cuando Sade nos concierne a
todos y nos inquieta igualmente a todos, pues su pensamiento no nos permite en
principio ninguna de las mil maneras de trasvestirse que encuentra nuestra
ferocidad”,'® en suma el lector se ve confrontado con su propia criminalidad.

En las novelas sadeanas existe una absoluta ausencia de algun lazo amo-
roso, mas bien, lo que resalta es lo impersonal de los actos eroéticos, en los que
la sensualidad domina de forma sorprendente todas las escenas. El lazo con
su victima se establece en la medida en que ella procura una excitacion sexual
y cuanto menos dispuesta esté, mayor puede ser el goce del verdugo. Ningun
asomo de una humillacion consentida o de una esclavitud amorosa.

Los psiquiatras del siglo XIX, en particular Krafft-Ebing quien fue el que acuié
el termino de “masoquismo”, creyeron encontrar una resonancia entre lo que
sus pacientes relataban sobre sus practicas sexuales y lo que estas novelas
de estos dos grandes escritores revelaban. Este médico se percaté que era
la idea de estar “completamente e incondicionalmente sujeto a la voluntad de
una persona del sexo opuesto”® y sobre todo de ser tratado por éste como si
fuera su Amo lo que definia el cuadro clinico del masoquismo. Y en el sadismo
encontrd su contraparte.

Sin embargo, en el intento de sistematizar o de generalizar eso que escucha-
ban en sus consultorios, ignoraron que detras de los latigos y de la presencia
de los verdugos habia una gran variedad de matices entre lo que buscaba el
“masoquista” y lo que intentaba el “sadico”. El psicoanalisis, en cambio y por
la misma época, siglo XIX, se ocup6é del asunto de otra manera. Freud se salia
de la concepcion de la scientia sexualis e inventaba un erotismo no médico, a
partir del cual ya no eran los instintos sexuales los que contaban, sino las pul-
siones. Al ir mas alla de la fenomenologia se encontré con que todas estas

7 Ibid., p. 97.
'8 Ibid., p. 100.
19 Kraft-Ebing, apud Elena Rangel, “Ultrasensual”, en op. cit., p. 129.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 29-43.



§6> Lucia Rangel

practicas erdticas tenian su origen en una vida pulsional propia de la sexua-
lidad infantil.

El vaivén de la pulsiéon sadomasoquista

En “Pulsiones y destinos de pulsion” Freud establece en primer lugar que la
pulsién no es en absoluto una necesidad biolégica; segundo, que ella es parcial
y que esta en funcion de “placeres preliminares” que anteceden y acompafian
al coito y que de ninguna manera estos preliminares (ver, tocar, morder, etcétera.)
podrian considerarse patoldgicos, y tercero, que la pulsién se concibe como
una fuerza constante cuyo fin es alcanzar la satisfaccion a través de un objeto,
el cual no esta ligado de manera “natural” a la pulsion. Agrega ademas, que la
pulsién se conforma por una meta activa y una pasiva, y que en la medida en
que hablamos de pulsiones parciales, la meta de éstas no podra ser nunca un
mero fin reproductivo. Esto venia a revolucionar las ideas de la época dado que
se despatologizaba el erotismo no genital que incluia actos como estrechar al
otro, morderlo, tocar o golpear alguna otra parte que no fueran los genitales,
gozar al ver, o al exhibir el cuerpo.

En este articulo de 1915 podemos encontrar la idea de que las pulsiones
vienen en pares de acuerdo a las metas activas y pasivas y cuando Freud
menciona el “par sadismo-masoquismo” lo enmarca en un proceso que se lleva
a cabo en tres tiempos:

1) El sadismo consiste en una accion violenta, en una afirmacién de poder
dirigida a otra persona como objeto.

2) Enun segundo momento, este objeto a quien estaba destinada la accion
violenta es resignado y sustituido por la persona propia. Con la vuelta de
la accion hacia la persona propia se ha consumado al mismo tiempo la
mudanza de la meta pulsional activa en pasiva (martirizar - ser martiri-
zado).

3) Se hace necesario la busqueda de un nuevo objeto —ajeno a la persona
propia— que tome sobre si el papel de sujeto.

La forma en que Freud describe el par sado-masoquismo revela dos aspec-
tos de suma importancia: por una parte, que el circulo se cierra en ese retorno
sobre si mismo de la violencia, en donde el sujeto deviene objeto; y por otro
lado, devela que la caracteristica de la pulsion exige una insercion, tanto del
punto de partida (recibir los golpes) como del término final de la pulsion (la
sensacion de satisfaccion), en el cuerpo propio.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 29-43.



El sadomasoquismo: una estructura circular @

Para esclarecer mejor esta reversion sobre si mismo y lo que se entiende
por caracter circular vayamos a un texto posterior llamado “Pegan a un nifio”.
Contribucion al conocimiento de la génesis de las perversiones sexuales (1919)
en el cual Freud analiza las fantasias “sadomasoquistas” que sus pacientes
—todos neuroéticos obsesivos (4 mujeres y 2 hombres)— le revelaban en sus
analisis. Lo que mas sorprende a Freud es que cuando estos pacientes tra-
tan de hablar sobre esas fantasias de paliza no sélo se presentan a menudo
grandes dificultades, sino que ademas les produce una aversion y una culpabi-
lidad. Es decir que la fustigacion no atenta contra la integridad fisica del sujeto o
de algun otro, sino que en estos pacientes era solo su caracter simbdlico lo que
se hallaba erotizado, ya que en ninguno de los casos, la fantasia se llevaba a
cabo en algun acto “real”. Era solo producto de la imaginacion, de la ficcion de
sus pacientes, —condiciéon que ya habia puesto en evidencia Sade al mencionar
que la imaginacion era la clave del erotismo.

Lacan, psicoanalista francés, se detiene a analizar este articulo de Freud de
1919 en innumerables ocasiones a lo largo de su ensefianza, siendo la primera
vez en la sesion del 16 de enero de 1954. Su mérito consiste en darnos mas
elementos para la comprension del analisis de las tres etapas de la fantasia de
fustigacion que Freud descubre en sus pacientes. La mirada incisiva de Lacan
permite localizar, con mayor claridad, los movimientos que se van produciendo
en los diferentes actores: en el agente de la accion violenta, en el sujeto/obser-
vador y en el golpeado. Pero algo aun mas esclarecedor, sera la forma en que
Lacan incorpora un lugar tercero, un Otro, como verdadero sostén del mensaje
oculto de esta fantasia.

La primera etapa es: “Mi padre pega a un nifio que es el nifio a quien odio”.
Esta primera formulacién aparece mas o menos vinculada en la historia del su-
jeto con la introduccién de un hermano (a), de un rival, que en algin momento,
tanto por su presencia como por los cuidados que recibe, frustra al nifio del carifio
de sus padres. Se trata aqui muy especialmente de su padre. Esta situacion
fantasmatica tiene la manifiesta complejidad de constar de tres personajes:

« el agente del castigo: el padre/autoridad
* el que lo sufre: el otro/el rival
* el sujeto observador: que es, al mismo tiempo, quien relata la ficcion.

El agente del castigo —el padre— golpea al nifio odiado. Por medio de esta
accion, ese nifio odiado, con quien rivaliza el sujeto, cae de la preferencia pater-
na, que es realmente lo que esta en juego en esta fantasia y cuya consecuencia
es que él, el sujeto/relator, se siente privilegiado/amado al perder el otro/el rival

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 29-43.



§8> Lucia Rangel

tal preferencia frente al padre. El ha montado esta escena en donde el mensaje
subyacente es que él es amado por el padre. Por tanto hay una relacion entre
el sujeto que observa, yo que relato la fantasia, con otros dos: el padre y el
nifio golpeado. Mi padre, se puede decir, pega a mi hermano(a) por miedo a
que yo crea que él (el otro, el golpeado, el rival) es el preferido. En este caso,
el sujeto implicado, el observador, como el tercero a favor de quien todo esto
se desarrolla, anima y motiva la accion sobre el personaje segundo, el nifio que
sufre la golpiza. El sujeto, el observador, esta presente en la situacion como
quien debe presenciar lo que ocurre, para que esa accion (golpear) le haga
saber a él, que se le da algo, es decir el sujeto recibe de esa accion violenta,
el privilegio de ser el preferido por el padre.

Entonces el nifio golpeado se hace instrumento de la comunicacién entre el
sujeto que observa y el padre, y es en torno al amor, a su deseo de ser prefe-
rido o amado, y sobre todo a expensas de un segundo, el nifio golpeado, que
entra en juego esta comunicacion. El nifio golpeado es el resorte, el medio por
el cual debe pasar un mensaje de amor. Se trata de negarle su condicion de
sujeto al rival, ya que en la medida en que no es amado no entra en una relacion
propiamente simbdlica, no adquiere un lugar en el discurso del Otro. En breve:
no existe. El rival es abolido, anulado en el plano simbdlico, se le rehusa toda
consideracion como sujeto existente.

La segunda etapa de la fantasia representa con respecto a la primera una
situacién reducida, de forma muy particular a dos personajes: “Mi padre me
pega”. La pregunta seria: sen qué medida, en esta segunda etapa, el sujeto
[el observador] participa en la accidon de ser golpeado?, o bien ;dénde quedo
el sujeto observador? La respuesta parece venir de la clasica ambigliiedad
sadomasoquista, ya que él mismo se hace golpear por un padre ficticio que
tan sélo es producto de su mismo relato. Por lo tanto, el sujeto se encuen-
tra en una posicion reciproca o especular respecto al otro/al golpeado/al rival
de la etapa anterior ya que por el hecho de que ahora él recibe la golpiza, él
esta en el lugar del golpeado.

Entonces cabe la siguiente pregunta: si el golpeado era anulado, abolido
o inexistente ¢ por qué desear devenir nada?, ;qué se pone en juego en esta
erdtica que conlleva el borramiento del sujeto? Tal parece que esta segun-
da etapa refleja un movimiento muy particular y enigmatico ya que el lugar que
originalmente correspondia al del objeto odiado/golpeado y no renocido por el
padre, ahora deviene un lugar anhelado para alcanzar una distincién por parte
del padre. Se desea ser golpeado por el padre.

Otro movimiento interesante radica en que la golpiza adviene como signo que
puede significar tanto la anulacion como el reconocimiento de él como sujeto

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 29-43.



El sadomasoquismo: una estructura circular @

existente. Al principio, este signo, —que el nifio sea golpeado por el padre—,
significaba el sometimiento del hermano odiado. Pero cuando se trata del propio
sujeto, este signo se convierte en su contrario, en el signo del amor que revela
que el sujeto cuando es golpeado es amado y preferido por el padre. El mismo
acto que cuando se trata del otro/del rival es considerado un maltrato y percibido
por el sujeto observador como signo de que el otro no es amado, adquiere un
valor esencial cuando es el sujeto quien se convierte en el soporte de la golpiza,
ya que bajo ese signo se vuelve reconocido en el plano del amor.

El mensaje (de la primera etapa) que primero queria decir: “El rival no existe,
no es nada de nada, y por tanto tu si existes y eres el preferido”, ahora, en esta
segunda etapa, se modifica y parece decir: “Tu si existes, incluso eres amado
a través del signo del golpe”.

¢ Por qué ese signo puede tomar dos vertientes aparentemente opuestas?
¢, Se puede interpretar que en el acto mismo de ser pegado [Mi padre me pegal
esta incluida /a preferencia como mensaje oculto proveniente de la primera
férmula de esta fantasia? ;Se podria sostener que de la primera etapa, sélo
ha quedado un rasgo: el golpe como sefial de amor? Sacher-Masoch nos da la
pauta para esclarecer esto: el golpe es una forma de reconocimiento, porque en
ese acto de ser golpeado se es poseido por el amante y por lo mismo la victima
se ofrenda fantasmaticamente como objeto para el beneplacito y goce del Otro.
En su fantasia, el Amo, en este caso el padre, parece exigir esa entrega.

El padre en la fantasia ejerce una funcién, la del Amo, que nada tiene que
ver con el personaje “real”, de carne y hueso, sino que funciona en tanto lugar
tercero, lugar de donde surge la posibilidad de ser nombrado y reconocido. El
problema es que lo unico que queda para el sujeto, de este segundo momento,
es el latigo que entretanto ha devenido un signo de su relacién con el Otro.

Freud sefiala que esta segunda etapa es ya indicativa de la esencia del
masoquismo, de esa mudanza de la meta activa en pasiva, de esa necesidad
de la reversion de la pulsién sobre el propio cuerpo para sentir la satisfaccion
pulsional y de esa inclusion del sujeto observador en el rival gracias a una
identificacion con el goce del humillado.

Ahora bien, en la tercera y ultima etapa de la fantasia, el sujeto se ve re-
ducido a su punto mas extremo. Pareciera que en este momento se cierra el
circulo pues volvemos a encontrar al sujeto como un puro y simple observador,
como en la primera etapa, soélo que ahora se formula asi: “Pegan a un nifio”.

Algunas modificaciones muy importantes han ocurrido de la primera a la
tercera y la principal es que el pegan, ha devenido totalmente impersonal, s6lo
se encuentra vagamente la funcién paterna, pero en general el padre no es
reconocible, solo se trata de un sustituto. Y también ha cambiado el estatus del

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 29-43.



@ Lucia Rangel

otro, ya que ahora a menudo no se trata de un nifio golpeado identificado como
mi rival, sino que ahora son varios. Ya no hay mensaje de amor entre el agente
del castigo y el nifio golpeado. Lo que queda en efecto es una desubjetivacion
radical de toda la estructura de la fantasia. Esto quiere decir que por el lado de
los personajes, ya no se trata del padre, ni tampoco del hermano rival odiado,
sino que ahora es un sustituto que golpea y en el lugar del otro, éste se ha
fragmentado en varios nifios golpeados. Tampoco existe ningun rastro del signo
golpe ligado a la preferencia de ser el amado. Es justo lo que se observa, de
manera ejemplar, en la obra de Sade: el lazo entre el verdugo y su victima no
esta sostenido por el amor. Y lo mas sobresaliente es que el sujeto ha quedado
reducido unicamente al estado de espectador de una accion que aparentemente
no le concierne: son otros los implicados. Con esto podriamos pensar que hemos
cerrado el movimiento circular al llegar de nuevo al sujeto como observador de
una escena, sin embargo no es es de ninguna manera lo mismo, en la medida
en que la clave es la desubjetivacion del observador.

Entonces, esta practica erética de esta pulsion se encuentra sostenida
por una ficcién, por una fantasia donde todos sus personajes imaginarios y su
relato provienen de ese otro lugar que Freud nombrd como inconsciente, y que
Lacan lo definid, en algunos seminarios, como el discurso del Otro. Es a partir
de ese lugar del Otro, concebido como el espacio donde se gesta un guién que
dirige la escena fantasmatica, que un sujeto puede o no cobrar existencia, y es
para ser reconocido ahi, por el Otro, que el sujeto monta ese escenario, para
recibir ese rasgo distintivo, esa preferencia, por parte del Otro. Por eso, Lacan
sostiene que la direccion ultima de la fantasia siempre se dirige al Otro, a ese
otro lugar inconsciente, a ese escenario que trasciende el performance sado-
masoquista.

El objeto sadeano, al que se le trata a punta de latigo, y que es “rapidamente
fragmentado, prontamente desintegrado” ?° tiene una funcion especifica. Ber-
covich al hablar de la eroética del poder, menciona que: “La sexualidad sadiana
es especular, la excitacion del opresor se produce como consecuencia de una
identificacién fantasmatica con la conmocion del oprimido. Cuanto mayor es el
sufrimiento de la victima, mayor es el placer del libertino”. 2! De aqui que hable-
mos que el goce es masoquista en la medida en que el sujeto se ve incluido en el
otro, en el golpeado, goza a través de colocarse en el lugar del otro, es justamente
esa ambigliedad de la que habla Freud en |la segunda etapa de la fantasia. “[...]

20 Jean- Paul Brighelli, “Justine, o la relacién textual”, en Litoral, nim. 32. mayo, 2002.
21 Susana Bercovich, “Aproximacion a una erética del poder”, ibid., p. 150.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 29-43.



El sadomasoquismo: una estructura circular @

no hay posicion sadica que, para poder ser calificable de sadica propiamente
dicha, no vaya acompafiada de cierta identificacion masoquista”.??

Lacan, en su seminario La angustia (1962-1963), avanza un paso mas Yy,
gracias a la topologia del cross-cap, va a poder precisar una identificacion muy
diferente que se pone en juego en el sadismo y en el masoquismo.

Se trata en realidad de dos tipos de identificaciones: una que se sostie-
ne del narcisismo, es decir, la que se realiza gracias a la imagen especular, en
donde se logra una identifiacion imaginaria con el Otro, y que es la que explica
ese goce a través de la conmocion de su victima; y otra muy diferente sera la
que recién descubre, aquella que nos remite a una identificacién, dice él, mas
misteriosa, que se realiza con el objeto que causa el deseo. Desplegar el esta-
tuto de este nuevo objeto parcial que causa el deseo y que esta articulado con
la fantasia nos llevaria por si sélo un desarrollo muy extenso, por ello me limi-
taré a mencionar brevemente lo que revoluciona este hallazgo en la concep-
tualizacion del sadismo y del masoquismo.

Entonces a partir de 1962 esa identificacion misteriosa con el objeto causa del
deseo sera como dice él “la reina del juego”. Lo que va a caracterizar al deseo
sadico es que en el cumplimiento de su acto, de su rito, es hacerse aparecer él
mismo (el agente de los golpes) como puro objeto, fetiche negro, aparecer en la
escena como petrificado en ese latigo, como ya habiamos mencionado, el latigo
ha devenido el signo de su relacion con el Otro. Lo novedoso radica en que el
mismo sujeto deviene ese objeto en su acto. He aqui la desubijetivacion: su lugar
en esta fantasia esta en tanto puro objeto y no como el sujeto de una accion.

También respecto al masoquista dira que su /eit motiv sera devenir un ob-
Jeto de desecho, hacerse perro, esclavo, mercancia. Dira que la posicién del
masoquista sera la de reducirse él mismo a esa nada, a esa cosa que se trata
como un objeto, como una mercancia intercambiable. Entonces, ambos, cada
uno a su manera, buscan esa imposibilidad de asirse como objefo causa del
deseo del Otro.

En el acto de los golpes, en su rito, el sadico no se ve a si mismo como el
agente de la accidn, sino que so6lo ve un resto, se ve como fetiche negro, como
siendo el instrumento/latigo, que hace gozar al Otro. El masoquista, en cam-
bio, hace aparecer en esa escena, algo en donde el deseo del Otro impone la
Ley: hacerse objeto de desecho. Es decir, esa ley le impone gozar al ser tirani-
zado por el Amo. En ese acto de devenir desecho, él mismo es esa nada, es él
mismo el que cae, que se arroja, que se tira, que se maltrata hasta desgarrarse,

22 J. Lacan, Seminario. Las formaciones del inconsciente. Buenos Aires, Paidos, 2006, sesion
del 26 de marzo 1958, p. 323.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 29-43.



@ Lucia Rangel

en pocas palabras él se excluye en tanto sujeto, devine objeto caido. He ahi
aparentemente el goce anhelado de su fantasia. Lacan se pregunta si habria
un mas alla de esa fantasia de ser golpeado, de hacerse objeto para el maximo
goce del Otro que es al mismo tiempo su propia voluntad de goce en la medida
que es él quien ha construido a su propio Amo. Si bien la voluntad le pertenece
al Otro en tanto es quien impone la ley y es para quien el masoquista se ofrece,
esto no podria ser interpretado como su partenaire sadico, sino como ya dije
se trata de un lugar tercero, de ese tirano ficticio, de ese Amo que lo esclaviza,
de ese Otro a quien se sujeta, todo ello producto de su misma ficcion, de su
subjetividad.

Y ¢,a qué corresponde esa posicion de objeto, de presentarse €l mismo en
la posicién de andrajo humano, de ese pobre desecho de cuerpo desgarra-
do? Lacan dice que “la busqueda del goce del Otro es una direccion tan sélo fan-
tasmatica, ya que lo que verdaderamente busca el masoquista es la respuesta,
en el Otro, a esta caida esencial del sujeto en su miseria ultima [es decir como
cuerpo de despojo] que es la angustia”.?® En la sesion del 28 de marzo 1963,
Lacan sefiala: “...el colmo del goce masoquista no reside tanto en el hecho de
que se ofrece para aportar o no, tal o cual dolor corporal, sino en ese extremo
singular [...] esta la anulacion del sujeto [...] que se hace puro objeto. Mas ade-
lante agrega “se forja él mismo, ese sujeto masoquista, como siendo el objeto
de una negociacién o mas exactamente, de una venta entre los otros dos que
lo pasan como un bien”.

En cambio en el sadico, nos dira Lacan, la angustia esta menos escondi-
da, viene por delante de la fantasia, de tal modo que hace de la angustia de la
victima una condicién requerida para poder gozar. Sin embargo, esto mismo
nos hace desconfiar de una férmula tan sencilla. Aqui también hay algo que va
mas alla de provocar la angustia en el otro, pues lo que el sadico busca es que
el Otro haga valer las leyes y exigencias morales con toda su maldad. Es el
dios maligno que se manifiesta: le pide volverse instrumento —latigo golpeador.
En el sadico lo que se le revela como goce del Otro es el hecho de reducir al
otro a ese pedazo de cuerpo, objeto puro, con el cual se puede gozar a su libre
albedrio. El agente (sadico) sdélo se reduce a un caracter instrumental, a ese
latigo que hace gozar, a ese objeto petrificado en una escena.

En resumidas cuentas el masoquista busca aparentemente el goce del Otro,
sin embargo, en ultima instancia, le interesa despertar la angustia del Otro al
quedar él mismo reducido a nada, a un objeto de desecho. Del lado del sadismo,

23 J. Lacan, Seminario. La angustia (1962-1963). Trad. de Enric Berenguer, Buenos Aires,
Paidos, 2006, sesion del 6 de marzo 1963, p. 178.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 29-43.



El sadomasoquismo: una estructura circular @

de una manera analoga, se busca la angustia del Otro, sin embargo también de-
tras, lo que busca el sadico, como ya se dijo, es devenir ese objeto hecho feti-
che negro.

La complejidad de ambas posiciones nos permite afirmar, ahora no sélo de la
mano de Deleuze sino también de la de Lacan, que no hay tal entidad como una
pareja de sadomasoquistas sino tan sélo una pulsién con su vaivén circular.

Fecha de recepcion: 26/11/2008
Fecha de aceptacion: 11/05/2010

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 29-43.



