
En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.185

I

A rendt es una pensadora que en los últimos años ha cobrado relevancia en 
el ámbito de la filosofía política gracias a sus sugerentes reflexiones sobre 

el totalitarismo, la revolución, la naturaleza de la libertad, la condición humana, 
etcétera. Se trata, sin duda, de una de las filósofas políticas más sugerentes 
del pasado siglo xx, cuya  originalidad y capacidad de seducción intelectual 
son de sobra conocidas.

En nuestro idioma en los años noventas salieron a la luz varios trabajos que 
ponen de manifiesto el interés despertado por esta intelectual.1

HANNAH ARENDT. LA RECUPERACIÓN
DE LA DIGNIDAD POLÍTICA

Galindo Lara, Claudia, Hannah Arendt. La recuperación de la dignidad de la 
política. Aguascalientes, Universidad Autónoma de Aguascalientes, 2009.

1 Podemos mencionar aquí monografías y compilaciones pioneras: Fina Birulés, coord., Han-
nah Arendt. El orgullo de pensar ; Fina Birulés y Manuel Cruz, comps., En torno a Hannah Arendt; 
Cristina Sánchez, Hannah Arendt. El espacio de la política. En el contexto mexicano, Enrique Se-
rrano, Consenso y conflicto; Marcos Estrada tradujo y publicó, en 2003, una compilación de textos 
titulada Pensando y actuando en el mundo: ensayos críticos sobre la obra de Hannah Arendt. De 
más reciente aparición contamos con las reflexiones de Nora Rabotnikof, En busca de un lugar 
común. El espacio público en la teoría política contemporánea y de Dora Elvira García, Del poder 
político al amor al mundo; por último, Alejandro Sahui, Razón y espacio público. Arendt, Habermas 
y Rawls.



186	 María Teresa Muñoz

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.

II

La comunicación escrita del quehacer filosófico a los pares es el mejor instru-
mento para compartir las reflexiones personales fruto del pensar propio; es una 
forma de construir con los otros el mundo común. Ésta ha sido, y es, la preocu-
pación de Claudia Galindo. El análisis detenido de la obra Hannah Arendt le ha 
permitido adentrarse en los intersticios de la filosofía política; su inquietud por 
el asunto del espacio público, su construcción y desarrollo le han llevado a re-
cuperar la concepción de la una de las filósofas políticas más provocadoras del 
siglo xx. Éste es el esfuerzo explícito en el libro, Hannah Arendt. La recuperación 
de la dignidad de la política. Se trata de la articulación de un conjunto de re-
flexiones y análisis que abarcan algunos de los temas nucleares del pensamien-
to de una filósofa ejemplar. Una pensadora que, insisto, en los últimos años ha 
cobrado cada vez mayor relevancia en el ámbito de la filosofía política. 

Esta obra tiene el anhelo de ofrecer al lector un panorama general (lo cual 
no impide el rigor) del pensamiento político de Hannah Arendt, pensadora cuya 
intención no fue construir un gran sistema filosófico, sino reflexionar sobre los 
fenómenos políticos para intentar comprenderlos. El texto se estructura en cinco 
capítulos, amplios, si bien irregulares, en los que se desgranan los conceptos 
fundamentales del pensamiento arendtiano, los cuales se van articulando de 
modo que permiten, en el último capítulo, cerrar con la presentación de la postura 
política de Arendt: la recuperación de la dignidad de la política.

Claudia Galindo no limita su labor a la reconstrucción de la obra arendtiana, 
trabajo por lo demás arduo e interesante sin duda, nos ofrece también momentos 
lúcidos de reflexión propia sobre los posibles vínculos del pensamiento arendtia-
no con problemas contemporáneos que esboza ya desde la introducción.

En este contexto, me gustaría enfatizar que Hannah Arendt es sin duda una 
pensadora de frontera: su mirada a los fenómenos políticos está hecha desde 
el espacio gestado en los intersticios de la teoría política y la filosofía. La tarea 
de Arendt es un intento, desde mi modo de ver logrado, de comprensión asis-
temática de la política desde una especie de ontología del espacio público2 y la 
condición humana. 

Arendt huyó de las generalizaciones propias de la teoría. Buscó y adoptó un 
nuevo modo de acercarse a los fenómenos políticos. Éste es, según lo entiendo, 
uno de sus principales aportes: el anhelo de comprensión de la política desde un 
acercamiento novedoso a los conceptos y fenómenos políticos en torno a los que 

2 Coincido en este punto con Manuel Cruz, “Introducción: Hannah Arendt, pensadora del siglo”, 
en Hannah Arendt, La condición humana. 3ª. reimp. Barcelona, Paidós, 1998.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.

Reseñas y noticias	 187

se articula. Efectivamente, estoy de acuerdo con Claudia Galindo en que “[…] la 
preocupación de Arendt se orient[a]e hacia las estructuras de las experiencias 
políticas, a una especie de fenomenología de la política. Su derrotero pasa por 
el intento de capturar la significación de la vida política en sí misma (elaborar la 
conceptualización desde esa experiencia y no viceversa y elaborar un lenguaje 
capaz de dar forma a esa experiencia)”. Sin embargo, ésta es también la mayor 
dificultad a la hora de abordar su pensamiento. No estamos frente a una teoría. 
Hannah Arendt nunca pretendió ser una pensadora sistemática, nunca pensó 
construir ningún sistema, ni tan siquiera ser metódicamente sistemática, al con- 
trario criticó esa tendencia en la filosofía y la teoría política. 

La reflexión realizada por Claudia Galindo conduce de la mano al lector por 
el pensamiento de la filósofa alemana desde una mirada analítica y, por mo-
mentos, crítica. Es de agradecer, teniendo en cuenta esta asistematicidad que le 
caracteriza y dificulta la lectura de la obras de Arendt. Es por ello que este libro 
constituye una excelente introducción al pensamiento de esta filósofa. Ésta es 
una de sus virtudes. Las diferentes perspectivas desde las que se desarrolla el 
análisis del pensamiento arendtiano permiten al lector conocer los intersticios 
inaugurados por Arendt en la filosofía política teniendo como hilo conductor de 
sus reflexiones y análisis la idea expresada en el subtítulo de su obra: la recu-
peración de la dignidad de la política.

Así, la autora comienza exponiendo con lucidez las dimensiones de la 
condición humana que le permitirán a Arendt repensar y proponer un nue- 
vo concepto de vida activa, esto le permite enfatizar lo que es el eje de este 
libro: la reivindicación de la política. De modo que señala lo siguiente:

En Arendt, la reivindicación de la política pasa por el intento de recobrar todo 
aquello que en el pasado significó la vita activa de los individuos, antes de 
su paso a la vita contemplativa. La política buscará restaurar el lugar perdido 
para el bios politikós, mediante una nueva rearticulación de las dimensiones 
de la condición humana, a las cuales les va señalar tres niveles: 1) la parte 
más biológica y esencial que corresponde a la mera reproducción de las 
condiciones necesarias para el mantenimiento de la vida misma; 2) la parte 
del mundo que se comparte con los otros a través de los objetos creados, que 
serán consumidos o superarán el paso del tiempo tornándose en memoria 
de todos; y 3) la condición donde verdaderamente se separa el hombre de la 
naturaleza y se encuentra con sus semejantes a través de la acción, momento 
en el cual se manifiesta como tal la pluralidad humana.

A través de estas distinciones, en su segundo capítulo, enfatiza la noción de 
poder entendida como la capacidad de los hombres no sólo para actuar sino tam-



188	 María Teresa Muñoz

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.

bién para actuar concertadamente. De esta forma, el poder se entiende siempre 
como colectivo nunca como un ejercicio individual. Como bien señala Claudia, 
Arendt separa la idea de poder de las de dominación y violencia, destacando y opo- 
niendo a esta concepción un concepto consensual y comunicativo del poder. 

Recordemos que según Arendt, “el fenómeno fundamental del poder no es 
la instrumentalización de una voluntad ajena para los propios fines, sino la 
formación de una voluntad común en una comunicación orientada al entendi-
miento. El poder se deriva básicamente de la capacidad de actuar en común”.3 
Por eso, Galindo insiste desde el comienzo de su texto que es mediante la re-
flexividad y el desarrollo de la capacidad de juicio que se logra el diálogo, la 
deliberación y la libertad. Estos elementos de la vida humana son los que pre-
tende recuperar y analizar en su segundo capítulo.

Es importante destacar que discurso y acción, según la interpretación que 
Arendt hace del mundo griego, se consideraban coexistentes e iguales, signi-
ficando esto que la mayor parte de la acción política, es realizada con palabras 
y esto es lo que permite que, al menos en ese ámbito sea, en parte, ajena a la 
violencia. En este tenor, Claudia Galindo opta muy atinadamente, a mi entender, 
por ubicar como segundo capítulo de su libro el asunto de la palabra y la deli-
beración para la constitución del mundo común. De acuerdo con la autora, la 
acción es aquella forma de actividad que nos permite iniciar algo nuevo al tiem-
po que el discurso revela el carácter único del individuo, único en la pluralidad. 
Acción y discurso son las acciones que generan la historia y ésta es la que nos 
permite hablar de mundo. De la acción y la palabra surge este espacio compar-
tido, el espacio público. 

En este segundo capítulo dedicado a los factores que definen la acción como 
generadora de espacio público, se nos muestra como la noción arendtiana de 
acción nos abre la posibilidad de repensar la interna relación entre la acción, 
el lenguaje y el estar juntos. La recuperación de lo público como espacio de 
recreación de lo específicamente humano le permite rescatar a Claudia la in-
terna relación de este ámbito con la acción y el discurso; es más, reivindicar 
la palabra como forma de acción política. Para Arendt, recordemos, “la acción 
sólo es política cuando va acompañada de la palabra (lexis), en la medida en 
que esta última convierte en significativa la praxis. Y, en este sentido, la palabra 
es entendida como una suerte de acción, como una vía para conferir sentido y 
durabilidad al mundo y para decir nuestra responsabilidad con respecto a él”.4 

3 M. Cruz, op. cit., pp. vi-vii.
4 F. Birulés, “¿Por qué debe haber alguien y no nadie?”, en H. Arendt, Qué es la política. ����Bar-

celona, Paidós/ice/uab, 1997, p. 27.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.

Reseñas y noticias	 189

Así entonces, recurriendo a los griegos, Claudia recupera —en el segundo 
capítulo— la interna relación entre estas dos capacidades humanas, acción 
(praxis) y discurso (lexis) en cuanto de ellas surge la esfera pública.

Un capítulo que recomiendo especialmente es el tercero, dedicado al análi-
sis la reconstrucción de las Revoluciones francesa y norteamericana. En estas 
revoluciones encuentra Arendt todas las características propias de la acción: 
inicio, construcción de algo nuevo y encuentro con los otros.

A decir de la autora, “Es en el tiempo de las revoluciones cuando se puede 
apreciar la construcción de espacio público entre los individuos que se encen-
tran unos con otros como iguales: se reúnen y deliberan interesados por lo que 
es común a todos, para dar inicio al momento de la interacción y la práctica 
política”.5 

La historia narrada por Arendt acerca de las revoluciones acontecidas a 
finales del siglo xviii nos muestra el permanente peligro en que se encuentran 
el espacio público y la dificultad de constituir instituciones duraderas. Nos dice 
Claudia al respecto:

Es en el tiempo de las revoluciones cuando se puede apreciar la construcción 
del espacio público entre los individuos que se encuentran unos con otros 
como iguales: se reúnen y deliberan interesados por lo que es común a to-
dos, para dar inicio al momento de la interacción y la práctica política. Estas 
características tienen una doble faz: por un lado, son “la gloria de la acción 
concertada” y, por el otro, remiten inevitablemente al carácter espontáneo y 
efímero de las revoluciones y a la “evanescencia del espacio público que tiene 
que ser sometido a una perpetua “recreación” por parte de los actores.6

El espacio público es entendido por Hannah Arendt como un ámbito que 
permite a cada individuo construir e iluminar su identidad, mediante sus acciones 
y discursos. La acción política y el discurso constituyen un ámbito de aparición 
en el cual los agentes, en su actuar juntos, dan luz a lo que son y lo que desean 
que sea el mundo. A través de la acción los sujetos nacen, aparecen en el mundo 
común y ganan identidad en el espacio de aparición. Recordemos que lo político 
es la actividad en la cual está en juego la constitución del ser, es decir, es la 
base de la condición humana. Lo que está en juego en la acción es la constitu-
ción de fines, y con ello la constitución del ciudadano. A Claudia, tanto como a 
Hannah Arendt, le preocupa qué nos hace ser ciudadanos comprometidos con 

5 Ibid., p. 91.
6 Ibid., p. 92.



190	 María Teresa Muñoz

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.

nuestro mundo común. Éste es de hecho otro de los ejes que guía la lectura 
de su libro: la defensa de una noción de la política que nos permita recupe- 
rar el valor de una ciudadanía participativa. De este asunto se ocupa amplia-
mente en los capítulos cuatro y cinco

El espacio público debería ser un ámbito dónde se diera el pleno desarrollo 
de las identidades diversas, plurales; lo  que supone además el cultivo de la 
capacidad de pensar, el ponerse en el lugar del otro, propio de la “capacidad 
de juicio”. Pienso, y en esto coincido con Claudia Galindo, que el eje de toda la 
obra de Arendt es el interés por la construcción y preservación de un espacio 
público deliberativo y respetuoso con la pluralidad y al mismo tiempo, la defensa 
de una noción de acción que nos permita pensar lo político como espacio de 
construcción de lo humano.

III

Éstas son las virtudes de un texto que sin duda recomiendo leer. Me gustaría 
ahora mencionar algunos puntos en los que no coincido o que me hubiera gus-
tado encontrar más desarrollados en este texto.

En primer lugar, diré que fue la experiencia del totalitarismo la que llevó a 
Arendt a la necesidad de pensar más allá de las categorías de la filosofía política 
tradicional. En este sentido, dos de las primeras obras de Arendt, Los orígenes 
del totalitarismo7 y Eichmann en Jerusalem8 son un ejemplo de que su interés 
va más allá de la reconstrucción de categorías nuevas del pensamiento. Por el 
contrario, son un empeño en comprender, un afán por vérselas con el fenómeno 
sin mayor instrumental que el relato y la memoria. De hecho, la novedad de los 
sistemas políticos totalitarios, siguiendo la interpretación de Arendt en su obra 
Los orígenes del totalitarismo,9 es que no pueden ser clasificados de acuerdo 
a las categorías establecidas, a saber; gobierno legal o ilegal, poder legítimo o 
arbitrario. En Los orígenes del totalitarismo nos dice:

La ilegalidad totalitaria, desafiando la legitimidad y pretendiendo establecer el 
reinado directo de la justicia en la Tierra, ejecuta la ley de la Historia o de la 
Naturaleza sin traducirla en normas de lo justo y lo injusto para el comporta-

7 H. Arendt, The Origins of Totalitarianism. Nueva York, 1951. (Trad. cast. Madrid, Alianza, 
1981.)

8 H. Arendt, Eichmann in Jerusalem: A Report on Banality of Evil, Nueva York, 1963. (Trad. cast. 
Barcelona, Lumen, 1967.)

9 H. Arendt, The Origins of Totalitarianism y Eichmann in Jerusalem: A Report on Banality of 
Evil.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.

Reseñas y noticias	 191

miento individual. Aplica directamente la ley a la Humanidad sin preocuparse 
del comportamiento de los hombres. Se espera que la ley de la naturaleza 
o la ley de la Historia, si son adecuadamente ejecutadas, produzcan a la 
Humanidad como su producto final.10

Para Arendt el totalitarismo “desafía la legalidad buscando aniquilarla al ejecu-
tar la ley de la Historia (stalinismo) o de la Naturaleza (nazismo), sin convertirlas 
en criterios de verdad y si en errores capaces de orientar la conducta individual. 
De hecho, se trata de aplicar la ‘ley’ (de la Historia o de la Naturaleza) directa-
mente a la humanidad sin preocuparse por la conducta de los hombres”.11 La 
ley (natural o histórica) como la entiende el totalitarismo tiene una connotación 
metafísica en el sentido que el ser humano (su condición y dignidad) queda 
subsumido a anulado ante ella y nada puede ser de otra manera. 

Una de las medidas de esta política totalitaria fue la eliminación de la persona 
jurídica, la supresión de la ciudadanía. Arendt sostiene que debido a la concep-
ción moderna de nacionalidad, no se alcanzaron a proteger a todos los seres 
humanos ya que fue efectiva la medida de suprimir los derechos a quienes no 
tenían nacionalidad, es decir, ningún Estado que respondiera por ellos. Con este 
contexto las minorías estaban convencidas de que la pérdida de los derechos 
nacionales implicaba la pérdida de los derechos humanos ya que los primeros 
garantizaban a éstos. Cuanto más era la incapacidad de los gobiernos para 
tratar a los apátridas como legales y mayor la dominación arbitraria, más fácil 
les resultaba a los Estados privar a todos los ciudadanos de status jurídico. 

Dada la preocupación de Claudia Galindo por recuperar una noción de ciuda-
danía participativa, tal vez hubiera sido necesario dedicar un espacio a analizar 
cómo Arendt se ve obligada a pensar desde nuevas categorías un fenómeno que 
se caracterizó por el ejercicio del terror y la privación de un lugar en el mundo 
que hiciera “significativas a las opiniones y efectivas las acciones. [Y con ello, 
se hallaron] privados, no del derecho a la libertad, sino del derecho a la acción; 
no del derecho a pensar lo que les plazca, sino del derecho a la opinión”.12 Esto 
es lo característico de un gobierno totalitario: mediante el terror llegar hasta la 
esfera privada y suprimir la persona moral.

Por otro lado, si bien Arendt no discutió problemas relativos a los derechos de 
las mujeres e incluso se la ha acusado de no tener una preocupación explícita 

10 H. Arendt, Los orígenes del totalitarismo, p. 685.
11 Celso Lafer, La reconstrucción de los derechos humanos: un diálogo con el pensamiento de 

Hannah Arendt. México, fce, 1994, p. 114.
12 H. Arendt, Los origenes del totalitarismo, p. 430.



192	 María Teresa Muñoz

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.

acerca de los problemas de género; Claudia aborda este tema desde la propia 
teoría arendtiana atendiendo las dos nociones arriba mencionadas —espacio 
público y espacio privado— así como a la de lo social. 

Al respecto, Galindo señala que:

[…] el papel asignado a la mujer [por Arendt] [es] el de laborante, quien se 
encarga de resolver necesidades vitales y de reproducción, funciones ambas 
que obligan necesariamente al confinamiento doméstico. Esto probablemente 
no alude a cierta “forma de pensar masculina”, tal como se ha dicho de la 
autora, aun cuando —más allá de contextualizaciones históricas y de géne-
ro— puede ser claro casi para todo el mundo, que para poder acceder a la 
actividad pública se requiere haber dominado la parte de la vida inherente a 
la necesidad. En el caso específico de la mujer, resulta obvio que para contar 
con el tiempo adecuado para aparecer en público, será preciso el apoyo su-
ficiente en lo referente a la resolución de los aspectos domésticos y, aunado 
a esto, tendría que tomarse en cuenta el retiro a lo privado como consecuen-
cia de la reproducción y la crianza. Aun cuando los tiempos han cambiado 
y reducido, continúa siendo un hecho el refugio temporal en el hogar y el 
alejamiento del mundo público. Efectivamente, para ir al encuentro con los 
otros, deberán suprimirse ciertas preocupaciones intrínsecas a lo cotidiano. 
Esto puede dar la pauta para confirmar lo que Arendt señala respecto a que 
los frentes políticos tradicionalmente han sido de hombres porque las mujeres 
han permanecido circunscritas al hogar.

Así, si bien acertadamente desde mi punto de vista, Claudia Galindo renuncia 
a tildar el pensamiento de la filósofa alemana como “masculinista” o feminista. 
Hace una lectura demasiado rápida de nuestra filósofa. Como es sabido, la 
preocupación de Arendt se orienta por la idea de lo humano plural. Las cate-
gorías arendtianas nos permiten pensar sin ataduras, desde una reflexión libre 
de clichés el problema de género. Podríamos retomar aquí la primera obra 
que escribió, la biografía de Rahel Varnhagen,13 donde ya se encuentran en 
embrión algunas de las distinciones básicas, que nos interesa rescatar entre 
lo social, entendido como alta sociedad, y lo público, esto es el ámbito de la 
acción política libre.

En esta obra, se ocupa de sacar a la luz la vida de una judía alemana de 

13 Arendt escribió este libro en Berlín entre 1929 y 1933 y lo terminó en el exilio en París en 
1938, pero no fue publicado hasta 1958 en Londres, con el subtítulo de La vida de una judía (Rahel 
Varnhagen: The Life of a Jewes. Londres, East and West Librery. En EUA aparecería hasta 1974 con 
una significativa modificación en el título: Rahel Varnhagen: The Life of a Jewish Woman. (Nueva 
York, Hoarcourt Brace Jovanovich, 1974.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.

Reseñas y noticias	 193

finales del siglo xviii, obligada a renunciar a su condición de judía en la búsqueda 
de una anhelada asimilación. Se trata de una famosa mujer que destacaba en 
los salones berlineses quien pese a ser conocida no encontró nunca la acep-
tación que buscaba en la alta sociedad. Intentó esta aceptación convirtiéndose 
al cristianismo y por medio del matrimonio con un aristócrata gentil, esto es, no 
judío. Conseguido su fin, cambió su opinión. Al final de sus días la heroína de 
esta historia toma conciencia de haber vivido en el error: no se puede escapar 
de la condición de judía, y acepta su condición de paria consciente. 

De esta manera, Arendt rescata la vida activa de las mujeres. Arendt mues-
tra la lucha por aparecer y por hacerse visible en los “salones”. Ahí se manifies-
ta su caracterización asociacionista en un mundo de lucha. En este mundo de 
los “salones” hay una pretensión clara de la acción como posible también en la 
realización femenina. 

Por último, Claudia vincula el pensamiento arendtiano al republicanismo. 
Hablar de la tradición republicana es cuando menos arriesgado, de modo que 
voy a asumir explícitamente la reconstrucción que de la misma proponen Quentin 
Skinner,14 Philip Pettit15 y Mauricio Viroli,16 según la cual esta tradición fue uni-
ficándose con el transcurso del tiempo, en parte por un entusiasmo compartido 
por los ideales y las lecciones de la República romana, en parte por el énfasis 
puesto en la importancia de disponer de ciertas instituciones: por ejemplo, un 
imperio de la ley, en vez de un impero de los hombres, una constitución mixta, 
en la que diferentes poderes se frenan y contrapesan mutuamente, y un régimen 
de virtud cívica, régimen bajo el cual las personas se muestran dispuestas a 
servir honradamente en los cargos públicos. Considero que esta tradición, en 
la que al igual que Claudia Galindo ubico a Arendt, nos ofrece, a través de la 
noción de libertad política o libertad como no dominación, el basamento para 
restablecer en los ciudadanos la preocupación por la república. Éste es un as-
pecto que me hubiera gustado encontrar desarrollado con mayor profundidad 
en el libro que ahora comentamos.

IV

Como he venido señalando, la autora muestra a lo largo de toda la obra su 
preocupación por la recuperación de la política y sus posibilidades. La conclu-

14 Q. Skinner, La libertad antes del liberalismo. México, Taurus, 2004 y Los fundamentos del 
pensamiento político moderno. México, fce, 1985.

15 P. Pettit, Republicanismo, una teoría sobre la libertad y el gobierno. Barcelona, Paidós, 1999.
16 M. Viroli, Republicanism. Nueva York, Hill and Wang, 2002.



194	 María Teresa Muñoz

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.

sión a la que quiere conducirnos Claudia Galindo: mostrarnos cómo es posible 
recuperar la dignidad de la política si repensamos con Arendt el espacio público, 
el de los hombres en pluralidad, como un ámbito que se debe construir desde 
la desde el diálogo, la narración y la acción. En su afán de pensar un mundo 
público común mejor, plantea que desde la visión de Arendt se pueden vislum-
brar posibilidades humanizadoras en el ámbito de la política. Esta actitud hace 
del texto no sólo un minucioso análisis que le sirve para abordar problemáticas 
contemporáneas sino que además nos abre a nuevas reflexiones irrenunciables 
en el mundo actual. Como Arendt, Claudia se muestra convencida de que lo 
político es el único campo donde es posible la realización humana plena, libre 
y en comunión con los demás.

María Teresa Muñoz*

Fecha de recepción: 16/04/2010
Fecha de aceptación: 04/05/2010

* Directora del Área de Posgrado, Investigación y Educación Continúa. Universidad Interconti-
nental. México, Mmunoz@uic.edu.mx


