HANNAH ARENDT. LA RECUPERA,CI(')N
DE LA DIGNIDAD POLITICA

GALINDO LARA, Claudia, Hannah Arendt. La recuperacion de la dignidad de la
politica. Aguascalientes, Universidad Auténoma de Aguascalientes, 2009.

Arendt es una pensadora que en los ultimos afos ha cobrado relevancia en
el ambito de la filosofia politica gracias a sus sugerentes reflexiones sobre
el totalitarismo, la revolucion, la naturaleza de la libertad, la condicion humana,
etcétera. Se trata, sin duda, de una de las filésofas politicas mas sugerentes
del pasado siglo XX, cuya originalidad y capacidad de seduccioén intelectual
son de sobra conocidas.

En nuestro idioma en los afios noventas salieron a la luz varios trabajos que
ponen de manifiesto el interés despertado por esta intelectual.

' Podemos mencionar aqui monografias y compilaciones pioneras: Fina Birulés, coord., Han-
nah Arendt. El orgullo de pensar; Fina Birulés y Manuel Cruz, comps., En torno a Hannah Arendt,
Cristina Sanchez, Hannah Arendt. El espacio de la politica. En el contexto mexicano, Enrique Se-
rrano, Consenso y conflicto; Marcos Estrada tradujo y publicé, en 2003, una compilacién de textos
titulada Pensando y actuando en el mundo: ensayos criticos sobre la obra de Hannah Arendt. De
mas reciente aparicién contamos con las reflexiones de Nora Rabotnikof, En busca de un lugar
comun. El espacio publico en la teoria politica contemporanea y de Dora Elvira Garcia, Del poder
politico al amor al mundo; por ultimo, Alejandro Sahui, Razén y espacio publico. Arendt, Habermas
y Rawls.

185 EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.



186 Maria Teresa Mufioz

La comunicacion escrita del quehacer filoséfico a los pares es el mejor instru-
mento para compartir las reflexiones personales fruto del pensar propio; es una
forma de construir con los otros el mundo comun. Esta ha sido, y es, la preocu-
pacién de Claudia Galindo. El analisis detenido de la obra Hannah Arendt le ha
permitido adentrarse en los intersticios de la filosofia politica; su inquietud por
el asunto del espacio publico, su construccién y desarrollo le han llevado a re-
cuperar la concepcioén de la una de las fildsofas politicas mas provocadoras del
siglo xx. Este es el esfuerzo explicito en el libro, Hannah Arendt. La recuperacion
de la dignidad de la politica. Se trata de la articulacién de un conjunto de re-
flexiones y analisis que abarcan algunos de los temas nucleares del pensamien-
to de una filésofa ejemplar. Una pensadora que, insisto, en los ultimos afos ha
cobrado cada vez mayor relevancia en el ambito de la filosofia politica.

Esta obra tiene el anhelo de ofrecer al lector un panorama general (lo cual
no impide el rigor) del pensamiento politico de Hannah Arendt, pensadora cuya
intenciéon no fue construir un gran sistema filoséfico, sino reflexionar sobre los
fenémenos politicos para intentar comprenderlos. El texto se estructura en cinco
capitulos, amplios, si bien irregulares, en los que se desgranan los conceptos
fundamentales del pensamiento arendtiano, los cuales se van articulando de
modo que permiten, en el ultimo capitulo, cerrar con la presentacion de la postura
politica de Arendt: la recuperacion de la dignidad de la politica.

Claudia Galindo no limita su labor a la reconstruccién de la obra arendtiana,
trabajo por lo demas arduo e interesante sin duda, nos ofrece también momentos
lucidos de reflexion propia sobre los posibles vinculos del pensamiento arendtia-
no con problemas contemporaneos que esboza ya desde la introduccion.

En este contexto, me gustaria enfatizar que Hannah Arendt es sin duda una
pensadora de frontera: su mirada a los fendmenos politicos esta hecha desde
el espacio gestado en los intersticios de la teoria politica y la filosofia. La tarea
de Arendt es un intento, desde mi modo de ver logrado, de comprension asis-
tematica de la politica desde una especie de ontologia del espacio publico? y la
condicién humana.

Arendt huyé de las generalizaciones propias de la teoria. Busco y adoptd un
nuevo modo de acercarse a los fenémenos politicos. Este es, segln lo entiendo,
uno de sus principales aportes: el anhelo de comprension de la politica desde un
acercamiento novedoso a los conceptos y fendmenos politicos en torno a los que

2 Coincido en este punto con Manuel Cruz, “Introduccién: Hannah Arendt, pensadora del siglo”,
en Hannah Arendt, La condicién humana. 32. reimp. Barcelona, Paidos, 1998.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.



Resefias y noticias 187

se articula. Efectivamente, estoy de acuerdo con Claudia Galindo en que “[...] la
preocupacion de Arendt se orient[a]e hacia las estructuras de las experiencias
politicas, a una especie de fenomenologia de la politica. Su derrotero pasa por
el intento de capturar la significacién de la vida politica en si misma (elaborar la
conceptualizacién desde esa experiencia y no viceversa y elaborar un lenguaje
capaz de dar forma a esa experiencia)”’. Sin embargo, ésta es también la mayor
dificultad a la hora de abordar su pensamiento. No estamos frente a una teoria.
Hannah Arendt nunca pretendié ser una pensadora sistematica, nunca pensé
construir ningun sistema, ni tan siquiera ser metédicamente sistematica, al con-
trario criticé esa tendencia en la filosofia y la teoria politica.

La reflexion realizada por Claudia Galindo conduce de la mano al lector por
el pensamiento de la fildsofa alemana desde una mirada analitica y, por mo-
mentos, critica. Es de agradecer, teniendo en cuenta esta asistematicidad que le
caracteriza y dificulta la lectura de la obras de Arendt. Es por ello que este libro
constituye una excelente introduccién al pensamiento de esta fildsofa. Esta es
una de sus virtudes. Las diferentes perspectivas desde las que se desarrolla el
analisis del pensamiento arendtiano permiten al lector conocer los intersticios
inaugurados por Arendt en la filosofia politica teniendo como hilo conductor de
sus reflexiones y analisis la idea expresada en el subtitulo de su obra: la recu-
peracion de la dignidad de la politica.

Asi, la autora comienza exponiendo con lucidez las dimensiones de la
condicién humana que le permitiran a Arendt repensar y proponer un nue-
vo concepto de vida activa, esto le permite enfatizar lo que es el eje de este
libro: la reivindicacion de la politica. De modo que sefala lo siguiente:

En Arendt, la reivindicacién de la politica pasa por el intento de recobrar todo
aquello que en el pasado significé la vita activa de los individuos, antes de
su paso a la vita contemplativa. La politica buscara restaurar el lugar perdido
para el bios politikés, mediante una nueva rearticulacién de las dimensiones
de la condicion humana, a las cuales les va sefialar tres niveles: 1) la parte
mas bioldégica y esencial que corresponde a la mera reproduccion de las
condiciones necesarias para el mantenimiento de la vida misma; 2) la parte
del mundo que se comparte con los otros a través de los objetos creados, que
seran consumidos o superaran el paso del tiempo tornandose en memoria
de todos; y 3) la condicion donde verdaderamente se separa el hombre de la
naturalezay se encuentra con sus semejantes a través de la accion, momento
en el cual se manifiesta como tal la pluralidad humana.

A través de estas distinciones, en su segundo capitulo, enfatiza la nocion de
poder entendida como la capacidad de los hombres no sélo para actuar sino tam-

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.



188 Maria Teresa Mufioz

bién para actuar concertadamente. De esta forma, el poder se entiende siempre
como colectivo nunca como un ejercicio individual. Como bien sefiala Claudia,
Arendt separa la idea de poder de las de dominacion y violencia, destacando y opo-
niendo a esta concepcion un concepto consensual y comunicativo del poder.

Recordemos que segun Arendt, “el fenomeno fundamental del poder no es
la instrumentalizacion de una voluntad ajena para los propios fines, sino la
formacion de una voluntad comun en una comunicacion orientada al entendi-
miento. El poder se deriva basicamente de la capacidad de actuar en comun”.3
Por eso, Galindo insiste desde el comienzo de su texto que es mediante la re-
flexividad y el desarrollo de la capacidad de juicio que se logra el dialogo, la
deliberacion y la libertad. Estos elementos de la vida humana son los que pre-
tende recuperar y analizar en su segundo capitulo.

Es importante destacar que discurso y accién, segun la interpretacién que
Arendt hace del mundo griego, se consideraban coexistentes e iguales, signi-
ficando esto que la mayor parte de la accién politica, es realizada con palabras
y esto es lo que permite que, al menos en ese ambito sea, en parte, ajena a la
violencia. En este tenor, Claudia Galindo opta muy atinadamente, a mi entender,
por ubicar como segundo capitulo de su libro el asunto de la palabra y la deli-
beracién para la constitucién del mundo comun. De acuerdo con la autora, la
accion es aquella forma de actividad que nos permite iniciar algo nuevo al tiem-
po que el discurso revela el caracter unico del individuo, unico en la pluralidad.
Accion y discurso son las acciones que generan la historia y ésta es la que nos
permite hablar de mundo. De la accidn y la palabra surge este espacio compar-
tido, el espacio publico.

En este segundo capitulo dedicado a los factores que definen la accion como
generadora de espacio publico, se nos muestra como la nocién arendtiana de
accién nos abre la posibilidad de repensar la interna relacién entre la accion,
el lenguaje y el estar juntos. La recuperacion de lo publico como espacio de
recreacion de lo especificamente humano le permite rescatar a Claudia la in-
terna relacion de este ambito con la accion y el discurso; es mas, reivindicar
la palabra como forma de accion politica. Para Arendt, recordemos, “la accion
solo es politica cuando va acompanada de la palabra (lexis), en la medida en
que esta ultima convierte en significativa la praxis. Y, en este sentido, la palabra
es entendida como una suerte de accién, como una via para conferir sentido y
durabilidad al mundo y para decir nuestra responsabilidad con respecto a él”.*

3 M. Cruz, op. cit., pp. VI-VII.
4 F. Birulés, “; Por qué debe haber alguien y no nadie?”, en H. Arendt, Qué es la politica. Bar-
celona, Paidds/ICE/UAB, 1997, p. 27.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.



Resefias y noticias 189

Asi entonces, recurriendo a los griegos, Claudia recupera —en el segundo
capitulo— la interna relacion entre estas dos capacidades humanas, accion
(praxis) y discurso (lexis) en cuanto de ellas surge la esfera publica.

Un capitulo que recomiendo especialmente es el tercero, dedicado al anali-
sis la reconstruccion de las Revoluciones francesa y norteamericana. En estas
revoluciones encuentra Arendt todas las caracteristicas propias de la accion:
inicio, construccion de algo nuevo y encuentro con los otros.

A decir de la autora, “Es en el tiempo de las revoluciones cuando se puede
apreciar la construccion de espacio publico entre los individuos que se encen-
tran unos con otros como iguales: se reunen y deliberan interesados por lo que
es comun a todos, para dar inicio al momento de la interaccién y la practica
politica”.’

La historia narrada por Arendt acerca de las revoluciones acontecidas a
finales del siglo xvill nos muestra el permanente peligro en que se encuentran
el espacio publico y la dificultad de constituir instituciones duraderas. Nos dice
Claudia al respecto:

Es en el tiempo de las revoluciones cuando se puede apreciar la construccion
del espacio publico entre los individuos que se encuentran unos con otros
como iguales: se retunen y deliberan interesados por lo que es comun a to-
dos, para dar inicio al momento de la interaccién y la practica politica. Estas
caracteristicas tienen una doble faz: por un lado, son “la gloria de la accién
concertada” y, por el otro, remiten inevitablemente al caracter espontaneo y
efimero de las revoluciones y a la “evanescencia del espacio publico que tiene
que ser sometido a una perpetua “recreacion” por parte de los actores.®

El espacio publico es entendido por Hannah Arendt como un &mbito que
permite a cada individuo construir e iluminar su identidad, mediante sus acciones
y discursos. La accién politica y el discurso constituyen un ambito de aparicién
en el cual los agentes, en su actuar juntos, dan luz a lo que son y lo que desean
que sea el mundo. Através de la accion los sujetos nacen, aparecen en el mundo
comun y ganan identidad en el espacio de aparicion. Recordemos que lo politico
es la actividad en la cual esta en juego la constitucién del ser, es decir, es la
base de la condicién humana. Lo que esta en juego en la accién es la constitu-
cion de fines, y con ello la constitucién del ciudadano. A Claudia, tanto como a
Hannah Arendt, le preocupa qué nos hace ser ciudadanos comprometidos con

5 Ibid., p. 91.
6 Ibid., p. 92.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.



190 Maria Teresa Mufioz

nuestro mundo comun. Este es de hecho otro de los ejes que guia la lectura
de su libro: la defensa de una nocion de la politica que nos permita recupe-
rar el valor de una ciudadania participativa. De este asunto se ocupa amplia-
mente en los capitulos cuatro y cinco

El espacio publico deberia ser un ambito dénde se diera el pleno desarrollo
de las identidades diversas, plurales; lo que supone ademas el cultivo de la
capacidad de pensar, el ponerse en el lugar del otro, propio de la “capacidad
de juicio”. Pienso, y en esto coincido con Claudia Galindo, que el eje de toda la
obra de Arendt es el interés por la construccion y preservacién de un espacio
publico deliberativo y respetuoso con la pluralidad y al mismo tiempo, la defensa
de una nocién de accion que nos permita pensar lo politico como espacio de
construccion de lo humano.

Estas son las virtudes de un texto que sin duda recomiendo leer. Me gustaria
ahora mencionar algunos puntos en los que no coincido o que me hubiera gus-
tado encontrar mas desarrollados en este texto.

En primer lugar, diré que fue la experiencia del totalitarismo la que llevo a
Arendt a la necesidad de pensar mas alla de las categorias de la filosofia politica
tradicional. En este sentido, dos de las primeras obras de Arendt, Los origenes
del totalitarismo’ y Eichmann en Jerusalem® son un ejemplo de que su interés
va mas alla de la reconstruccion de categorias nuevas del pensamiento. Por el
contrario, son un empefio en comprender, un afan por vérselas con el fendmeno
sin mayor instrumental que el relato y la memoria. De hecho, la novedad de los
sistemas politicos totalitarios, siguiendo la interpretacion de Arendt en su obra
Los origenes del totalitarismo,® es que no pueden ser clasificados de acuerdo
a las categorias establecidas, a saber; gobierno legal o ilegal, poder legitimo o
arbitrario. En Los origenes del totalitarismo nos dice:

La ilegalidad totalitaria, desafiando la legitimidad y pretendiendo establecer el
reinado directo de la justicia en la Tierra, ejecuta la ley de la Historia o de la
Naturaleza sin traducirla en normas de lo justo y lo injusto para el comporta-

7 H. Arendt, The Origins of Totalitarianism. Nueva York, 1951. (Trad. cast. Madrid, Alianza,
1981.)

8 H. Arendt, Eichmann in Jerusalem: A Report on Banality of Evil, Nueva York, 1963. (Trad. cast.
Barcelona, Lumen, 1967.)

9 H. Arendt, The Origins of Totalitarianism y Eichmann in Jerusalem: A Report on Banality of
Evil.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.



Resefias y noticias 191

miento individual. Aplica directamente la ley a la Humanidad sin preocuparse
del comportamiento de los hombres. Se espera que la ley de la naturaleza
o la ley de la Historia, si son adecuadamente ejecutadas, produzcan a la
Humanidad como su producto final.'®

Para Arendt el totalitarismo “desafia la legalidad buscando aniquilarla al ejecu-
tar la ley de la Historia (stalinismo) o de la Naturaleza (nazismo), sin convertirlas
en criterios de verdad y si en errores capaces de orientar la conducta individual.
De hecho, se trata de aplicar la ‘ley’ (de la Historia o de la Naturaleza) directa-
mente a la humanidad sin preocuparse por la conducta de los hombres”." La
ley (natural o histérica) como la entiende el totalitarismo tiene una connotacién
metafisica en el sentido que el ser humano (su condicién y dignidad) queda
subsumido a anulado ante ella y nada puede ser de otra manera.

Una de las medidas de esta politica totalitaria fue la eliminacién de la persona
juridica, la supresion de la ciudadania. Arendt sostiene que debido a la concep-
cion moderna de nacionalidad, no se alcanzaron a proteger a todos los seres
humanos ya que fue efectiva la medida de suprimir los derechos a quienes no
tenian nacionalidad, es decir, ningun Estado que respondiera por ellos. Con este
contexto las minorias estaban convencidas de que la pérdida de los derechos
nacionales implicaba la pérdida de los derechos humanos ya que los primeros
garantizaban a éstos. Cuanto mas era la incapacidad de los gobiernos para
tratar a los apatridas como legales y mayor la dominacion arbitraria, mas facil
les resultaba a los Estados privar a todos los ciudadanos de status juridico.

Dada la preocupacion de Claudia Galindo por recuperar una nocién de ciuda-
dania participativa, tal vez hubiera sido necesario dedicar un espacio a analizar
cémo Arendt se ve obligada a pensar desde nuevas categorias un fenémeno que
se caracteriz6 por el ejercicio del terror y la privacion de un lugar en el mundo
que hiciera “significativas a las opiniones y efectivas las acciones. [Y con ello,
se hallaron] privados, no del derecho a la libertad, sino del derecho a la accion;
no del derecho a pensar lo que les plazca, sino del derecho a la opinion”.'? Esto
es lo caracteristico de un gobierno totalitario: mediante el terror llegar hasta la
esfera privada y suprimir la persona moral.

Por otro lado, si bien Arendt no discutié problemas relativos a los derechos de
las mujeres e incluso se la ha acusado de no tener una preocupacion explicita

0°H. Arendt, Los origenes del totalitarismo, p. 685.

" Celso Lafer, La reconstruccién de los derechos humanos: un didlogo con el pensamiento de
Hannah Arendt. México, FCE, 1994, p. 114.

2 H. Arendt, Los origenes del totalitarismo, p. 430.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.



192 Maria Teresa Mufioz

acerca de los problemas de género; Claudia aborda este tema desde la propia
teoria arendtiana atendiendo las dos nociones arriba mencionadas —espacio
publico y espacio privado— asi como a la de lo social.

Al respecto, Galindo sefiala que:

[...] el papel asighado a la mujer [por Arendt] [es] el de laborante, quien se
encarga de resolver necesidades vitales y de reproduccion, funciones ambas
que obligan necesariamente al confinamiento doméstico. Esto probablemente
no alude a cierta “forma de pensar masculina”, tal como se ha dicho de la
autora, aun cuando —mas alla de contextualizaciones histéricas y de géne-
ro— puede ser claro casi para todo el mundo, que para poder acceder a la
actividad publica se requiere haber dominado la parte de la vida inherente a
la necesidad. En el caso especifico de la mujer, resulta obvio que para contar
con el tiempo adecuado para aparecer en publico, sera preciso el apoyo su-
ficiente en lo referente a la resolucién de los aspectos domésticos y, aunado
a esto, tendria que tomarse en cuenta el retiro a lo privado como consecuen-
cia de la reproduccion y la crianza. Aun cuando los tiempos han cambiado
y reducido, contintia siendo un hecho el refugio temporal en el hogar y el
alejamiento del mundo publico. Efectivamente, para ir al encuentro con los
otros, deberan suprimirse ciertas preocupaciones intrinsecas a lo cotidiano.
Esto puede dar la pauta para confirmar lo que Arendt sefiala respecto a que
los frentes politicos tradicionalmente han sido de hombres porque las mujeres
han permanecido circunscritas al hogar.

Asi, si bien acertadamente desde mi punto de vista, Claudia Galindo renuncia
a tildar el pensamiento de la fildsofa alemana como “masculinista” o feminista.
Hace una lectura demasiado rapida de nuestra fildsofa. Como es sabido, la
preocupacion de Arendt se orienta por la idea de lo humano plural. Las cate-
gorias arendtianas nos permiten pensar sin ataduras, desde una reflexion libre
de clichés el problema de género. Podriamos retomar aqui la primera obra
que escribid, la biografia de Rahel Varnhagen,'® donde ya se encuentran en
embridn algunas de las distinciones basicas, que nos interesa rescatar entre
lo social, entendido como alta sociedad, y lo publico, esto es el ambito de la
accion politica libre.

En esta obra, se ocupa de sacar a la luz la vida de una judia alemana de

'3 Arendt escribi6 este libro en Berlin entre 1929 y 1933 y lo termind en el exilio en Paris en
1938, pero no fue publicado hasta 1958 en Londres, con el subtitulo de La vida de una judia (Rahel
Varnhagen: The Life of a Jewes. Londres, East and West Librery. En EUA apareceria hasta 1974 con
una significativa modificacion en el titulo: Rahel Varnhagen: The Life of a Jewish Woman. (Nueva
York, Hoarcourt Brace Jovanovich, 1974.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.



Resefias y noticias 193

finales del siglo Xxviil, obligada a renunciar a su condicién de judia en la busqueda
de una anhelada asimilacion. Se trata de una famosa mujer que destacaba en
los salones berlineses quien pese a ser conocida no encontré nunca la acep-
tacién que buscaba en la alta sociedad. Intent6 esta aceptacidon convirtiéndose
al cristianismo y por medio del matrimonio con un aristécrata gentil, esto es, no
judio. Conseguido su fin, cambié su opinion. Al final de sus dias la heroina de
esta historia toma conciencia de haber vivido en el error: no se puede escapar
de la condicién de judia, y acepta su condicion de paria consciente.

De esta manera, Arendt rescata la vida activa de las mujeres. Arendt mues-
tra la lucha por aparecer y por hacerse visible en los “salones”. Ahi se manifies-
ta su caracterizacion asociacionista en un mundo de lucha. En este mundo de
los “salones” hay una pretension clara de la acciéon como posible también en la
realizacion femenina.

Por ultimo, Claudia vincula el pensamiento arendtiano al republicanismo.
Hablar de la tradicion republicana es cuando menos arriesgado, de modo que
voy a asumir explicitamente la reconstruccion que de la misma proponen Quentin
Skinner,™ Philip Pettit'® y Mauricio Viroli,'® segun la cual esta tradicion fue uni-
ficandose con el transcurso del tiempo, en parte por un entusiasmo compartido
por los ideales y las lecciones de la Republica romana, en parte por el énfasis
puesto en la importancia de disponer de ciertas instituciones: por ejemplo, un
imperio de la ley, en vez de un impero de los hombres, una constitucion mixta,
en la que diferentes poderes se frenan y contrapesan mutuamente, y un régimen
de virtud civica, régimen bajo el cual las personas se muestran dispuestas a
servir honradamente en los cargos publicos. Considero que esta tradicién, en
la que al igual que Claudia Galindo ubico a Arendt, nos ofrece, a través de la
nocion de libertad politica o libertad como no dominacion, el basamento para
restablecer en los ciudadanos la preocupacion por la republica. Este es un as-
pecto que me hubiera gustado encontrar desarrollado con mayor profundidad
en el libro que ahora comentamos.

v

Como he venido sefalando, la autora muestra a lo largo de toda la obra su
preocupacion por la recuperacion de la politica y sus posibilidades. La conclu-

4 Q. Skinner, La libertad antes del liberalismo. México, Taurus, 2004 y Los fundamentos del
pensamiento politico moderno. México, FCE, 1985.

15 P. Pettit, Republicanismo, una teoria sobre la libertad y el gobierno. Barcelona, Paidos, 1999.

6 M. Viroli, Republicanism. Nueva York, Hill and Wang, 2002.

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.



194 Maria Teresa Mufioz

sion a la que quiere conducirnos Claudia Galindo: mostrarnos como es posible
recuperar la dignidad de la politica si repensamos con Arendt el espacio publico,
el de los hombres en pluralidad, como un ambito que se debe construir desde
la desde el dialogo, la narracion y la accién. En su afan de pensar un mundo
publico comun mejor, plantea que desde la vision de Arendt se pueden vislum-
brar posibilidades humanizadoras en el ambito de la politica. Esta actitud hace
del texto no s6lo un minucioso analisis que le sirve para abordar problematicas
contemporaneas sino que ademas nos abre a nuevas reflexiones irrenunciables
en el mundo actual. Como Arendt, Claudia se muestra convencida de que lo
politico es el unico campo donde es posible la realizacion humana plena, libre
y en comunion con los demas.

MARIA TERESA MuNOZ

Fecha de recepcién: 16/04/2010
Fecha de aceptacion: 04/05/2010

* Directora del Area de Posgrado, Investigacién y Educacién ContinGa. Universidad Interconti-
nental. México, Mmunoz@uic.edu.mx

EN-CLAVES del pensamiento, afio IV, nim. 8, julio-diciembre 2010, pp. 185-194.



