
En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.131

Resumen

Durante el Virreinato, las sociedades indígenas vivieron un reordenamiento 
territorial que las alejó de sus antiguos asentamientos para ser congregadas 

en “pueblos de indios”, de acuerdo con los patrones de asentamiento impuestos 
por los conquistadores. La nueva organización generó conflictos por la tierra 
y por el espacio que quedaron plasmados en las pinturas de finales del siglo 
xvi y principios del xvii, elaboradas por un tlacuiloque. En ellas podemos apre-
ciar la manera en que los indios “miraron” y resignificaron el espacio al mismo 
tiempo que las nuevas convenciones pictóricas llegaron al Nuevo Mundo desde 
Occidente. En el presente artículo se analizan tres pinturas que dan cuenta de 
lo antes mencionado.

Palabras clave: Indios, reordenamiento territorial, pinturas, resignificación es-
pacial.

PINTURAS, ESPACIOS Y REALIDADES COMPLEJAS: 
UN BREVE ACERCAMIENTO A TRES VISIONES
INDÍGENAS DEL TERRITORIO NOVOHISPANO

DE FINALES DEL SIGLO xvi Y PRINCIPIOS DEL xvii

Martha Vicente Amparán*

* Miembro del Observatorio Filosófico de México, México. amparannoia@yahoo.com.mx



132	 Martha Vicente Amparán

En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

Abstract

During Virreinato, the indigenous societies lived a territorial reordering that moved 
away them of its ancient establishments to be congregated in “towns of Indians”, 
in agreement with the patterns of establishment imposed by the conquerors. 
The new organization generated conflicts by the land and the space that were 
shaped in paintings of end of xvith and beginning of the xviith century elaborated 
by tlacuiloque. In them we can appreciate the way in which the indians “watched” 
and at the same time reappropriated the space that the new pictorial conventions 
arrived at the New World from the West side. In the present article three paintings 
are analyzed that for give account of before mentioned.

Key words: Indians, territorial reordering, paintings reappropriated the space.

Introducción

El espacio es vivido y entendido de diferentes maneras por los individuos y por 
los grupos humanos. Cuando en historia nos ocupamos del espacio y del tiempo, 
no sólo apuntamos al estudio de los grupos humanos en determinada época y 
lugar; nos referimos también a la concepción cultural del espacio y del tiempo 
que dichos grupos construyen. El espacio, entendido así, es una proyección 
de la percepción que el hombre tiene de sí mismo individualmente y en comu-
nidad: la interacción con la naturaleza, con su grupo (consigo mismo) y con “el 
otro” queda concentrada en un significado propio de territorialidad.1 Pero ¿qué 
sucede cuando un territorio y un grupo humano son “conquistados”? El territorio 
no sólo experimenta un cambio físico, sino de significado, el conquistador se 
esfuerza por imponer sus valores y concepción del mundo, es decir, su visión,2 
pero ¿qué tanto lo logra?

A lo largo del periodo virreinal, los españoles reorganizaron el territorio pre-
hispánico de acuerdo con patrones propios de asentamiento —que se fueron 
conformando, a partir del siglo viii, durante el proceso de reconquista en la 
península ibérica. En dicha reorganización los grupos indígenas recompusieron 
la territorialidad de manera que pudieran volver a apropiársela, dotando de un 

1 Robert Sack “El significado de la territorialidad”, en Pedro Pérez, Región e historia en México 
(1700-1850). México, unam/Instituto Mora, 1991, pp. 194-204.

2 Julio Caro Baroja, “Arte visoria”, en Arte visoria y otras lucubraciones pictóricas. Madrid, 
Tusquets, 1993, pp. 9-80.



En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

Pinturas, espacios y realidades complejas	 133

nuevo significado al espacio y a sí mismos, de manera que el espacio experi-
mentado por los grupos indígenas: 

Es un microcosmos en que el indio se incluye, se define, donde la vida cobra 
sentido, un universo orientado que quebraron los evangelizadores y los repre-
sentantes del rey cuando se empeñaron en desplazar a las poblaciones y en 
reagruparlas en otros sitios. Basta con volver a los mapas indígenas de fines 
del siglo xvi para encontrar allí en un glifo-paisaje, en una línea del horizonte 
aquella presencia que las palabras son incapaces de sugerir.3 

El análisis de pinturas4 de elaboración indígena puede ayudarnos a entender 
la recomposición del espacio al tiempo en que los indios se enfrentaban no sólo 
con un cambio físico-real del territorio, sino “cando las convenciones occidentales 
de representación entraron en contacto al interior de un pensamiento espacial 
propio, desencadenando soluciones figurativas de altísima creatividad”.5 

El siguiente artículo se basa, en gran parte, en la obra de Alexandra Rus-
so de la cual seleccioné tres pinturas que me parecieron interesantes, pues 
reflejan distintas situaciones del proceso de colonización: 1) la reapropiación 

3 Serge Gruzinski, La colonización de lo imaginario. Sociedades indígenas y occidentalización 
en el México español. Siglos xvi-xviii. México, fce, p. 100.

4 Las pinturas analizadas en este trabajo forman parte del procedimiento de concesión de tierras 
llevado a cabo por el Virreinato desde mediados del siglo xvi, y durante todo el periodo colonial. Los 
documentos procedentes de este proceso fueron agrupados y nombrados “mercedes de tierras” 
y, actualmente, se encuentran resguardados en el Archivo General de la Nación de México en el 
Acervo Documental Tierras. Las pinturas, por su parte, fueron retiradas de estos volúmenes desde 
la década de los setentas y trasladadas a la Mapoteca del agn con el objeto de resguardarlas y 
conservarlas de manera que no se doblaran ni maltrataran, como sucedía al estar dentro de los 
respectivos volúmenes. Asimismo, el taller de restauración de la Mapoteca se encargó de lavarlas y 
proporcionarles nuevas guardas: ya fueran de pincelín y película maylar o taibe. (El pincelín es un 
papel tipo cartulina completamente libre de ácido que soporta la pintura mientras que la película 
maylar la envuelve. Al ser ésta un polímero neutro que no se encuentra sellado completamente, 
la pintura se encuentra protegida y al mismo tiempo puede “respirar”. El taibe, por su parte, es un 
papel o tela libre de ácido y se utiliza cuando la pintura tiene información en la parte posterior. Este 
material resguarda la pintura y al no encontrarse sellado es posible voltear la pintura). Asimismo, 
la Mapoteca cuenta con datalogers que se programan cada mes para que semanalmente arrojen 
información sobre la temperatura y la humedad de manera que el estado de conservación de las 
pinturas sea óptimo. Actualmente, el Departamento de Restauración y el de Sistemas trabajan 
coordinadamente para llevar a cabo la digitalización de las pinturas que resguarda la Mapoteca 
del agn con el objeto de poder consultarlas a través de la computadora. Agradezco a la licenciada 
Beatriz Santoya —restauradora— por la información proporcionada. 

5 Alexandra Russo, El realismo circular. Tierras, espacios y paisajes de la cartografía novohis-
pana, siglos xvi y xvii. México, iie, unam, 2005, p. 26.



134	 Martha Vicente Amparán

En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

del espacio novohispano por parte de los indios, a través de la transformación 
física del territorio y de la representación pictórica del mismo; 2) la defensa del 
territorio indio mediante la elaboración de la pintura; y 3) los conflictos suscitados 
dentro de la propia comunidad india a raíz de la concesión de tierras a grupos 
españoles, respectivamente. El tratamiento dado a las dos primeras pinturas lo 
llevé a cabo de manera un tanto autónoma de las fuentes —ya que documento 
y pintura se corresponden— tratando de entender la visión de los tlacuiloque. 
La tercera pintura, en cambio, fue analizada en estrecha relación con el do-
cumento virreinal del cual forma parte, tratando de contrastar la espacialidad 
representada por el tlacuilo6 y lo consignado en el documento. Cabe aclarar, 
por otro lado, que si bien me basé un tanto en la obra de Russo, el análisis de 
las pinturas es mío. 

El problema de la representación de la espacialidad indígena durante la 
colonización española ha sido tratado por Alexandra Russo desde una pers-
pectiva principalmente estética. La autora señala la concepción circular del 
espacio por parte de los grupos indígenas, misma que se ve representada en 
las pinturas elaboradas en las mercedes de tierra, y cuya disposición circular 
obedece a una concepción simbólica del territorio donde naturaleza, hombre 
y religión se encontraban estrechamente vinculados. Otros autores, como Ca-
yetano Reyes García, han estudiado la manera en que perviven elementos de 
la cultura indígena en la organización política, religiosa y social de sociedades 
mexicanas actuales. En su libro El altepetl, origen y desarrollo,7 se estudia el 
caso de Cholula y cómo han convivido los elementos tradicionales indígenas 
con los occidentales en la organización de la ciudad. Siguiendo un poco la línea 
de Cayetano Reyes García, encontramos trabajos importantes como el coordi-
nado por Federico Fernández C. y Ángel García Zambrano. En Territorialidad y 
paisaje del altepetl del siglo xvi, el artículo de Marcelo Ramírez Ruiz trata el pro- 
blema del asentamiento del pueblo de indios y de su representación por el tla- 
cuilo bajo el título “Territorialidad, pintura y paisaje del pueblo de indios”.8 Mi 
investigación se ha basado en estos trabajos combinando varios elementos de 

6 El Tlacuilo (en forma singular) o tlacuiloque (en forma plural) prehispánicos eran los encargados 
de realizar los códices. Los descendientes coloniales de estos personajes fueron los encargados de 
realizar las pinturas que se analizan en este artículo. 

7 Cayetano Reyes García, El altepetl, origen y desarrollo. Zamora, Michoacán, El Colegio de 
Michoacán, 2000, 272 pp.

8 Marcelo Ramírez Ruiz, “Territorialidad, pintura y paisaje del pueblo de indios”, en Federico 
Fernández C. y Ángel García Zambrano, Territorialidad y paisaje del altepetl del siglo xvi. México, 
fce/Instituto de Geografía, unam, 2006, pp. 168-227.



En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

Pinturas, espacios y realidades complejas	 135

análisis y de enfoque. Ofrezco, de esta manera, una más de las muchas lecturas 
que las pinturas pueden tener. 

Pero antes de dar paso al análisis de las pinturas, veamos cómo se dio el 
proceso de reorganización territorial de las antiguas poblaciones indígenas por 
parte de los españoles, y cómo nació este tipo de documentos en que las pin-
turas de manufactura indígena tuvieron cabida.

Reorganización del territorio:
¿reconstrucción de la espacialidad prehispánica?

Durante el periodo de colonización, el antiguo territorio y la sociedad indígena 
fueron reorganizados de manera que pudieran ser administrados y controlados 
por funcionarios locales, que rindieran cuenta a la Corona y a su representación 
novohispana, y al mismo tiempo quedara resuelto el problema suscitado por 
la “distribución caótica de encomiendas”.9 Fue así como en el primer siglo de 
virreinato aparecieron entidades políticas que desequilibraron el orden territorial 
prehispánico. La antigua unidad territorial, política y sagrada, fue sustituida para 
ser controlada y administrada por funcionarios virreinales. 

El antiguo asentamiento prehispánico estaba representado por la voz nahua 
altepetl, conformada por dos raíces: atl y tepetl. La primera significa agua y la 
segunda cerro. Si nos atuviéramos a una simple traducción literal, el altepetl 
resultaría ser el cerro-agua o el agua-cerro. Pero para las sociedades prehis-
pánicas —y todavía para muchas sociedades indígenas contemporáneas— el 
altepetl era una unidad social, política y religiosa. Los cerros eran entidades 
sagradas y, de acuerdo con la cosmovisión indígena, se encontraban rellenos 
de agua. El agua salada de los mares se filtraba por la tierra y se desalinizaba de 
manera que podía consumirse. Así, para una sociedad fundamentalmente 
agraria, el agua y el cerro que la contenía eran elementos de suma importan-
cia, pero no sólo económica, sino que ambos se encontraban estrechamente 
relacionados con los dioses. Por su parte, las pirámides eran la representación 
de estos cerros sagrados y algunas de ellas eran templos dedicados a las 
divinidades principales de acuerdo con cada región.10 Pero el altepetl también 
era la forma de organización política y social de las sociedades indígenas. Por 
ejemplo, el altepetl de Cholula, de acuerdo con Kubler, se encontraba bajo 

  9 A. Russo, op. cit., p. 44.
10 C. Reyes García, op. cit., passim.



136	 Martha Vicente Amparán

En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

un gobierno doble de dos altos sacerdotes elegidos: el Tlaquiach, que estaba 
representado por el águila y que gobernaba la ciudad alta, o a “los que eran 
las manos”; y el Tlachiac que, representado por el tigre, gobernaba a “los que 
eran los pies”. Es decir el primero era “el mayor de lo alto”, mientras el otro era 
“el mayor de lo bajo”.11 

Tras la conquista, el antiguo asentamiento indígena quedó desplazado de tal 
forma que se alejara a los naturales de los cerros sagrados. Sin embargo, los 
pueblos fueron asentados en los terrenos adyacentes a la antigua población, 
de manera que el sitio elegido quedó “asociado al paisaje ritual prehispánico…
al pie del antiguo cerro del poblamiento primario, al cual generalmente se le 
nombró como pueblo viejo”.12 La elección del nuevo asentamiento se realizó 
generalmente en sitios cercanos a ríos y montañas, es decir, en lugares donde 
los elementos prehispánicos más importantes siguieron teniendo vigencia. En 
este sentido, la traza conservó gran parte de su estructura anterior y el nuevo 
asentamiento se trasplantó como un desdoblamiento del altepetl original.13 

El “pueblo de indios”, como se le llamó, quedó trazado de manera que la 
organización de los antiguos calpolli 14 pervivió en la organización en barrios. “La 
traza urbana introdujo así un principio de organización civil europeo, pero fue 
adaptado al agrupamiento rotatorio del altepetl”.15 El nuevo territorio, asentado a 
la manera europea, contuvo una organización prehispánica antigua, de manera 
que “los habitantes del altepetl habían convertido la traza en un sistema rotato- 
rio que le daba soporte a la república, al ciclo ritual católico y a la distribución 
de las tareas colectivas”.16

Las mercedes de tierras

Por otra parte, a través de una compleja reglamentación administrativa, el te-
rritorio —ahora novohispano— fue fraccionado en provincias, corregimientos, 

11 George Kubler, “La traza colonial de Cholula”, en Estudios de Historia Novohispana. México, 
vol. 2, 1997, p. 123.

12 M. Ramírez Ruiz, op. cit., p. 191.
13 Ibid., p. 195.
14 Plural de calpulli. El calpulli era una unidad territorial basada en el parentesco, en una jerarquía 

relativa de los linajes, en cierta propensión a la endogamia, en la propiedad comunitaria de la tierra. 
En lo sagrado, por su parte, cada calpulli poseía su propia deidad. Estas unidades territoriales se 
encontraban bajo la jurisdicción del altepetl y sobrevivieron a la Colonización a través de la orga-
nización barrial de los pueblos de indios. 

15 M. Ramírez Ruiz, op. cit., p. 197.
16 Idem.



En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

Pinturas, espacios y realidades complejas	 137

alcaldías y las encomiendas, que se encontraban aún vigentes, fueron borradas 
definitivamente. Las Leyes Nuevas enviadas al Consejo de Indias por el cardenal 
García de Loaisa, promulgadas en Barcelona en 1542, asentaban “la supresión 
de las encomiendas que pertenecían a las autoridades, la disminución de las 
grandes encomiendas y la prohibición de distribuir otras”.17 Se trataba de superar 
la dotación de tierras que los conquistadores se habían repartido beneficiándo- 
se del trabajo forzado de los indios.18 El virrey, a través de una inmensa estructura 
de funcionarios, poseía ahora el control de la concesión de tierras a individuos y 
grupos. De esta manera, las Ordenanzas de Tierras expedidas por el marqués 
de Falcés en 1567, establecían el procedimiento burocrático para cumplir con los 
requisitos de solicitud de una merced de tierra, realizada ya sea por españoles o 
indios que requerían una parte de terreno para cultivo o crianza.

La elaboración de la solicitud requería de una carta dirigida al virrey que 
indicara quién pedía la merced de tierra o estancia. Posteriormente el virrey 
pedía a los encargados locales que fueran al lugar solicitado para proceder a 
una encuesta entre los habitantes del pueblo más cercano, citando tanto a tes-
tigos españoles como indios, para que se pronunciaran a favor o en contra de 
la concesión de la merced. Asimismo, se pedía una pintura, es decir, un mapa 
del lugar solicitado, que al parecer tenía que ser elaborado por mano ajena a 
la del corregidor o del alcalde. Ésta tenía que ser verificada en una visita del sitio, 
indicando con glosas las medidas de la merced requerida, para posteriormente 
ser firmada.19 De tal forma, la pintura realizada por el tlacuilo sólo formaba parte 
de la documentación correspondiente a la merced. 

La defensa física y simbólica del territorio.
El espacio vivido por el indígena

Las pinturas realizadas por los tlacuiloque durante este periodo, y en este tipo 
de documentos, son muestra de la reconfiguración espacial vivida por la so-
ciedad indígena. En ellas la pervivencia de elementos prehispánicos convive 
con nuevos elementos introducidos por los colonizadores, de manera que no 
sólo son reflejo de una transformación físico-natural, sino de la transformación 
simbólica y sobrenatural del espacio vivida por estos grupos; transformaciones 
que sucedieron a la par y que muestran la creatividad con que los indios so-

17 Apud A. Russo, op. cit., p. 50. 
18 Idem.
19 Ibid., p. 51.



138	 Martha Vicente Amparán

En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

brevivieron, defendieron su territorio y lo transformaron al mismo tiempo que se 
transformaban a sí mismos. En este sentido, el primer mapa a analizar resulta 
interesante no sólo por la representación del territorio, sino por la presencia de 
dos personajes indios. 

Figura 1. Pintura de Tlalcosautitlan, 1587.20

Esta pintura fue realizada por naturales del pueblo de Tlalcosautitlan en virtud 
de una merced de tierras, de manera que sus sementeras pudieran ser regadas 
aprovechando la proximidad del río Balsas.21 En ella, el sistema de irrigación 
propuesto por los indios conforma la imagen principal, acompañada de las glosas 

20 Archivo General de la Nación, México (agn), Mapoteca núm. 1803.
21 Apud A. Russo, op. cit., p. 146



En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

Pinturas, espacios y realidades complejas	 139

que explican su realización. Así, el centro de la pintura está conformado por el 
río, los canales que irrigarían las tierras, así como por dos personajes indios 
que señalan los lugares donde deberían construirse los canales.22 

Alrededor de esta escena encontramos dos sistemas montañosos —uno a la 
izquierda y otro a la derecha del río— representados con colores rojo, amarillo, 
ocre y verde, de los cuales, crece vegetación pintada con colores amarillo, verde 
y café. En la cima de la montaña que aparece en el lado inferior derecho, se 
localiza la figura de un jaguar y de un árbol. En el extremo contrario, del lado 
inferior izquierdo, se halla representada una iglesia blanca con la glosa Tlalco-
sautitlan. Por último, en el extremo superior derecho encontramos un conjunto 
de piedras dispuestas a manera de muro. 

La escena de la pintura: los personajes,
el sistema de irrigación y las glosas

El río Balsas —representado según la tradición pictórica prehispánica— se 
constituye como el protagonista de la imagen si tomamos en cuenta la petición 
hecha por los indios así como por ser el “elemento que condiciona los sustentos 
locales”.23 Pero además porque se encuentra justo a la mitad, dividiendo a la 
pintura en dos verticalmente, de manera que quedan enfrentados a uno y otro 
lado (derecha e izquierda) los sistemas montañosos y, la iglesia y el cerro del 
jaguar, dando la impresión que desde el río es el lugar desde donde se observa 
el paisaje circundante, por lo que los sistemas montañosos y la vegetación se 
ven de frente.

Los demás elementos de la escena se encuentran en estrecha interrelación; 
los canales nacen del río por una parte, y por otra regresan a él, dividiendo, a 
través de “rrayas”,24 el territorio de la siembra en cuatro partes de cada lado. 
Tanto del lado izquierdo como del derecho, los segmentos inferiores correspon-
den al lugar por donde ha de entrar el agua a los canales; en ambas partes, los 
dos personajes indios parecen indicarlo pues uno de ellos se acerca y estira la 
mano derecha al río, mientras el otro sostiene lo que podría ser un instrumento 
para trazar el canal; de cualquier forma, las glosas consignadas por las auto-
ridades españolas son bastante claras: “por aquí entra el agua a estas tierras 
que son de xachipisca”.25 Los segmentos superiores indican, por su parte, el 

22 Ibid., p. 146.
23 Idem. 
24 agn, Mapoteca núm. 1803.
25 Idem.



140	 Martha Vicente Amparán

En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

lugar por donde “vuelve el agua a su madre por la asequia”.26 Mientras tanto, 
los segmentos intermedios señalan la manera de irrigación del territorio: “tierras 
de sachipisca vierten al rrio y se rriegan como vienen las rrayas abaxando hasta 
que llegan al rrio”.27

La Iglesia y el cerro del jaguar

Las representaciones de la iglesia y de los sistemas montañosos obedecen a 
convenciones pictóricas occidentales. Por un lado el sombreado de la iglesia 
nos remite a una búsqueda de la perspectiva, mientras que el colorido y for- 
ma de los sistemas montañosos se apegan a una representación más realista 
de la naturaleza. Sin embargo, las figuras de la iglesia y del cerro del jaguar 
no representan el edificio de culto y la montaña en sí, respectivamente, sino 
el centro simbólico de dos entidades diferentes: el nuevo asentamiento en 
sustitución del altepetl Ambas poblaciones son representadas por elementos 
simbólicos sagrados: la sacralidad cristiana y la prehispánica conviven en una 
misma espacialidad. La iglesia y la montaña sagrada aparecen, así, enfrentadas 
a cada lado del río. 

Orientación de la pintura

En la pintura no se encuentra consignada ninguna glosa que indique la orien-
tación del territorio. Sin embargo, tomando en cuenta que las iglesias se cons-
truían alineadas al oriente, dando la cara al poniente, podemos suponer que 
el oriente se encuentra en la parte superior del mapa y el poniente abajo; por 
tanto, el norte estaría del lado izquierdo mientras que el sur se encontraría del 
lado derecho. Sin embargo, este tipo de orientación convive con una percepción 
singular del espacio. Podemos ver en la pintura un espacio en movimiento que 
se desplaza de manera circular y que hace alusión a los ciclos vitales naturales; 
no hay que olvidar que la pintura es producto de una petición de terreno para 
sementeras; los ciclos agrícolas, así como la relación entre el río y los canales 
que nacen y vuelven a él como si fuera su “madre”,28 se encuentran en estre-
cha correspondencia con el espacio circular que rodea la escena de la pintura. 
De esta manera, la imagen no sólo representa una espacialidad circular de 
acuerdo con Russo, sino también se plasma una concepción temporal cíclica, 

26 Idem. 
27 Idem. 
28 Idem. 



En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

Pinturas, espacios y realidades complejas	 141

reminiscencia de la antigua cosmovisión indígena representada, por ejemplo, 
en el mito del Quinto Sol.29 

La naturaleza y los personajes 

La presencia de dos personajes indios en la pintura es de especial interés. No 
sólo la pintura de Tlalcosautitlan fue realizada por indios, sino que ellos fueron 
quienes solicitaron la merced, de manera que existe una estrecha relación 
entre la pintura, los personajes y el territorio. La relación entre el indígena y el 
espacio queda establecida cuando se apropia de él al transformarlo (cuando 
construye el sistema de irrigación). El vínculo del indígena y la naturaleza, por 
otra parte, se expresa en el modo de representación. Es decir, al igual que 
los sistemas montañosos, la representación de los personajes obedece a una 
convención plástica occidental más realista. Si el espacio circundante tenía que 
ser plasmado de manera más natural el hombre, que se encuentra en estrecha 
relación con la naturaleza, se representa a sí mismo de manera semejante. Pero, 
aunque pintado de manera más realista, el espacio natural no fue desacralizado 
completamente. El tlacuilo encontró la manera de representarlo de acuerdo a 
las convenciones occidentales y, al mismo tiempo, conservar su carácter sa- 
grado: el jaguar que aparece encima de la montaña posiblemente haya sido 
visto por el español como un elemento complementario perteneciente a la 
naturaleza. Sin embargo, el tlacuilo lo ubicó justo encima de la montaña para 
indicar el carácter sagrado de ésta. 

Invisible para los españoles, otro tiempo se ocultaba en los ríos, dentro de 
las montañas, en lo más recóndito de las selvas… Los indios no sólo “tenían 
también creído que todos los montes eminentes y sierras altas participaban 
de esta condición y parte de divinidad”, sino que también consideraban que 
los lagos, las cuevas, las montañas eran puntos de contacto privilegiado entre 
el mundo de los dioses y la superficie terrestre. Eran los conductos que co- 
municaban el tiempo siempre presente de las creaciones y de los dioses con 
el de los humanos… Lugares de evolución de un tiempo a otro, objetos por 
naturaleza indestructibles a diferencia de los templos, de las imágenes de 
las “pinturas”, puntos de referencia secretos y guaridas de los dioses, estos 
elementos del paisaje manifestaban y mantenían en su inmutabilidad una 
antigua relación con los tiempos y con el entorno. En lo sucesivo tal vez se 
capte mejor por qué la introducción del paisaje occidental en los mapas indí-
genas pudo, dado el caso, significar algo enteramente distinto de una opción 

29 Jaques Soustelle, El universo de los aztecas. México, fce, 1983, pp. 51-55.



142	 Martha Vicente Amparán

En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

decorativa y de un “progreso realista”, y sí en cambio la inclusión disimulada 
de otra realidad inmanente en los bosques y en los montes.30 

Figura 2. Pintura de Santa María Magdalena, Cuitlahuaca, 1579.31

La siguiente pintura fue realizada junto con una petición que los indios del lugar 
efectuaron después de que Bernardino Arias, español, pidiera merced de una 
serie de chinampas. Tras la visita del sitio en canoa, después de que Bernardino 
Arias señalara el lugar solicitado, los nahuas presentes se opusieron por lo que 
en su petición declaraban que las chinampas les pertenecían desde tiempos 
inmemoriales pues ellos las habían construido y que si estaban abandonadas se 

30 S. Gruzinski, op. cit., pp. 97-98.
31 agn, Mapoteca núm. 1596.



En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

Pinturas, espacios y realidades complejas	 143

debía a la mortandad causada por las epidemias. Los testigos indios llamados 
a pronunciarse sobre el caso declararon que “los naturales de Cuitlauaca con 
sudor y trabajo han hecho y abierto allí camellones donde siempre, y a la con-
tinua, han sembrado maíz, chile y otras semillas y cojídolos pacíficamente sin 
ninguna contradicción como cosa suya propia”32 y “que si entrase algún español 
en ellas vendría mucho daño y perjuicio a los naturales”,33 no solamente porque 
les habrían quitado las tierras, sino porque “los caballos y bestias de Bernardino 
Arias destruirían y comerían el tule, que es de mucho aprovechamiento para 
los petates”.34 Finalmente, el juez español encargado del caso se pronunció a 
favor de los indios.35

La pintura como defensa del espacio:
la delimitación y organización del territorio

Además del testimonio de los indios, la pintura cumple con la función de defender 
el territorio. Éste, aparece perfectamente delimitado. Por un lado, se encuentra 
circunscrito a un área rodeada por el canal que encierra las chinampas las que, 
a su vez, se disponen de forma ordenada. Las nubes que contienen las igle- 
sias y las que fueron pintadas en el sitio solicitado, son un espacio para que las 
autoridades virreinales glosaran la pintura, de manera que no en otro sitio. Los co- 
lores, asimismo, se encuentran combinados de manera armoniosa. 

Todo ello nos habla de la apropiación que por la construcción del espacio 
fue llevada a cabo por los indios del lugar, donde la organización y delimitación 
del territorio dejaban fuera al español. De hecho, los dos pueblos que simboli- 
zan las iglesias representadas fuera del territorio rompen con el ritmo y la es- 
tética del resto de la pintura. Lo más probable es que hayan sido dibujadas 
tiempo después por alguna autoridad virreinal puesto que la tinta y la caligrafía 
son distintas. 

El espacio solicitado

Este espacio organizado de manera exclusiva se ve abruptamente franquea- 
do por el color rojo que rompe con la armonía y que delimita el terreno solicitado 
por el español. Las sementeras que aparecen dentro se encuentran coloreadas 
con un gris más tenue como indicando que fueron abandonadas debido a las epi- 

32 Apud. A. Russo, op. cit., p. 149.
33 Idem.
34 Idem.
35 Idem.



144	 Martha Vicente Amparán

En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

demias y que se encuentran en desuso. Por otra parte, las plantas de tule que se 
utilizaban para producir los petates se encuentran sólo dentro de este espacio, 
indicando que de concederse la merced las bestias de Bernardino Arias se las 
comerían y no habría otro lugar dentro del territorio donde pudieran conseguir 
más. De esta manera la pintura demuestra el perjuicio que causaría a los indios 
la concesión de la merced. 

Elementos prehispánicos

La representación glífica de los lugares contenidos en las nubes, así como las 
unidades de medida que delimitan el sitio solicitado, son de tradición antigua lo 
que, posiblemente, aluda a reminiscencias prehispánicas en la organización del 
territorio no sólo en la disposición de las chinampas, sino en la administración 
política, económica y social del poblado conservando, quizá, varios elementos 
de la organización del altepetl antiguo. 

Estos elementos, sin duda muy cercanos a la antigua representación pre-
hispánica del espacio, así como la defensa del territorio llevado a cabo por 
los indios del lugar —que no permite la penetración de personas ajenas a la 
comunidad— nos lleva a pensar en la importancia de la tierra para los grupos 
indígenas, pero no como propiedad de la que se obtienen beneficios económicos 
únicamente. En cambio, la apropiación de la tierra que llevan a cabo los indios de 
Santa María Magdalena, Cuitlahuaca, es mucho más compleja: incluye no sólo 
lo político y lo social sino lo natural-sagrado. Es decir, el espacio y la identidad 
de estos grupos son algo indisociable. El hecho de no permitir la inclusión de 
agentes extraños a la comunidad, les permite conservar parte de los elementos 
tradicionales que antaño utilizaron y que siguen utilizando. 

El canal y los árboles: los ciclos vitales
y la organización del territorio

Los árboles que figuran alrededor del canal parecen estar balanceándose con 
el aire y con el agua que fluye en la “acequia”. Al igual que en la pintura ante-
rior, podemos ver el movimiento de los ciclos vitales asociados a un espacio 
agrícola. Así, podemos suponer que la organización y delimitación del espacio 
conserva gran parte de la cosmovisión prehispánica cíclica —que se explicó 
anteriormente—: el territorio se encuentra dispuesto de manera que la organi-
zación social, política y económica se corresponden con un ciclo ritual que se 
encuentra estrechamente vinculado a los ciclos naturales. 



En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

Pinturas, espacios y realidades complejas	 145

¿Pintura y defensa?

Las pinturas elaboradas durante este periodo fueron encomendadas a perso-
najes específicos: a tlacuiloque herederos de aquellos que se encargaron de 
registrar la historia y la tradición prehispánicas —tarea llevada a cabo por la elite 
dirigente. Pero ¿todas las pinturas realizadas por estos personajes defendieron 
el territorio indígena? En las dos pinturas anteriores la visión de los tlacuiloque 
corresponde con la defensa y apropiación del territorio indígena. En cambio, 
en el análisis siguiente veremos cómo las pinturas realizadas por el tlacuilo y 
la petición hecha por algunos indígenas en defensa del territorio no se corres-
ponden sino que se contradicen.

La realidad compleja: contradicciones

Figuras 3 y 4. Pintura de San Bartolomé, 1607.36

En el año de 1607 la española Gerónima Duarte hizo solicitud de cuatro 
caballerías y media de tierra y un sitio de corral, en términos del pueblo de 

36 agn, Mapoteca núm. 2480 y 2481, respectivamente.



146	 Martha Vicente Amparán

En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

“Tenanzingo”.37 Dos de las cuatro caballerías y el sitio de corral se ubicarían en 
la “loma de San Bartolomé,” mientras que las otras dos caballerías y media se 
pidieron en términos del pueblo de “Tequaloya.” Es por ello que el documento 
va acompañado de dos pinturas que señalan sitios distintos.38 

Documento y pintura:
el proceso de concesión de mercedes

El documento del cual forman parte las pinturas es de especial interés. En él 
se da cuenta del proceso realizado para determinar si es conveniente otorgar 
o no la merced pero, además, ofrece una vasta información: no sólo acerca 
del territorio y de la visión del tlacuilo si contrastamos texto e imagen, sino de 
las contradicciones existentes entre la sociedad indígena, al momento de ser 
congregada alejándola de su antiguo asentamiento. 

La visita del sitio

El domingo 27 de mayo de 1607, estando reunidos en la iglesia de Tenanzingo 
“el gobernador altos regidores y los demas [sic] principales y naturales del di-
cho pueblo”39 fueron citados por lengua del intérprete Gabriel de la Cruz para 
acudir a la visita de los sitios solicitados por Gerónima Duarte. Al día siguiente, 
lunes 28 de mayo de 1607, la comitiva visitó primero la loma de San Bartolo- 
mé, sujeta a tierras de Tenanzingo “y le andubo y paseo en presencia de mu-
chos españoles e indios y es tierra montuosa y inavitable”40 que se encuentra 
por una parte “a la falda de la sierra nebada de Toluca”41 y por la otra junto a 
“una barranca muy honda”:

[...] todo el dicho puesto [está] cubierto de pinos sin aver sino en muy pocas 
partes tierras que no esten con mucha cantidad de pinos por ser como es 
todo monte sin aver llano y en algunas partes algunos magueyes silvestres 
antiguos donde jamas paresse aver avido poblason ni pueblo ninguno ni aver-
se las dichas tierras cultibado por ser todo monte espeso lleno de animales 
silvestres sin que aya arbol frutal ni señal de averlo avido ni sementeras de 
indios ni de sus comunidades ni despañoles y que quando del dicho monte y 

37 agn, Tierras, vol. 3579, exp. 11.
38 Idem. 
39 Ibid, f. 2v.
40 Idem.
41 Idem. 



En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

Pinturas, espacios y realidades complejas	 147

loma se quieran aprovechar sera para guardar algun ganado porque es parte 
muy rremota del pueblo de tenantzingo que ay mas de tres leguas al dicho 
puesto que se pide.42

Posteriormente, en compañía “del comun [sic] de los indios principales y 
maseguales en mucha cantidad”43 y de algunos españoles, el juez de comisión 
visitó el otro sitio solicitado por Gerónima Duarte, en términos del pueblo de 
Tequaloya y lo:

[...] paseo y bido bien y son tierras que jamas a lo que paresse se an labrado 
ni cultibado sino [que hay] en la una parte en la loma que pide la susodicha 
una barranca muy honda que no se pasa ni anda y en todo lo que señalo el 
dicho Geronimo Duarte [ padre de Geronima]… no ay maguey ni arbol frutal 
sino unos pinos silvestres a la cayda de la barranca…[asimismo] linda por 
una parte con tierras de Francisco Martin Guadarrama y por la otra con tierras 
de Francisco Magallanes parese donde se pide jamas averlo labrado ni de 
mais ni trigo ni otras semillas… a una parte queda el pueblo de tuequealoya 
que lo dibide un camino sin pedir en el dicho pueblo cosa alguna ni entrar en 
el ni en simenteras que dexaron los naturales por averlos congregado en el 
pueblo y cavesera de tenantzingo.44 

Algunos indios se oponen

Durante la visita los indios citados no se mostraron en desacuerdo pero no 
dieron su fallo en torno a la concesión de las tierras. Sin embargo, el 28 de 
mayo de 1607, algunos indios hicieron llegar al juez comisionado una petición 
en la que suplicaban no se concediera la merced pues ello les causaría grandes 
perjuicios: 

Dezimos el gobernador y altos del pueblo de Tenantzingo que Geronimo 
Duarte vezino de Malinalco nos quiere quitar nuestras tierras que tenemos y 
poseemos muchos años… y las dichas tierras tenemos pobladas con arboles 
frutales y magueyes de lo que nos aprovechamos para nuestro mantenimiento 
y pagar nuestro tributo por tanto pedimos y suplicamos nos favorezca y de-
fienda nuestras tierras pues para esto tiene puesto aquí el rrey nuestro señor 
a vuestra magestad faziendolo ante vos y ablando con el debido acatamiento 
apelamos al rrey nuestro señor.45

42 Ibid., f. 3.
43 Ibid., f. 3v.
44 Idem. 
45 Ibid., f. 9 y 9v.



148	 Martha Vicente Amparán

En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

Ante esta petición, el juez comisionado se dio a la tarea de citar a distintos 
testigos para corroborar lo que los indios señalaban. Los testigos citados —entre 
quienes se encontraban tanto indios, como españoles y mestizos— acompa-
ñaron al juez a una nueva visita de los sitios y afirmaron que era conveniente 
conceder la merced porque en aquellas tierras no había más que zacate y 
porque en los cerros se quedaban meses enteros algunos indios escondidos, 
emborrachándose y sin oír misa. El testimonio de Baltasar Fernández, indio 
alguacil del pueblo de Malinalco, coincide con ello:

Baltasar Fernandes indio alguacil natural de pueblo de malinalco mediante y 
por lengua del interpete…dixo que a mas de treinta y sinco años que conose 
y save muy bien el puesto de San Bartolome donde pide la dicha Geronima 
Duarte dos caballerias de tierra y sitio de corral y que en todo este tiempo no a 
visto ni conocido en el poblasion ninguna ni a visto en ellas arboles frutales ni 
cosa de consideración…[el sitio pedido] esta en un monte grandisimo muy fra- 
goso lleno de pinos y otros arboles de monte y grandes quebradas muy hon- 
das y esta a la falda de la sierra nebada de toluca y que por la mucha asperesa 
y monte no ai camino para ninguna parte por ser muy rremotas del poblado 
que por serlo tanto se esconden en ellas muchos indios a donde andan en 
sus borracheras faziendo grandes ofensas a dios y no oyen misa ni acuden 
a la doctrina siempre uyendo del servisio que son obligados a fazer en sus 
pueblos…y que ay al pueblo de tenantzingo y sementeras de los indios mas 
de tres leguas y que de fazerse la dicha merced no biene perjuizio a nadie 
sino muy gran servizio a dios nuestro señor y a su majestad.46

La pintura y la concesión de la merced

Las testificaciones desfavorables a la defensa del territorio indígena son más 
abundantes y ocupan un mayor espacio dentro del corpus del documento. Sin 
embargo, ante estos dos tipos de testimonios (el de los indios que estaban en 
contra de que se otorgara la merced y el de los indios que estaban a favor) las 
pinturas resultaron imprescindibles para tomar una decisión o, al menos, para 
justificarla. Quizá podríamos esperarnos que las pinturas elaboradas por el tlacui-
lo dieran fe de la petición de los indios de no conceder la merced, sin embargo, 
las pinturas corresponden más con el relato de la autoridad virreinal. 

En una de las pinturas aparece dibujada la loma de San Bartolomé donde 
se solicitan las dos caballerías y sitio de corral. El lugar está repleto de pinos y 
magueyes que aparecen en dirección opuesta para expresar que el territorio está 

46 Ibid., f. 10.



En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

Pinturas, espacios y realidades complejas	 149

en una loma entre dos barrancas, las cuales aparecen en los extremos derecho e 
izquierdo. Al fondo, se encuentra el sistema montañoso que, de acuerdo con al- 
gunos testimonios, correspondía al lugar donde los indios iban a esconderse y 
emborracharse. La totalidad de la pintura nos muestra un espacio inhóspito y di- 
fícil de franquear. Las glosas señalan que en el sitio no hay más que pinos, 
magueyes, barrancas y monte. No da cuenta de ningún árbol frutal ni sementera 
o poblado alguno, por lo que su composición corresponde completamente con 
el testimonio de la autoridad y testigos que se muestran a favor de la concesión 
de la merced. 

La otra pintura, asimismo, señala cómo la concesión de las dos caballerías 
y media de tierra, en términos del pueblo de Tequaloya, no es perjudicial. La 
distancia entre el sitio pedido y la población y sementeras va conforme a lo 
señalado en el documento. De la misma manera se demuestra que de conce-
derse la merced no se perjudicaría ni a Francisco Magallanes ni a Francisco 
Guadarrama, cuyas tierras también se encuentran en términos del pueblo de 
Tequaloya pero a una distancia considerable del terreno pedido por Gerónima 
Duarte. Por otra parte, los pocos árboles que aparecen en esta pintura también 
son señalados como pinos; no existe ningún árbol frutal, por lo que esta otra 
pintura también da fe de los testimonios a favor de la concesión de la merced, 
así como del relato del juez comisionado. 

Cabe preguntarse ahora si en la petición llevada a cabo por algunos indios, 
en la que suplicaban que no se hiciera la merced, se estaba señalando la ver-
dad al decir que en los sitios había árboles frutales con los que se sustentaban 
y pagaban tributo. O ¿por qué otros indios se apegaban a los testimonios de 
la autoridad y de los españoles que vivían allí? Más aún, ¿por qué el tlacuilo 
prefirió dibujar un espacio que favorecía las mercedes? Quizá, en verdad no 
había árboles frutales y el sitio era inhabitable. Posiblemente los indios mintie-
ron para quedarse cerca de las antiguas montañas sagradas, donde seguían 
llevando a cabo rituales. Por lo que la concesión de las mercedes significaba la 
intrusión al espacio sagrado y hacía más difícil la resistencia a ser congregados 
completamente o a conservar ciertos aspectos de la antigua tradición. Aunque, 
por otro lado, sabemos que en ocasiones “la facilidad con que los gobernado-
res indígenas y los cabildos aceptaban las otorgaciones propuestas para los 
españoles y afirmaban formalmente que esas otorgaciones no traerían daños 
a la comunidad indígena sugiere la colusión, la coacción o el soborno”.47 Lo 
que resulta contradictorio si atendemos a que la petición en contra de la mer- 

47 Charles Gibson, Los aztecas bajo el dominio español 1519-1810. México, Siglo XXI, 1986, 
p. 283.



150	 Martha Vicente Amparán

En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

ced se encontraba encabezada por el “gobernador y altos del pueblo de Te- 
nantzingo”. Esto puede explicarse ya que desde la segunda mitad del siglo xvi 
la colonización significó para las sociedades indígenas su segregación. Tras las 
epidemias, por ejemplo, la sociedad indígena comenzó a perder la distinción 
social de antaño: 

[...] en la segunda mitad del siglo lejos de limitarse a los empleos subalternos, 
algunos plebeyos invadieron todos los peldaños de la jerarquía, son cantores, 
fiscales o gobernadores. De ello resulta, en el altiplano, en Michoacán y en 
Oaxaca, la formación de un conjunto de notables cuyo poder no tiene raíz 
prehispánica, que ya no se vinculan a dominios o a casas señoriales y, sobre 
todo, cuyo horizonte se limita a la tierra de la comunidad.48

Lamentablemente, la pintura no se encuentra firmada y no sabemos si el 
tlacuilo que la elaboró era heredero directo de la antigua élite o si el gobernador 
que encabezó la petición en contra de la merced era uno de los “plebeyos” que 
conformaron a los nuevos notables. Lo que sí sabemos es que el tlacuilo poseía 
ahora un estilo sumamente aculturado: la pintura es una representación “realista” 
del espacio, no encontramos en ella alguna reminiscencia sagrada prehispánica 
o algún convencionalismo pictográfico antiguo. El espacio es representado a la 
manera occidental, dando preponderancia al paisaje. Pero la actitud del tlacuilo 
y de los indios que apoyaron a las autoridades virreinales no debe verse como 
una traición a la comunidad india, sino como una estrategia cultural y política 
que adoptaron para perfilarse mejor en una sociedad que los segregaba y que, 
ya en el siglo xvii, se encontraba mayormente occidentalizada.

Conclusiones

El breve acercamiento a estas tres pinturas nos hace reflexionar acerca del 
mundo al que se enfrentaron los indígenas al ser colonizados y alejados del lu- 
gar de asentamiento original. La creatividad con que se reapropiaron del es-
pacio y la resistencia a ser congregados son muestra de la compleja realidad 
a la que tuvieron que enfrentarse, no sólo adaptándose sino resignificando, 
reconstruyendo la territorialidad, ahora novohispana, para sobrevivir y actuar en 
el espacio y en el tiempo. En este sentido, cada una de las pinturas es reflejo 

48 S. Gruzinski, op. cit., p. 74.



En-claves del pensamiento, año III, núm. 6, diciembre 2009, pp. 131-151.

Pinturas, espacios y realidades complejas	 151

de distintas situaciones a la que los indios tuvieron que enfrentarse y la manera 
en que lo hicieron: 

En la primera pintura podemos ver cómo los indios, a pesar de que se ajus-
taron a los requerimientos de las autoridades virreinales en el otorgamiento de 
tierras, lograron mantener una relación sagrada con el espacio. Aunque el tlacuilo 
utilizó elementos estilísticos occidentales, como la representación del paisaje, 
supo darles un significado simbólico sagrado. Así, los indios pudieron adaptarse 
a las nuevas relaciones de dominio entre ellos y las autoridades españolas que 
les enseñaban a apropiarse de la tierra de manera económica exclusivamente, 
sin embargo, ello no significó la pérdida de los lazos sagrados que los unía a 
ella. La segunda pintura, en cambio, es resultado de la defensa de la comunidad, 
de un ensimismamiento con que los indios respondieron a las amenazas que 
provenían desde afuera, de manera que, replegados sobre sí mismos, lograron 
conservar varios elementos de la tradición pictográfica. La tercera pintura, por 
su parte, es más compleja pues da cuenta de los conflictos suscitados a raíz 
de que las congregaciones fueron llevadas a cabo. No sólo de la resistencia de 
algunos indios a ser evangelizados o congregados completamente, sino de la 
segregación de la propia comunidad. Es ejemplo, también, de la practicidad y 
el dinamismo de los pueblos indios que, algunas veces, se pusieron del lado 
español para afianzar su posición y sobrevivir.

Finalmente, cabe resaltar que en la defensa del espacio, lo físico y lo simbó-
lico no son disociables para estos grupos. El espacio y la realidad conforman un 
conjunto sagrado que contiene un gran sentido de pertenencia. Es por ello que 
debemos entender a los grupos indígenas cuando, en la actualidad, defienden 
con tanto ahínco su territorio, su espacio, es decir, a ellos mismos. 

Fecha de recepción: 09/12/2008
Fecha de aceptación: 17/05/2009


