EL CONCEPTO DE PROPIEDAD
Y LOS CONOCIMIENTOS
TRADICIONALES INDIGENAS

MONICA GOMEZ SALAZAR®®
MAURICIO DEL VILLAR ZAMACONA®

Resumen

E n este articulo se defiende la tesis de que la idea principal que se uso6 para
justificar la apropiacion de tierras amerindias en el siglo xvil se mantiene
vigente en los acuerdos y politicas del siglo xxI para defender la apropiacion de
los recursos y conocimientos tradicionales de los pueblos indigenas. El objetivo
de este trabajo es mostrar primero, que el concepto de propiedad es mucho mas
amplio que el de propiedad privada formulado por John Locke, hace trescientos
afos. Segundo, que los pueblos indigenas deben participar en todas las deci-
siones que afecten sus practicas culturales, incluyendo las relacionadas con el
uso de sus recursos y conocimientos en la investigacion cientifica.

Palabras clave: propiedad, conocimientos tradicionales, cultura, desarrollo,
apropiacion.

°* Miembros del Proyecto Sociedad del Conocimiento y Diversidad Cultural, UNAM.

° Una primera version de este trabajo fue presentada por mi en el Encuentro Mexicano-Argen-
tino de Investigadores en Filosofia de las Ciencias Sociales y Critica Cultural que llevd por tema
La diversidad: signo presente, los dias 8, 9 y 10 de octubre de 2007. Universidad Nacional del
Comahue. Neuquén, Argentina. Tema de ponencia: Reformulacion del concepto de propiedad y co-
nocimientos tradicionales.

115 EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, num. 5, junio 2009, pp. 115-135.



@ Ménica Gémez Salazar y Mauricio del Villar Zamacona

Abstract

In this article we argue that the main idea that was used to justify the appropriation
of Amerindian lands in the seventeenth century still remains in the agreements
and policies of the twenty first century to defend the appropriation of resources
and traditional knowledge of indigenous peoples. The aim of this paper is to show
first, that the concept of property is much broader than that of private property
formulated by John Locke three hundred years ago. Second, that indigenous
peoples should be involved in all the decisions that affect their cultural practices,
including those related to the use of their resources and knowledge in scientific
research.

Key words: property, traditional knowledge, culture, development, appropriation.

En el Segundo tratado sobre el Gobierno Civil Locke establece el modo de como
deben entenderse los conceptos de propiedad y sociedad politica. En este tra-
bajo se defiende la tesis de que a pesar de los trescientos afios transcurridos
desde la publicacién de dicha obra, estos conceptos del siglo xXvil se mantienen
vigentes en los acuerdos y politicas, del siglo xxI. De la misma manera como
los conceptos de propiedad y sociedad politica formulados por Locke, fueron
utilizados por los europeos para dominar a los amerindios y apropiarse de sus
tierras, en la actualidad, los acuerdos y politicas nacionales e internacionales
—con base en el concepto de propiedad privada fructuosa que Locke defendia—
fomentan la apropiacién de los recursos y del conocimiento tradicional de los
pueblos indigenas. En el primer caso, el rechazo de los ingleses a considerar
las comunidades amerindias como sociedades politicas distintas a las euro-
peas, anulé la posibilidad de que los amerindios fueran reconocidos como los
propietarios legitimos de sus tierras y negd su derecho a utilizarlas de acuerdo
con sus propias costumbres. En el segundo caso, documentos como el Acuer-
do sobre los Aspectos de los Derechos de Propiedad Intelectual Relacionados
con el Comercio (ADPIC) de la Organizacién Mundial del Comercio (OMC) o la
Ley de Bioseguridad de Organismos Genéticamente Modificados publicada en
el Diario Oficial de la Federacién el 18 de marzo de 2005, apoyan el uso comer-
cial de los conocimientos tradicionales de los pueblos indigenas e impiden que
éstos ejerzan su legitimo derecho para decidir sobre las aplicaciones de sus pro-
pios conocimientos y recursos como ocurre, por ejemplo, en el caso del maiz.

Un propdsito mas de este trabajo es mostrar que el concepto de propiedad es
mucho mas amplio que el de propiedad privada heredado desde el siglo xviI. En

EN-CLAVES del pensamiento, afio Ill, nam. 5, junio 2009, pp. 115-135.



El concepto de propiedad y los conocimientos tradicionales indigenas 117

el caso que nos ocupa en este articulo, veremos que pueblos indigenas como
los raramuris, tienen sus propias formas de concebir y valorar los conocimientos
tradicionales de los que son propietarios legitimos. Dada la aplicacion comercial
de estos conocimientos y recursos por parte de las industrias farmacéutica y
alimentaria, una alternativa para ayudar a estas comunidades a preservar su
propiedad comunal, es declararla patrimonio inmaterial de la humanidad en
los términos que establece la Convencién para la salvaguardia del patrimonio
cultural inmaterial propuesta por la UNESCO."! Que los conocimientos y recursos
tradicionales no se utilicen para la obtencion y venta de nuevos medicamentos o
alimentos industrializados, no significa que no sean aprovechados. Por otro
lado, el objetivo no es evitar a toda costa la aplicacién de esos conocimientos y
recursos para el desarrollo cientifico y tecnolégico, es sobre todo, que los pue-
blos indigenas participen en cualquier toma de decision que afecte sus practicas
culturales y forma de vida. Ello implica que las condiciones de provecho, valor y
utilizacion de sus conocimientos y recursos (que no necesariamente tienen que
pensarse en términos econémicos) deben ser establecidas por ellos mismos.

La apropiacion privada en el siglo xvii

Apoyados en los conceptos de propiedad y sociedad politica formulados por
Locke, los colonizadores ingleses consideraron a las comunidades amerindias
como sociedades que todavia vivian en un estado de naturaleza anterior a la
etapa de desarrollo en la que vivian los europeos, y valiéndose de ello, las des-
pojaron de sus organizaciones politicas y de sus territorios alegando que sus
propiedades y gobiernos no podian ser reconocidos como legitimos.

Locke parti6 de la idea de que la tierra y todo lo que hubiera en ella les ha-
bia sido dado a los hombres para el sustento y comodidad de su existencia.?
Todos los frutos que produjera la tierra, y los animales que existieran en ella,
pertenecian a la comunidad humana. Dado que se trataba de productos de la
naturaleza cuya existencia no dependia de los seres humanos, ninguno de ellos
tenia originalmente un dominio exclusivo y privado sobre las plantas, animales,
frutos o cualquier otra cosa que se encontrara en estado natural. Sin embargo,
como para Locke estos bienes existian para ser utilizados por todos los seres
humanos, necesariamente debia haber alguna manera de apropiarselos. Si bien

1 Vid. http://lunesdoc.unesco.org/images/0013/001325/132540s.pdf
2 Vid. John Locke, Segundo tratado sobre el Gobierno Civil. Trad. de Carlos Mellizo. Madrid,
Alianza, 1990, parr. 26.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 115-135.



@ Ménica Gémez Salazar y Mauricio del Villar Zamacona

la tierra, las plantas, los frutos, los animales, se consideraban propiedad comun
de todos los hombres, el trabajo que un hombre imprimiera a estos bienes les
agregaba algo que no tenian en su estado natural. De modo que era el trabajo
de los hombres el que hacia que los bienes naturales dejaran de ser propiedad
comun y se transformaran en una propiedad a la que so6lo tenian derecho aque-
llos que los habian modificado con su labor. Para esta forma de apropiacién no
hacia falta el consentimiento del resto de seres humanos. Asi, por ejemplo, un
indio que recogia bayas las sacaba del estado en que la naturaleza las habia
dejado y de esta manera, se apropiaba de ellas. Este trabajo de recoleccion era
lo que establecia la distincion entre lo que devenia propiedad del indio y lo que
permanecia como propiedad comun. El trabajo de recoger esos frutos afiadia
a ellos algo mas de lo que la naturaleza, comun a todos, suministraba. De este
modo, y sin necesidad del consentimiento de nadie, los frutos recolectados se
convertian en derecho privado de quien los habia recogido,® en este caso, se con-
vertian en propiedad del indio. El trabajo que el indio habia realizado sacando
las bayas del estado natural en que se encontraban lo declaraba propietario de
los frutos recogidos. De la misma manera, el animal era posesion de quien lo
mataba, el ciervo le pertenecia al indio que lo cazaba, aunque antes de su caza
todos tuvieran un derecho comunitario sobre ese animal. Asi, todo lo que uno
pudiera usar para ventaja de su vida antes de que se echara a perder, seria lo
que le estaria permitido apropiarse mediante su trabajo. Mas todo aquello que
excediera lo utilizable, seria de otros.*

Siguiendo el mismo criterio segun el cual, las frutas, las plantas y los ani-
males eran propiedad de quien se los habia apropiado a través de su trabajo,
la propiedad de la tierra se adquiria también mediante el trabajo. Toda porcidn
de tierra que un hombre labrara, plantara, mejorara, cultivara e hiciera que
produjese frutos para su uso, seria propiedad suya.® Y en este caso tampoco
haria falta el consentimiento del resto de los comuneros, esto es, del resto de
los seres humanos. Pero la tierra comunal que, segun Locke, Dios habia dado
a los hombres para que la cultivaran y utilizaran para su sustento, no debe con-
fundirse con una tierra comunal como la de Inglaterra en la que, mediante un
pacto entre los miembros de la sociedad politica inglesa, las tierras se habian
hecho comunales respecto a los ingleses pero no respecto a toda la humanidad.
No obstante, si bien la tierra de los ingleses no era comunal respecto a toda la
humanidad, toda tierra comun de la humanidad que no estuviera determinada

3 Ibid., parr. 28.
4 Ibid., parr. 31.
5 Ibid., parr. 32.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nam. 5, junio 2009, pp. 115-135.



El concepto de propiedad y los conocimientos tradicionales indigenas 119

por leyes positivas era objeto de apropiacion segun los principios vigentes en
el estado de naturaleza; un estado en el que los seres humanos todavia no
pactaban como miembros de una sociedad politica.

Para Locke, so6lo podia haber sociedad politica ahi donde cada uno de sus
miembros hubiera renunciado a su poder natural de proteger su propiedad,
esto es, su vida, su libertad y sus bienes, frente a los dafios y amenazas de
otros hombres. También podia haber sociedad politica ahi donde cada uno
de los miembros hubiera renunciado al poder de juzgar y de castigar a otros
hombres para entregar ese poder a la comunidad. De esta manera, todo juicio y
castigo privado de cada hombre en particular era excluido y la comunidad venia
a ser un arbitro que decidia segun normas y reglas establecidas, imparciales y
aplicables a todos por igual. Estas reglas establecidas eran administradas por
hombres a quienes la comunidad habia dado autoridad para ejecutarlas. Asi,
todos aquellos que carecieran de una autoridad y ley comun para decidir entre
las controversias y castigar a los ofensores, continuaban en estado de naturaleza
en el que cada uno era juez y ejecutor segun la ley de la naturaleza.b

Los indios de América no estaban organizados politicamente como los
ingleses, no requerian de las instituciones legislativas, judiciales y ejecutivas
europeas que para Locke constituian un criterio universal de la sociedad politi-
ca. La razon por la que los amerindios no tenian estas instituciones es porque
no las necesitaban, tenian por resolver pocas controversias sobre propiedad
y no se requeria de todo un sistema legislativo para solucionarlas. Aquellos
hombres no habian sentido la opresion del dominio caracteristico de la tirania
y su modo de vivir tampoco daba motivo a la avaricia o a la ambicién por las
posesiones.” Los amerindios tenian pocas disputas porque sus deseos eran
limitados y fijos, no tenian la tentacion de aumentar sus posesiones o extender
la amplitud de sus dominios.? Para los ingleses, pues, no podian ser reconocidos
como una sociedad politica, de suerte que se les consideré como hombres que
vivian en estado natural.

No obstante, Locke era consciente de que los nativos de América, si bien no
se gobernaban a si mismos con la independencia e individualidad trazadas en
su descripcion del estado de naturaleza, si estaban organizados politicamen-
te en algun tipo de naciones. Pero las formas nacionales de gobierno que Locke
encontraba en los amerindios no eran para él sociedades politicas cabales.
De ahi que los nativos americanos pudieran ser tratados como si estuvieran

8 Ibid., parr. 87.
7 Ibid., parr. 107.
8 Ibid., parr. 108.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 115-135.



120 Ménica Gémez Salazar y Mauricio del Villar Zamacona

en una ultima etapa del estado de naturaleza, pero no como miembros de una
sociedad politica como tal.®

Los hombres en estado de naturaleza vivian en un estado de libertad en el
que cada uno, dentro de los limites de la naturaleza, podia disponer de posesio-
nes y personas como juzgara oportuno sin depender de la voluntad de ningun
otro hombre. Con todo, el estado de naturaleza tenia una ley de la naturale-
za que lo gobernaba y que obligaba a todos. La razén, que era esa ley, en-
sefaba que todos los hombres eran iguales y ninguno debia danar a otro en
lo que concernia a su vida, salud, libertad o posesiones. Todos los hombres
podian poner en practica esta ley y todos ellos tenian el derecho de castigar a
quien la trasgrediera.'® Dado que para Locke, una trasgresion de la ley de la
naturaleza constituia una afrenta contra la humanidad y contra la paz y seguri-
dad que garantizaba esta ley, cada hombre, en virtud del derecho que tenia de
preservar al género humano, podia castigar al que cometiera una ofensa y de es-
ta manera, ejecutar la ley de la naturaleza." A los ojos de Locke, los ingleses
eran miembros de una sociedad politica, pero ante los indios de América los
ingleses seguian siendo hombres en estado de naturaleza, y en virtud de la
ley de naturaleza, en nombre de la humanidad, cada hombre tenia el poder de
castigar las ofensas que se cometieran contra ella.

Por otro lado, el hombre que hubiera sufrido algun dafio tenia el poder de
apropiarse de los bienes o del servicio del ofensor. Y esto era asi por el derecho
de autoconservacion; pues cada hombre tenia el poder de castigar el crimen
a fin de prevenir que volviera a ser cometido; y tenia ese poder en virtud de
su derecho de conservar a toda la humanidad y de hacer todo lo que estimara
razonable para alcanzar ese proposito.'2

Segun Locke, todo aquel que se resistiera a las transformaciones burguesas,
fuera un indio de América o fuera miembro de alguna monarquia absoluta, era
por definicion un ser dafiino que se habia colocado en estado de guerra aun-
que él mismo no lo supiera. Para Locke ese hombre “ha declarado la guerra
a todo el género humano”,' por ello, ha dejado de ser humano y “puede ser
destruido como si fuera un ledn, un tigre o una de esas bestias salvajes entre
las cuales los hombres no pueden vivir ni encontrar seguridad”.'*

9 James Tully, An approach to political philosophy: Locke in contexts. Cambridge, Cambridge
University Press, 1993, p. 151.

10J. Locke, op. cit., parrs. 4,6y 7.

" Ibid., parr. 8.

2 Ibid., parr. 11.

3 Idem.

4 Idem.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Ill, nam. 5, junio 2009, pp. 115-135.



El concepto de propiedad y los conocimientos tradicionales indigenas 121

Segun esta postura, so6lo podia haber un tipo de hombres a quienes se les
encomendara la defensa del género humano, a saber, hombres racionales que
formaran parte de una sociedad politica como la de Inglaterra. Estos hombres
establecieron, entre otras cosas, que si Dios dio a los seres humanos el mundo
en comun para su beneficio y sustento, el mundo no podia permanecer como
terreno comunal y sin cultivar. Asi que, dado que Dios habia dado el mundo para
que el hombre trabajador y racional lo usara; y era el trabajo lo que daba derecho
a la propiedad y no los delirios y la avaricia de los revoltosos y los pendencieros'®
los ingleses podian apropiarse de las tierras de los amerindios.

No olvidemos que los indios de América no estaban organizados en una
sociedad politica que fuera valida para Locke, de modo que al permanecer en
estado de naturaleza, otros podian apropiarse de sus tierras sin necesidad de su
consentimiento. Locke justificd esta apropiacion guiado por la idea de que cada
hombre sélo debia posesionarse de aquello que le fuera posible usar. De lo que
se colige que las tierras sin cultivar que los indios utilizaban tradicionalmente
para cazar, al no producir ni ser aprovechadas por ellos de la manera como
los ingleses harian, eran para estos ultimos, tierras abandonadas que podian
trabajar. Esa tierra dejada en su estado natural, que no se mejoraba para el
pastoreo y no se labraba ni sembraba, era llamada tierra de desecho, pues el be-
neficio que de ella se derivaba era nulo.'®

Asi pues, el tipo de uso que los indios debian dar a la tierra si querian tener
derechos de propiedad sobre ella, era basicamente el de la agricultura sedenta-
ria y no el de un terreno para la caza ndmada. Si el uso de la tierra no se ajus-
taba a los criterios ingleses, se entenderia que esa tierra estaba siendo desper-
diciada y podia ser cultivada por otros hombres.

Claramente, Locke paso por alto los sistemas de ley amerindios, los cuales
incluian las normas y sanciones necesarias para que esas comunidades se
gobernaran. Este autor también ignord que la gente que integraba una nacion
amerindia era inseparable del uso que hacia de la tierra, de los animales y del
ecosistema en general. Las naciones indias entendian sus derechos sobre la
propiedad de la tierra como derechos sobre el uso de la tierra, no derechos sobre
la tierra misma, a la que concebian como inalienable. Para ser mas precisos,
los indios americanos no consideraban que les perteneciera la tierra, ellos per-
tenecian a ella. Por otro lado, los clanes y las familias tenian diversos derechos
y responsabilidades respecto al uso y usufructo de la zona geografica en la que
sus actividades tenian lugar. Estas actividades incluian la caza, la recoleccion

15 Ibid., parr. 34.
18 Ibid., parr. 42.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 115-135.



122 Monica Gémez Salazar y Mauricio del Villar Zamacona

de frutos, la agricultura nomada, el cultivo de la almeja, la pesca, entre otras.
La distribucion y comercio de los productos se regia por la tradicion familiar,
ademas de que tenian como prioridad la costumbre de compartir y regalar. Asi,
desde el punto de vista de los amerindios, la apropiacién sin consentimiento
era de hecho, expropiacion sin consentimiento.'”

Cada etapa en el desarrollo del sistema moderno de produccion y acumula-
cion se definia por contraste con el sistema amerindio de baja produccién. Para
Locke si bien Dios habia dado a los hombres el mundo en comun, esto no podia
significar dejar la tierra como propiedad comdn y sin cultivar.'® El cultivo de la tie-
rra era, pues, el criterio de su uso racional y, como es evidente, contrastaba con
la forma de vida de los amerindios.

Fue mucho el tiempo que necesitaron los amerindios para desarrollar la
planeacién, coordinacion, conocimiento y habilidades implicadas en activida-
des como la caza, la recoleccion de frutas, la pesca y la agricultura némada.
Requirieron del curso de la vida de cada generacién de indios para adquirir y
transmitir ese conocimiento ancestral a los mas jovenes.'® Pero, dado que segln
el criterio de Locke, esas actividades no eran formas de trabajo y por tanto, a
través de ellas los indios no podian obtener los derechos de propiedad sobre el
uso de sus tierras, en consecuencia, las perdieron. La idea que prevalecia era
que los indios no eran trabajadores y tampoco tenian arte, ciencia ni habilidad
o facultad alguna para usar la tierra y aprovechar sus comodidades.?°

El trabajo para los ingleses era entendido como una forma de incrementar
la produccién, impulsar la industria y acumular posesiones, pero sobre todo,
era una forma de obtener un beneficio econémico a cambio del trabajo hecho.
La mejora introducida por el trabajo era lo que anadia a la tierra cultivada la
mayor parte de su valor.?" Locke insistia en mostrar que por ejemplo, un acre
de tierra que en Inglaterra producia 0.036m? de trigo, y otro que con la misma
labranza en América producia lo mismo, sin duda, tenian un valor natural idénti-
co. Sin embargo, el beneficio (entendamoslo como beneficio econdmico) que la
humanidad recibia del primero, decia Locke, tenia un valor de 5 libras anuales,
mientras que el trigo labrado en América, al no venderse, no valia ni la milésima

7.J. Tully, op. cit., pp. 153-154.

8 J. Locke, op. cit., parr. 34.

9 J. Tully, op. cit., p. 156.

20 Robert Cushman, “Reasons and considerations touching the lawfulness of removing out of
England into parts of America, 1621”, en Alexander Young, ed., Chronicles of the Pilgrim fathers of the
colony of Plymouth. Boston, Charles C. Little, 1844, pp. 239-253, apud J. Tully, op. cit., p. 157.

21 J. Locke, op. cit., parr. 40.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Ill, nam. 5, junio 2009, pp. 115-135.



El concepto de propiedad y los conocimientos tradicionales indigenas 123

parte de esas 5 libras.?? Para este autor, el valor de la tierra estaba en que era
trabajada y el valor del trabajo consistia en que a partir de él se podian obtener
beneficios econdmicos. Guiados por este criterio, el valor de la tierra residia en
los beneficios econdmicos que produjera.

Como hemos dicho, desde la postura de Locke, de todas las cosas que la na-
turaleza habia proporcionado comunalmente (por lo general, cosas de poca du-
racion, que si no se consumian se deterioraban pronto), cada individuo tenia
derecho a apropiarselas en la medida en que las hubiera transformado con su
trabajo. Todo lo que ese individuo hubiera alterado con su trabajo, cambiando
el estado en que la naturaleza lo habia dejado, era suyo. Lo unico que el pro-
pietario debia tener en cuenta era que debia hacer uso de sus propiedades an-
tes de que se echaran a perder, si esto ocurria, significaba que habia tomado
mas de lo que le correspondia y, por eso mismo, estaba robando a los demas.
Por tanto, no se podia acumular mas de lo que pudiera ser utilizado sin estro-
pearse. El propietario podia cambiar los comestibles por metal o por cualquier
otra cosa que quisiera, siempre y cuando sus bienes no se pudrieran.

Los limites que rebasaban la propiedad justa no estaban entonces en la
cantidad de cosas poseidas, sino en permitir que se pudrieran, que se desper-
diciaran por no utilizarlas.?? Este fue el inicio del uso del dinero, los hombres
podian acumularlo sin que se pudriera y por mutuo consentimiento podian
cambiarlo por otros productos.

Y como para los ingleses, acumular mas posesiones que otros no significaba
causar dafo alguno, el grado de trabajo de los hombres se estimaba directa-
mente proporcional a la cantidad de posesiones. El dinero dio la oportunidad
de conservar esas posesiones y de aumentarlas, pues al no ser perecedero,
podia ser conservado. Pero los indios americanos no tenian la necesidad de
tener posesiones privadas. Locke pensaba que como en el mundo en el que
vivian los indios americanos no existia el dinero ni un sistema de comercio cuyo
desarrollo dependiera de éste, no tenian motivo para aumentar sus posesiones
o hacerlas privadas.?* Con esta idea en mente, los miembros de la sociedad
politica inglesa, considerada como superior respecto a las naciones amerindias,
acordaron que se podia poseer mas tierra de la que se necesitara o se fuera
capaz de usar, y recibir oro y plata a cambio de la tierra sobrante. Dado que
se reconocia que el oro y la plata podian ser acumulados sin causar dafio a
otros hombres, se aceptd con ello, que la posesién de la tierra fuera privada

22 Ibid., parr. 43.
2 Ibid., parr. 46.
24 |bid., parr. 48.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 115-135.



124 Ménica Gémez Salazar y Mauricio del Villar Zamacona

y desigual.?> No obstante, Locke estaba equivocado respecto al mundo de
los amerindios. Estos habian mantenido relaciones comerciales con los euro-
peos por mas de 100 afios antes de que Locke escribiera sus Dos Tratados.
Seguramente estas relaciones comerciales incentivaron a los nativos a incre-
mentar sus actividades de caza, recoleccion y pesca mas alla de sus propias
necesidades. Pero, como explica Tully, no hay evidencia de que los amerindios
quisieran cambiar sus formas tradicionales de vida y de comercio a un mercado
orientado por la agricultura sedentaria y la propiedad privada,?® lo que no sig-
nifica que no comerciaran. Los colonizadores debian mostrar que las formas
de vida de los nativos y su modo de comercializar eran inferiores a los suyos,
s6lo asi podian concluir que la unica manera de tener la propiedad sobre esas
tierras era precisamente a partir de las condiciones que imponian los ingle-
ses a través del mercado agricola.

Resulta interesante que Locke justificara su postura como si ésta fuera
imparcial o bien, representara los deseos de toda la humanidad. Pero no fue
asi, una vez hubo apropiacion privada de las tierras, los indios dejaron de ser
libres para cazar, recolectar y cultivar en cualquier lugar que desearan como
tradicionalmente lo habian hecho; se vieron entonces obligados a seguir una
forma de vida que no era la suya, tenian que vivir segun el sistema inglés de
produccién y acumulacién excesiva. Locke hizo parecer que la destruccién de si-
glos de organizacion social, econémica y cultural de los nativos americanos
y la imposicién de la agricultura comercial inglesa, era una forma inevitable y
justificada de impulsar el desarrollo en esa parte del mundo.

Desde entonces y hasta ahora, el sistema del Estado moderno y su con-
cepcion de propiedad comercial es identificado con la idea de civilizacién. Des-
de Locke hasta nuestros dias se insiste en admitir como postura universal la de
aquellos que han formulado y multiplicado una serie de leyes positivas para
determinar la propiedad y favorecer el desarrollo de las sociedades, en conse-
cuencia, se les reconoce como la parte civilizada de la humanidad.

La apropiacion privada en el siglo xxi
De acuerdo con el documento IP/C/W/370/Rev.1 del Consejo de los Aspectos de
los Derechos de Propiedad Intelectual Relacionados con el Comercio (ADPIC),

al que México esta suscrito, la relevancia de adoptar medidas internacionales

25 Ibid., parr. 50.
26 J. Tully, op. cit., p.158.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, num. 5, junio 2009, pp. 115-135.



El concepto de propiedad y los conocimientos tradicionales indigenas 125

para la proteccion de los conocimientos tradicionales reside en que estos co-
nocimientos pueden traducirse en beneficios comerciales pues, “ proporcionan
indicios para la elaboracion de productos y procesos utiles, en particular en los
sectores farmacéutico y agropecuario, ahorrando tiempo y dinero a la industria
biotecnologica”.?” Asi es como el Consejo de los ADPIC explica que “es de inte-
rés comun para la humanidad favorecer la preservacion de los conocimientos
tradicionales y la continuidad de la vena creadora de las poblaciones y comu-
nidades que los generan y desarrollan”.?® Una justificacion como ésta da por
hecho dos cosas: primero, que la humanidad tiene un interés econdmico en
comun y segundo, que el valor de los conocimientos tradicionales se halla en su
aplicacién comercial, asi como en su contribucién al desarrollo e innovacion
cientifica y tecnoldgica.

Alo largo de las generaciones, diversos pueblos indigenas en México han
desarrollado sistemas de conocimiento para nuevas obtenciones vegetales,
asi como para la conservacion de la diversidad bioldgica. A través de practicas
como la conservacion de recursos genéticos y la distribucion y replantacion
de semillas, estas comunidades han garantizado su seguridad alimentaria.
Dada la importancia del valor econdmico que los conocimientos tradicionales
de los pueblos indigenas tienen en la sociedad capitalista, la oMC considera
que estos pueblos deberian participar de los beneficios econémicos que sus
conocimientos generan, o bien patentar su conocimiento tradicional.?® Pero
un criterio como éste no es apropiado si se tiene en cuenta que la forma de
vida de un pueblo indigena no es la misma que la de una sociedad capitalista.
Pensemos, por ejemplo, en los raramuris, los conocimientos que ellos aplican
al cultivo del maiz, su concepto de propiedad, asi como el resto de practicas
sociales que preservan en su cultura, tienen un significado fundamentalmente
espiritual, no mercantil.

Comunidades raramuris

Los raramuris tienen una forma de vida comunitaria, esto es, todas sus activida-
des giran en torno a la comunidad y su identidad se constituye en relacién con
ella. Aquel que viva desligado de una comunidad raramuri, dificiimente puede

27 omc, Proteccion de los conocimientos tradicionales y el folclore. Resumen de las cuestiones
planteadas y de las observaciones formuladas IP/C/W/370/Rev.1; Ginebra, 2006, p. 3.

28 Ibid., pp. 3-4.

2 Ibid., p. 14.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 115-135.



126 Ménica Gémez Salazar y Mauricio del Villar Zamacona

llegar a sentirse parte de ese mundo. De hecho, uno de los castigos mas severos
que existen dentro de esta cultura es la expulsion de la comunidad.

Los Wajurana y los Rowerachi son dos de las comunidades raramuris exis-
tentes en la actualidad, ambas se ubican en el estado de Chihuahua dentro
del municipio de Bocoyna y sus integrantes suman entre 300 y 400 raramuris
incluyendo hombres, mujeres y nifos. Los raramuris viven en la parte alta de
la montana y durante el invierno emigran a las cuevas que estan en el barran-
co, donde el clima es calido y pueden encontrar alimento para sus animales,
especialmente las chivas. Los raramuris se caracterizan por ser nomadas, de
ahi que su forma de vida sea austera y no cuenten con grandes edificaciones ni
templos. Los miembros de estas comunidades viven de manera dispersa, sus
casas estan separadas por diez horas de distancia a pie. Pero como veremos,
que vivan geograficamente distanciados no deriva en un contacto comunitario
escaso.

Una de las practicas sociales propias de los raramuris es compartir los bienes
materiales con los que se cuenta, particularmente el maiz, el frijol y las chivas.
Esta practica social tiene lugar en sus fiestas, y dado que el significado y razén
de ser de estas fiestas esta relacionado con su cosmovisioén espiritual, para los
raramuris la practica de compartir tiene un sentido de vida mucho mas profundo
que no se limita a una mera distribucion de bienes.

En la cosmovision raramuri no existe un interés por acumular bienes materia-
les ni por aumentar la productividad en funcién de un mejor aprovechamiento del
tiempo. Por ejemplo, supongamos que una familia raramuri logré una cosecha
de maiz abundante; este hecho, lejos de significar una posibilidad de acumu-
lacion del grano, que posteriormente podria ser vendido a quienes tuvieran una
cosecha escasa, significa la oportunidad de compartir, en este caso el maiz, con
aquellos que no lograron una buena cosecha. En este contexto, para los raramu-
ris la acumulacion de bienes materiales tiene fundamentalmente una explicacion:
quien acumula bienes no esta compartiendo. A la persona que no comparte se
le identifica entonces como pobre de espiritu.

Los raramuris creen en un ser superior al que llaman Onortame, que quiere
decir “Dios Padre y Madre”. Onoriame es quien les ha dado la vida, para los
raramuris el propdsito de su existencia, aun después de la muerte, es caminar
hacia El. Asi, para estas comunidades la muerte es un paso natural que les
permite continuar su camino hacia Onortiame. Al interior de esta cosmovision
todo lo que rodea al raramuri tiene espiritu; las plantas —como el maiz— los
arroyos, los animales, las piedras, el aire. En consecuencia, en esta cultura es
muy importante vivir en armonia con todo lo que existe alrededor, pues tienen
la creencia de que algunos de los males que les aquejan son causados por la

EN-CLAVES del pensamiento, afio Ill, nam. 5, junio 2009, pp. 115-135.



El concepto de propiedad y los conocimientos tradicionales indigenas 127

falta de respeto a algun espiritu. En el mundo de los raramuris, la naturaleza
les muestra los alimentos de los que pueden disponer sobre la tierra para vivir,
a cambio, tienen el deber de cuidar esa naturaleza y el deber de compartir el
trabajo y los alimentos que de este ultimo se deriven.

Por ejemplo, tomemos el caso del sunuko que significa “maiz” en raramuri.
Para sembrarlo se requiere, primero, de un pedazo de tierra (conviene mencionar
que los raramuris no cuentan con titulos de propiedad, para ellos la tierra es de
todos y esta prohibido comerciar con ella). Una vez que los raramuris cuentan
con un pedazo de tierra adecuado para la siembra, preparan ese terreno. En
este proceso, los miembros de esta comunidad acostumbran hacer trincheras
(una practica que han preservado a través de los siglos) levantando una bar-
da de piedra en la ladera de la montafia. Entre otras funciones, las trincheras
permiten que el agua penetre en la tierra evitando que corra hacia los rios que
se encuentran en el fondo de los barrancos. El levantar una trinchera implica-
ria un gran esfuerzo si tan sélo se contara con una o dos personas, pero los
raramuris, al compartir su trabajo, dividen el esfuerzo entre 10 o 15 personas,
de suerte que preparar una tierra para la siembra resulta ser un proceso mas
sencillo y rapido.

Si hemos de comprender el proceso de los raramuris en la preparacion de
la tierra para la siembra, es necesario explicar el valor que tienen las fiestas en
su cosmovision. Las fiestas tienen como finalidad principal mantener contento
a Onortiame, en ellas participan todos por igual, compartiendo sus bienes y el
trabajo, en fin, las fiestas son fundamentales para fortalecer la cohesion de la
comunidad.

Las fiestas en la cultura raramuri obedecen a muy distintos motivos, pueden
hacerse con motivo de la curacion de las personas o de las tierras, fiestas para
la siembra, para la cosecha, para la construccién de una casa o simplemente,
se hace una fiesta cada vez que Onoriame asi lo pide a través de los suefios
de algun raramuri.

En caso de que el motivo de la fiesta obedezca a la curacién de alguna
persona o de la tierra, es necesaria la presencia de un owirdame o médico. Los
owirtiames curan con hierbas, pero también curan a través de los suenos para
sanar ademas el espiritu del enfermo.

El elemento fundamental en todas las fiestas de los raramuris es la batari.
Esta es una bebida hecha con maiz fermentado y el proceso para hacerla
requiere de varios dias, pues es necesario esperar a que la semilla de maiz
nazca para entonces cocerla, luego molerla y, posteriormente, volverla a cocer
con el baseahuari, que es un trigo silvestre que permite la fermentacion del
maiz. Como los raramuris creen que el mal esta representado por telaranas

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 115-135.



128 Ménica Gémez Salazar y Mauricio del Villar Zamacona

que poco a poco van asfixiando al enfermo, para curarlo, ademas de la batari,
el owirtame necesita quemar esas telarafas con cuatro olotes (la parte que
queda de la mazorca al desgranar el maiz) que pasa alrededor del cuerpo del
enfermo y en especial por la cabeza.

En la cosmovisién raramuri, Onordame les da el maiz para poder hacer batari
y de esta manera puedan ofrecérselo junto con la cosecha, los animales y la
comida en una de las fiestas mas antiguas de los raramuris, el Taburi, en ella,
un cantador canta durante toda la noche celebrando que, gracias a esa fiesta,
siguen vivos y gozan de los dias y las noches que les regala Onortame.

En cada uno de los procesos de trabajo relacionados con el maiz se hace
una fiesta, en el proceso de preparacion de la tierra, en la siembra, al desyer-
bar, al despuntar (esto es, quitar la parte de arriba de la cafia) al cosechar, al
desgranar, al moler, al escoger la semilla, en fin, cada una de estas actividades
obedecen a una fiesta donde la comunidad se divide el trabajo y agradece por
los alimentos y la vida a Onordame.

Como se ve, el maiz y el conocimiento que los raramuris tienen sobre él no
posee valor econémico, son elementos fundamentales que constituyen su cul-
tura. Silas empresas privadas del sector alimentario aprovechan conocimientos
ancestrales de comunidades como éstas, y se apropian de ellos en la elaboracién
de maiz transgénico al utilizar plantas de maiz que los mismos indigenas han
mejorado y fortalecido al paso de las generaciones, estaran afectando no sélo
la autonomia de los raramuris para cultivar su propio maiz, también y, sobre
todo, afectaran su identidad cultural.

Apropiacion del conocimiento tradicional

A finales del siglo xvil Locke sostenia que un acre de tierra que en Inglaterra
producia 0.036m? tenia un valor de 5 libras anuales, mientras que el trigo labra-
do en América, al no venderse, no valia ni la milésima parte de esas 5 libras.3®
Pero para los indios americanos la tierra era una apropiacion comunitaria, no
habia necesidad de privatizarla ni de utilizarla para cultivar productos que luego
serian vendidos. Como hemos visto, en nuestra época, los raramuri también
consideran que la apropiacién de la tierra y de sus recursos es comunitaria y
no se comercia con ella ni con los bienes que se obtienen de cultivarla. Por el
contrario, los integrantes del Consejo de los ADPIC defienden la idea de que los

30 J. Locke, op. cit., parr. 43.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Ill, nam. 5, junio 2009, pp. 115-135.



El concepto de propiedad y los conocimientos tradicionales indigenas 129

conocimientos y recursos tradicionales se deben preservar porque pueden ser
traducidos en beneficios comerciales.3'

Hemos dicho que la postura de Locke se basaba en la idea de que la tierra
era comunal, Dios la habia dado a los hombres para que la cultivaran para su
sustento. Nadie tenia la propiedad privada de aquello que estuviera en estado de
naturaleza, se tratara de plantas, animales, frutos, semillas, etcétera, pero como
estos bienes habian sido dados por Dios para que los hombres los utilizaran,
habia que encontrar un modo de apropiarselos; Locke resolvié que la forma
de apropiacion fuera a través del trabajo, cercando y cultivando la tierra como
una propiedad privada de aquel que labrara la tierra. En la actualidad, los co-
nocimientos tradicionales y plantas como el maiz, son cercados como propie-
dad privada a partir de la concesioén de patentes con el fin de ser utilizados en
provecho del desarrollo biotecnolégico. En un contexto como éste, aquellos que
utilizan los conocimientos tradicionales y semillas para fomentar la innovacion
y el desarrollo tecnoldgico, pueden y de hecho lo hacen, apropiarse de ellos de
forma privada aunque esto ponga en riesgo la existencia de culturas cuya preser-
vacion depende del cultivo del maiz. Los raramuris por ejemplo, corren el riesgo
de perder las semillas que a lo largo de afios han cultivado y fortalecido como
parte de las practicas de una forma de vida con profundo valor espiritual.

Segun el Instituto Mexicano de la Propiedad Industrial (IMPI),32 en México se
puede solicitar la proteccion de una patente a toda invencion como: productos,
procesos o usos de creacion humana que permitan transformar la materia o la
energia que existe en la naturaleza para su aprovechamiento por el hombre,
asi como para la satisfaccion de sus necesidades concretas, siempre y cuando
cumplan con los siguientes requisitos:

Novedad: se considera nuevo todo aquello que no se encuentre en el estado
de la técnica, es decir, en el conjunto de conocimientos técnicos que se han
hecho publicos mediante una descripcion oral o escrita, por la explotacion o por
cualquier otro medio de difusién o informacion en el pais o en el extranjero.

Actividad inventiva: es el proceso creativo cuyos resultados no puedan de-
ducirse del estado de la técnica en forma evidente.

Aplicacion industrial: es la posibilidad de que el producto o proceso pueda
tener aplicaciones en cualquier rama de la actividad econdmica.

Por su parte, el Consejo de los ADPIC sefiala explicitamente que “en lo que se
refiere a las solicitudes de patente no para conocimientos tradicionales propia-

31 omc, Proteccion de los conocimientos tradicionales y el folclore. Resumen de las cuestiones
planteadas y de las observaciones formuladas IP/C/W/370/Rev.1, p. 3.
32 Vid. http://www.impi.gob.mx/impi/docs/patentes/guia_patentes.pdf

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 115-135.



130 Ménica Gémez Salazar y Mauricio del Villar Zamacona

mente dichos sino cuando éstos sirven de base para futuras innovaciones que
cumplen con los criterios pertinentes [...] estas innovaciones son perfectamente
patentables”.3 De modo que el criterio de apropiacion de los conocimientos
tradicionales radica en su utilizacion para el desarrollo e innovacion tecnolégica.
Una postura como ésta tiene como propdsito homologar la utilidad de los co-
nocimientos tradicionales con la aplicacion que se hace de los conocimientos
cientificos. Siguiendo esta idea, para proteger los conocimientos tradicionales
y cientificos, asi como los materiales biolégicos en que se basan las innovacio-
nes, bastaria con que dichos conocimientos fueran divulgados en el proceso
de concesion de patentes.3* Pero los conocimientos tradicionales no deberian
considerarse de forma analoga a aquellos generados por la investigacion cien-
tifica. Los conocimientos cientificos se utilizan, sobre todo, para impulsar la
innovacioén y el desarrollo de la tecnologia. Los miembros de un pueblo indigena
generan, preservan y desarrollan sus conocimientos tradicionales a lo largo de
su historia. Estos conocimientos, a su vez, les van constituyendo como inte-
grantes de una comunidad con su propia identidad cultural. De modo que si los
conocimientos tradicionales de un pueblo indigena se patentan como base de
innovaciones y procesos cientificos relevantes, se esta patentando de hecho,
parte de la cultura de esa comunidad. Como hemos visto, la identidad de los
raramuris esta estrechamente ligada al maiz. Ademas, durante generaciones
los miembros de esta cultura han cuidado y contribuido a mejorar las diferen-
tes semillas de maiz, logrando con ello, adaptar distintos tipos de esta planta a
muy diversos climas y tierras de la Sierra. A tal punto ha sido el mejoramiento de
las semillas de maiz que la diversidad de estas plantas en la Sierra Tarahumara
varia de comunidad a comunidad y de una montafia a otra.

De acuerdo con Marcos Sandoval, indigena triqui de San Andrés Chica-
huaxtla, Oaxaca, el:

[...] maiz es una manera de ser y de vivir, que nos relaciona a la vez con nues-
tra Madre Tierra, con los dioses y con todo lo demas, con los vivos y con los
muertos. Nos relaciona con nuestros abuelos, con los que acumularon el saber
del maiz a lo largo de miles de afios. Nos relaciona con nuestras familias y
nuestros vecinos, como expresién profunda de nuestra forma de convivencia.

33 omc, op. cit., p. 14.

34 oMc, La relacion entre el Acuerdo sobre los ADPIC y el Convenio sobre la diversidad biologica,
y la proteccién de los conocimientos tradicionales. Modificacion del Acuerdo sobre los ADPIC a efec-
tos de introducir la obligacion de divulgar el origen de los recursos genéticos y los conocimientos
tradicionales en las solicitudes de patentes IP/C/w/473; Ginebra, 2006, p. 1.

EN-CLAVES del pensamiento, afio Ill, nam. 5, junio 2009, pp. 115-135.



El concepto de propiedad y los conocimientos tradicionales indigenas 131

Nos relaciona con el mundo al que le regalamos el maiz, que salié6 de aqui
para llegar hasta el dltimo rincon de la tierra. 35

Como atinadamente sefiala Cristina Barros, la domesticacion del maiz,
con su extraordinaria riqueza genética, es el resultado de milenios de trabajo
botanico y campesino que se renueva en cada cosecha a lo largo y ancho del
territorio nacional, y es esta domesticacion la que ha dado lugar al surgimiento
y preservacion de diversas culturas.3

Ademas, el maiz representa una parte fundamental de la vida de miles de
mexicanos que habitan el territorio nacional. Alrededor del ciclo agricola del
maiz se desarrolla el calendario festivo de muy diversas comunidades en Mé-
xico. Por ejemplo, la elecciéon de la parcela para sembrar la milpa, pedir a la
divinidad que envie la lluvia, sembrar los primeros granos, recoger los primeros
frutos vy, finalmente, cosecharlos y agradecerlos, coincide con la fiesta del Dia
de Muertos. %"

Por otro lado, en Manantlan, Jalisco, a partir del 2003 y al menos hasta el
2005, la transnacional Monsanto tuvo acceso directo al conocimiento y semillas
de teocintle —un pariente silvestre del maiz— a través de los investigadores del
Centro Universitario de la Costa Sur de la Universidad de Guadalajara. Monsanto
financié el proyecto de investigacion sobre el teocintle y el maiz a cambio de
obtener de forma sistematica informacién Unica sobre estas plantas. Los inves-
tigadores de esta Universidad recogieron muestras de maiz y teocintle para
estudiar su hibridacion. Ademas estos investigadores recolectaron semillas en
Chihuahua, Colima, Durango, Guanajuato, Guerrero, Jalisco, Estado de México,
Michoacan, Morelos, Nayarit, Oaxaca, Puebla y Chiapas con el fin de “brindar a
la comunidad cientifica una base de datos [...] de informacién geografica, tipos
de teocintle y tipos de maiz, con sus localidades de colecta, requerimientos cli-
maticos, areas potenciales para inventarios de semillas”.3®

En 1979 los cientificos descubrieron y catalogaron una especie de teocintle
endémico del lugar llamado Zea diploperennis. Debido a la importancia de
esta especie, en 1987 la zona pudo ser declarada como reserva de la biosfera.
Pero, si bien los cientificos fueron quienes catalogaron al Zea diploperennis,
los campesinos indigenas, concretamente los nahuas, sabian de su existencia

35 Marcos Sandoval, Sin maiz no hay pais. México, Conaculta, 2003, p. 65.

3 Cristina Barros, “Maiz y cultura”. Ponencia presentada en el “Foro soberania alimentaria,
derecho a la alimentacion, defensa de los recursos campesinos y combate a la pobreza”, México,
23 de marzo de 2007.

37 Idem.

38 http://www.jornada.unam.mx/2005/08/29/026a1pol.php

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 115-135.



132 Monica Gémez Salazar y Mauricio del Villar Zamacona

desde muchas generaciones atras, y gracias a sus conocimientos y cuidado del
teocintle, estos habitantes originarios del lugar lograron obtener un tipo de maiz
con gran versatilidad.

De la misma manera como los ingleses, a través de la teoria de Locke,
imponian que las tierras debian cultivarse para evitar que se desperdiciaran,
y con este pretexto se apropiaron de ellas; en la actualidad, leyes mexicanas
como la Ley de Bioseguridad de Organismos Genéticamente Modificados,>®
publicada en el Diario Oficial de la Federacion el 18 de marzo de 2005, fomentan
la investigacion cientifica, la innovacion y desarrollo tecnolégico en materia de
biotecnologia aun cuando el precio a pagar por esta investigacion sea el de la
apropiacion de las semillas mexicanas y el del fortalecimiento de su monopolio.
En efecto, compaiias como Monsanto, tienen entre sus principales objetivos
ser proveedores globales de soluciones innovadoras en el ambito alimentario,
impulsar a México hacia la vanguardia tecnolégica en la agricultura y optimizar el
desarrollo y competitividad del campo mexicano. Esta empresa, por ejemplo, se
define como una compainiia que aplica una combinacién de recursos y tecnologia
Unica para desarrollar y brindar nuevos productos al mercado.*?

Asi como tres siglos después, al leer el Segundo tratado sobre el Gobierno
Civil de Locke, es evidente que el argumento sobre el uso de la tierra s6lo era un
pretexto para su apropiacion y dicha apropiacion era a su vez, el camino por el
que los ingleses dominaron a los indios americanos para finalmente colonizarlos.
En la actualidad, con el pretexto de la innovacion y el desarrollo tecnoldgico,
trasnacionales como Monsanto se apropian de los conocimientos tradicionales y
de las semillas que han sido cultivadas y fortalecidas en su mayoria por los pue-
blos indigenas, para finalmente consolidar otro tipo de colonizacién, esta vez
una colonizacion a través de patentes.

Hace mas de una década, las empresas como Monsanto, Bayer, Dupont entre
otras, que producian agrotéxicos —sustancias utilizadas en la agricultura para
matar insectos, acaros, bacterias— comenzaron a comprar intensivamente a
las semilleras. De esta forma promovieron la venta de semillas y agrotdxicos
como paquete. En 1997, las diez empresas semilleras mas grandes controlaban
la tercera parte del mercado mundial de venta de semillas comerciales. En el
2005, las diez empresas mas grandes tenian ya la mitad del mercado mundial
y en el 2007, las diez empresas semilleras mas grandes se han apropiado del
55% del mercado mundial, pero entre tres, a saber, Monsanto, Dupont y Syn-

39 Vid. http://www.ciiemad.ipn.mx/opinion/pdf/leydebioseguridad.pdf
40 Vjd. http://www.monsanto.com/monsanto/layout/about_us/locations/mexico_default.asp
Vid. http://www.monsanto.com.mx/

EN-CLAVES del pensamiento, afio Ill, nam. 5, junio 2009, pp. 115-135.



El concepto de propiedad y los conocimientos tradicionales indigenas 133

genta, controlan el 44% del mercado mundial.*' Con la apropiacion de semillas
convencionales, las transnacionales obtienen razas de maiz campesino que
resultan imprescindibles para seguir desarrollando semillas transgénicas. Una
vez que las transnacionales sean propietarias de la mayoria de semillas no
transgénicas tendran el control sobre la mayoria del maiz que se cultive y se
consuma.

Dado que las empresas se apropian de las semillas a través de patentes,
una opcion para frenar esta apropiacion podria estar en que los campesinos e
indigenas patentaran las razas de maiz que ellos mismos han cultivado y de los
que han sido los principales responsables para su preservacion. Por ejemplo, en
la Sierra Tarahumara hay al menos doce razas distintas de maiz y en el estado
de Oaxaca hay al menos 35 razas de maiz criollo que podrian patentarse.*?
Pero el sistema de patentes en México y en el ambito internacional esta res-
tringido a la apropiacion privada, no comunitaria. Ademas, la teoria indica por
un lado, que no se pueden patentar los seres vivos, por otro lado, que aquellos
conocimientos que se han hecho publicos de forma oral o escrita no pueden ser
patentados. Pero aun cuando hubiera un sistema de patentes que permitiera la
apropiacién comunitaria y no exigiera la innovacion y aplicacién industrial, no
seria suficiente para proteger al maiz de la apropiacion privada.

Considerando que el maiz y sus parientes silvestres (los teocintles) son
plantas de polinizacién abierta, el flujo génico entre éstas ocurre a tasas eleva-
das. Si se liberan al medio ambiente maices genéticamente modificados y se
permite su floracion, habra flujo genético hacia los maices y teocintles nativos,
amenazando con ello el nucleo de la diversidad genética de maiz en México.*
En otras palabras, como los maices convencionales pueden contaminarse de
los maices transgeénicos a través de la polinizacion, al margen de las patentes
de las trasnacionales, la apropiacion del maiz nativo ocurre de facto.

Don Miguel Leén-Portilla sefiala que “nunca como en los ultimos afios se han
dejado sentir en el mundo fuerzas que parecen incontenibles y que tienden a
difundir e imponer de forma global, valores, costumbres, sistemas econémicos,
formas de comunicacién, tecnologias y concepciones del mundo en la que se
privilegia la capacidad de enriquecimiento, el consumismo y el disfrute desme-
dido de cuanto da placer”.** La historia nos ha mostrado a través de los siglos,

41 Vid. http://www.jornada.unam.mx/2007/05/26/index.php?section=opinion&article=019a1eco

42 Vid. http://www.conabio.gob.mx/conocimiento/bioseguridad/doctos/Doc_CdeOCdeDG.pdf

43 Ibid., p. 7.

44 Miguel Ledn-Portilla, Pueblos originarios y globalizaciéon. México, El Colegio Nacional, 1997,
p. 48.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 115-135.



134 Ménica Gémez Salazar y Mauricio del Villar Zamacona

que las practicas de apropiacion privada fomentan el dominio y la opresién de
unos sobre otros. Por ejemplo, en el caso de la apropiacion del maiz, las tomas
de decisién estan a cargo de compaiias como Monsanto y Syngenta que son
las que controlan la mayor parte del mercado mundial de maiz. Como sabe-
mos, la participacion de los pueblos indigenas y comunidades campesinas en
esas tomas de decisiéon —que afectan sus condiciones de vida— es nula. En pa-
labras de Marcos Sandoval: “Ya estamos cansados de que se nos siga estu-
diando sin comprendernos jamas. Con la forma occidental de ver el mundo se
niegan todos los saberes generados por nuestros pueblos. Nosotros criamos el
maiz, es alimento sagrado que nos da existencia, y seguimos dandole fuerza
y presencia propiciando nuevas variedades y formas de cultivarlo”.*> Para el
doctor Miguel Ledn-Portilla, “Los asi subsumidos corren el riesgo de dejar de
ser lo que eran, bien sea por cambiar sus creencias y vision del mundo, sus
formas de vida, o quedando subordinados de varias maneras a otras entida-
des politicas, sociales y econémicas, o alternando sus formas de actuar con la
naturaleza, adoptando actitudes consumistas y nuevas tecnologias que antes
les eran ajenas”.*6

En suma, teniendo en cuenta que culturas indigenas como la raramuri, or-
ganizan su vida cotidiana, festiva y ceremonial, alrededor del cultivo del maiz,
es necesario cuestionar el concepto de propiedad privada y reconocer que no
toda propiedad tiene como fin ser usufructuada econémicamente.

Frente a la fuerza del capitalismo que a lo largo de la historia ha arrasado
con comunidades con otras formas de vida, una opcién para preservar algunos
de los conocimientos y recursos de ciertas culturas cuyo valor al interior de sus
cosmovisiones no es econdmico, podria estar en declararlos patrimonio inma-
terial de la humanidad de acuerdo con la Convencion para la Salvaguardia del
Patrimonio Cultural Inmaterial publicada por la UNESCO.*” Sin embargo, el pro-
blema no se resolveria de fondo; el dominio sistematico de unos grupos sobre
otros no se elimina declarando bienes como patrimonio cultural. Aunque en el
mejor de los casos cierta propiedad comunal quedaria protegida, las practicas
sociales, culturales, politicas y econdmicas que los grupos dominantes imponen
a los pueblos indigenas no se modificarian, y en la persistencia y reproduccion
de esas practicas se seguiria impulsando el dominio sobre estos pueblos.

Podemos concluir que para situar el concepto de propiedad en un contexto
mas amplio del privado y comercial, es necesario que los pueblos indigenas

45 Marcos Sandoval, op. cit., p. 62.
46 M. Ledn-Portilla, op. cit., p. 12.
47 Viid. http://Junesdoc.unesco.org/images/0013/001325/132540s.pdf

EN-CLAVES del pensamiento, afio Ill, nam. 5, junio 2009, pp. 115-135.



El concepto de propiedad y los conocimientos tradicionales indigenas 135

participen en la formulacién de leyes, politicas y acuerdos que tendran conse-
cuencias en sus condiciones de vida y que afectaran especificamente lo que
es de su propiedad. Estos pueblos, como duefios legitimos de su patrimonio,
deben ser quienes decidan como sus conocimientos y recursos seran aplicados,
y de qué manera se encauzara su aprovechamiento.

Fecha de recepcion: 10/06/2008
Fecha de aceptacion: 20/09/2008

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 115-135.



