REFLEXIONES EN TORNO
AL CONCEPTO DE FELICIDAD A PARTIR
DE FRANCESCO MARIA ZANOTTI

JACOB BUGANzA*

Resumen

E n este trabajo, el autor expone un concepto amplio de felicidad basandose
en la filosofia de Francesco M. Zanotti, pensador italiano del siglo xviil. En
este contexto, el autor asume una clave de lectura analdgica que le permite
preguntarse, primero, por la naturaleza del ser humano y, a partir de ahi, res-
ponder, al lado de Zanotti, acerca de cual es la felicidad a la que éste aspira, por
lo que distingue dentro de este ambito entre una nocién de felicidad teorética y
una nocién de “humana felicidad”. Igualmente, el autor trabaja el concepto de
bien como analdgico, y asume que en éste se aplica la analogia de atribucion
en lugar de la analogia de proporcionalidad.

Palabras clave: filosofia italiana, felicidad, antropologia filosofica, bien analégico.
Abstract

In this work, the author presents a broad concept of happiness based on the
philosophy of Francesco M. Zanotti, an eighteenth-century Italian scholar. In this

* Universidad Veracruzana, jpuganza@uv.mx

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nam. 5, junio 2009, pp. 83-100.



@ Jacob Buganza

context, the author assumes an analogical reading which allows him to question,
first of all, the nature of the human being, and from there to answer, together
with Zanotti, the questions of what kind of happpiness human beings can aspire
to; he therefore distinguishes within this realm between a theoretical notion of
happiness and a notion of “human happiness”. Likewise, the author uses the
concept of good as analogical and assumes that, rather than the analogy of
proporcionality, it is the analogy of attribution which best applies to it.

Key words: Italian philosophy, happiness, philosophycal anthropology, analogical
good.

Introduccion

En esta exposicion se tratara de mostrar una concepcion amplia de la felici-
dad humana, la cual no debe mutilar la esencia del hombre, esto es, aquello
que constituye al ser humano como tal. Para lograrlo, un guia que permite no
perderse en el camino tedrico de la busqueda de la felicidad es el fildsofo bo-
lofAés Francesco Maria Zanotti, quien trata este tema en la primera parte de su
Filosofia morale, que fue todo un clasico durante el siglo xVviil y que todavia se
leia en el siglo XIX, como consta en los Principii della scienza morale de Antonio
Rosmini, el fildsofo de Rovereto. Se hablara, en primer lugar, de qué es una
accion humana, que en la filosofia clasica se identifica con los actos humanos.
Soélo éstos son los que propiamente son hechos por el ser humano, en el sen-
tido de que es el causante deliberado de ellos. Posteriormente, se hablara del
concepto de felicidad relacionandolo con el de naturaleza humana. La felicidad,
en este sentido, tendra que ir de la mano con lo que es el hombre, sin mutilarlo
o reducirlo a una de sus partes como ha acontecido en algunas filosofias que
exaltan de mas o lo corporal o lo espiritual en detrimento de su complemento.
Se exploraran, de la mano de Zanotti, algunas concepciones de la felicidad
que tienen su origen en la filosofia antigua. Posteriormente, se defendera la
posicion peripatética de la felicidad, entendida como la suma de todos los bie-
nes que competen a la naturaleza humana. Finalmente, se realizaran algunas
reflexiones en torno al concepto de felicidad de Zanotti relacionado con el tema
de la virtud, que parece ser la mejor manera de alcanzar aquello que todo ser
humano busca, a saber, ser feliz."

' Es sorprendente, por otra parte, la poca bibliografia disponible en espafiol acerca de las
filosofias de Francesco Maria Zanotti y Antonio Rosmini, que son dos pilares indiscutibles de la fi-
losofia italiana de los siglos Xxviil y XIX, junto a Vincenzo Gioberti.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



Reflexiones en torno al concepto de felicidad @

La felicidad como fin de la accion

La felicidad es el fin de toda accién humana. En otros términos, todo lo que el
hombre realiza lo lleva a cabo con tal de alcanzarla. Sin embargo, hay que distin-
guir, para no caer en el error, entre los actos del hombre (azioni dell'uvomo) y los
actos humanos o acciones sin mas (azioni umane), que es la distincion clasica
ética por excelencia. s Cual es el criterio para distinguir entre unos y otros? Segun
este pensador italiano, el criterio es que los primeros se realizan sin “delibera-
cion y sin concilio”, mientras que los segundos si tienen estos dos ingredientes.
Segun el bolofés, ejemplos de actos del hombre son los siguientes: “el latir del
corazon, el correr de la sangre, la digestiéon del alimento” (“il batter del cuore,
il correr del sangue, il digerire i cibi”). Es claro que estas acciones las realiza
el hombre sin deliberacién y concilio, y por ello no pueden ser calificadas mo-
ralmente. De ahi que Zanotti diga que la fisica trata sobre ellas, mientras que
la moral trata sobre los actos humanos.

Los actos humanos se realizan, a diferencia de los actos del hombre, en
razon de un fin que aparece revestido como fin Ultimo. Asi lo dice Zanotti: “Ogni
azione umana, facendosi per deliberazione e per consiglio, si fa per qualche
fine, il qual si vuole, non per altro, ma per se stesso, e pud dirsi ultimo fine”.?
El ejemplo que pone Zanotti es el de la salud. Dice él que si se le preguntara
hipotéticamente a un médico por qué estudia la medicina, éste dira que por la
salud, y si se le preguntara por qué la salud, dira que porque si, pues en cierto
modo lo hace feliz. En este sentido, todo lo que el hombre realiza lo hace en
vistas del fin Ultimo, que es la felicidad. Las otras cosas se quieren en razén de
ella y por eso se llevan a cabo.

La pregunta que se plantea Zanotti, a continuacioén, es qué es la felicidad.
Como él dice, la cuestion es dificil y hasta oscura. Sin embargo, echa luz al
decir que por lo menos hay una cierta direccion para la felicidad a partir del
pensamiento clasico: algunos se han inclinado por el placer y otros por la virtud.
Estos conceptos han de servir como estrella polar o guia para comprender el
concepto de felicidad.

Pero, ¢ el que realiza la virtud lo hace por ella o por el placer que le puede
retribuir? La cuestion que se formula este pensador es interesantisima, y cree-
mos que todos de alguna manera nos la hemos formulado con independencia

2 Francesco Maria Zanotti, Opere di Francesco Maria Cavazzoni Zanotti. Iv. Filosofia morale.
Bologna, Stampiera di S. Tommaso D Aquino, 1784, 1, 1. “Cada accién humana, haciéndose por
deliberacion y concilio, se hace por algun fin, el cual se quiere, no por otra cosa, sino por si mismo,
y puede llamarse fin ultimo”.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



@ Jacob Buganza

de leerla. La respuesta que brinda Zanotti es que la virtud se hace con placer,
no por el placer. “lo respondo, che gli uomini costumati e gentili fanno bensi le
azione virtuose con piacere, ma no per lo piacere”.® En este sentido, la virtud
se hace por si misma, aunque ésta trae aparejada un cierto placer. Sobre es-
to se volvera mas adelante.

Lo cierto es que el placer es fundamental en la vida del ser humano. Si no
se le considera al hombre con un cuerpo, entonces se le mutila y se le reduce
a una de sus partes. El cuerpo no puede ponerse entre paréntesis, como pre-
tenden muchos espiritualismos, sino hay que darle su justo lugar. Por ello, el
placer, que es parte fundamental del hombre debido a su corporeidad, no debe
descartarse sino que, mas bien, hay que considerarlo como parte integral del
bien del hombre. Aqui hay un acercamiento con el pensamiento de los hedo-
nistas, pero no hay que exagerar el papel del placer, porque si no se cae en
el otro extremo: en considerar que el hombre sélo es un cuerpo animado y asi
quedaria reducido al nivel de los brutos.

Por otro lado, los estoicos, segun Zanotti, pretenden que la sola virtud es la
felicidad. Si los hedonistas (que el bolofiés equipara a los epicureos)* pecan
por poner la felicidad en el solo placer, los estoicos caen en las mismas redes
al poner la felicidad en la sola virtud. Parece que el pensador italiano da un
argumento muy convincente para demostrar que la felicidad no esta en la sola
virtud. Para ello utiliza el concepto de “sano”, ya referido en el primer capitulo
de su Filosofia morale, y lo contrapone a la virtud: es probable, ciertamente,
gue un virtuoso esté enfermo corporalmente y que, sufriendo los dolores que
la enfermedad le provoca, no pueda ser considerado feliz, dado que quiere la
salud, a la que ve como fin. Las palabras que utiliza Zanotti son éstas: “E per
verita chi € colui, che potendo esser sapiente o con sanita, o senza, non volesse
anzi essere un sapiente sano, che un sapiente ammalato?”® Esto se aplica a los
otros casos que enumera el bolofiés: el que pone la felicidad en la sola virtud
olvida otros bienes, como la robustez (robustezza), la belleza, la riqueza, los
honores, los placeres, los cuales no son virtudes. ¢ Quién quisiera ser un sabio
enfermo, se pregunta? ;Por qué mejor no ser un sabio sano?

3 Ibid., 1, 3. “Yo respondo que los hombres acostumbrados y gentiles realizan las acciones
virtuosas con placer, y no por el placer”.

4 Esto puede ser considerado un error. Es diferente ser epictreo que hedonista. Ciertamente,
ambos buscan el placer, pero los hedonistas como tales s6lo buscan el placer corporal, mientras
que los epicureos buscan también el placer del alma, con lo cual estarian buscando las virtudes.

51bid., 1, 4. “En verdad, ¢ quién es aquel que, pudiendo ser sabio o con salud o sin ella, no quiera
ser al mismo tiempo un sabio sano en lugar de un sabio enfermo?”

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



Reflexiones en torno al concepto de felicidad @

Zanotti se pone un obstaculo mas: los estoicos niegan que la belleza, la ri-
queza los honores, etcétera, son bienes. Proponen que quien tiene la virtud no
esta falto de todos los bienes: “colui che avra la virtu, avra ad un tempo stesso
tutti i beni, e per consecuente nulla gli manchera”.? Lo que sucede es que a
estas realidades los estoicos las denominan comodidades (comodi) en lugar
de bienes, y a sus opuestos, que serian en este caso la fealdad, la pobreza,
la ignomia, incomodidades (incomod,) en lugar de males. Pero dice Francesco
Maria Zanotti que el nombre es lo que menos importa: hay una equivalencia
entre las comodidades y una clase de bienes, y las incomodidades y una clase
de males. Por ejemplo, la salud es, para los estoicos, una comodidad, pero es lo
mismo que decir que es un bien; en cambio, la enfermedad es una incomodidad,
que equivale a decir que es un mal porque genera el mismo sentimiento. Dice
el bolofiés: “Poco dunque importa che li Stoici chiamasseno la sanita un bene,
ovvero un comodo, essendo di queste voci un sentimento medesimo”.”

El hombre sabio, para Zanotti, desea la salud y no nada mas la virtud. La
salud le ayuda a ser virtuoso, y por ello la desea. Pero también es cierto que
el sabio quiere la virtud aun sin tener la salud. Lo que sucede es que la salud
allana el camino para ser virtuoso, a nuestro entender. De ahi que en el capitu-
lo cuarto haya afirmado, como ya se citd, que el sabio prefiera ser un sabio
sano a un sabio enfermo.

La felicidad abstracta de los metafisicos

Hay otras opiniones ademas de las posiciones de los hedonistas y de los
estoicos. Platén tiene otra idea sobre la felicidad, la cual aparece como una
felicidad mas abstracta que las dos anteriores debido a que se relaciona con la
contemplacion de una idea: “Platone distolse gli uomini da tutte le cose terrene,
e glinvitd alla contemplacién d’'un’idea, nella quale se avesser potuto mirare
una volta, disse, che farebbon felici”.2 Para Zanotti, entre las ideas, unas se
llaman singulares y otras abstractas. Ciertamente lo hace en alusién a su usoy
no tanto al concepto de idea que ya de por si es abstracto. El hecho de formar

8 Idem. “Quien tenga la virtud, tendra al mismo tiempo todos los bienes, y en consecuencia
nada le faltara”.

7 Idem. “Por tanto, poco importa que los estoicos llamen a la salud un bien o una comodidad,
siendo el sentimiento por estas voces el mismo”.

8 Ibid., 1, 5. “Platon aleja a los hombres de las cosas terrenas, y los invita a la contemplacion de
una idea, en la cual se podria mirar de una sola vez, dice él, lo que nos haria felices”.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



§8> Jacob Buganza

una idea de un hombre concreto, por ejemplo de Julio César, no deja de ser
abstracta, aunque si es singular porque se refiere Unicamente a Julio César el
tirano y no a otro. Una idea abstracta seria, siguiendo el ejemplo del bolofiés,
el concepto de hombre. A partir de los hombres singulares, la mente abstrae la
naturaleza comun a todos ellos, que es la humanidad, y a partir de ella crea
la idea abstracta: “e/ hombre”, que puede aplicarse a todos los singulares miem-
bros de tal especie o clase natural.

Para Zanotti, la opinidn de los metafisicos es que las ideas sélo existen en la
mente del hombre. La subsistencia de tales ideas depende del alma (ciertamente,
el pensador italiano se refiere al alma intelectiva o racional) y como tales no se
encuentran en la naturaleza, a menos de que se las entienda concretizadas:
“A questo modo ragionano i piu dei metafisici; e si credeno, che quelle forme
astratte non abbiano sussistenza niuna nella natura, e sol tanto sieno nell’animo
nostro”.® Sin embargo, Platon no sostiene esto, sino que tiene una concepcion
diferente sobre las ideas. Zanotti las caracteriza con estos términos: “prima”
(primeras o anteriores), “eterne” e “inmmutabili” (no estan sujetas al tiempo y al
espacio). Las ideas, para Platon, estan fuera de esta realidad; las ideas para el
ateniense son subsistentes y perfectas.

¢ Qué relacion tienen las ideas con la felicidad? Segun la indagacion del
bolofés, Platén argumenta que el alma es anterior al cuerpo, y que antes de
encontrarse sometida a las cadenas corporales, ella se hallaba contemplando las
ideas eternas. Es mas, lo que el hombre debe buscar es liberarse precisamente
del cuerpo que lo ata a este mundo material; ;como lograrlo? Purificandose
mediante la virtud. Cuando esto ultimo se logra, el alma puede retornar hacia
las ideas y estar entre ellas; “y apresando principalmente la idea de bondad,
y contemplandola, gozandola, estaria contenta y feliz” (“et appressandosi
massimamente all'idea della bonita, e contemplandola, e godendosela, sarian
contente, e felici”). Asi, la felicidad consistiria en contemplar las ideas, de las
cuales la mayor es la Idea de Bien. De esta forma, para Zanotti, la felicidad
de este mundo es transportada por Platén a una vida mas alla del mundo de
la materia: “Cosi Platone levo la felicita da questa vita, e trasferilla ad un’altra,
facendola consistere nella contemplazione d'un’idea”.'®

Sin embargo, Aristételes no estuvo de acuerdo en esta concepcion de la
felicidad y del bien. Su critica, segun lo hace ver Zanotti, se enfoca a la idea de

9 Ibid., 1, 5. “De este modo razonan la mayoria de los metafisicos; y creen que aquellas formas
abstractas no tienen subsistencia en la naturaleza, y por tanto estan en nuestra alma”.

10 “Asi Platén removid la felicidad de esta vida, y la transfirié a otra, haciéndola consistir en la
contemplacion de una idea”. Las dos referencias en idem.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



Reflexiones en torno al concepto de felicidad @

“bueno”, y para ello nos parece utiliza un argumento de tipo analdgico. ; Qué tie-
nen en comun la bondad de la virtud y la del alimento? ;Quién podria afirmar
que tienen la misma forma (medesima forma) de bondad una y otra? Tal pare-
ce que la idea de Bien que maneja Platon es una idea univoca,' aunque el
propio fundador de la Academia sea el padre de la idea de “participacion”, que
Zanotti no considera para argumentar contra el ateniense. Sin embargo, por
el momento puede aceptarse, en pos de entender la argumentacion de Zanot-
ti, que la teoria platonica no aterriza y se queda en una idea abstracta de Bien
que, incluso, no encuentra las relaciones analdgicas entre el concepto del bien de
una cosa y de otra. En otras palabras, la teoria platonica no encuentra las
semejanzas entre las diversas manifestaciones de la bondad, a pesar de que
Platon situa al Bien como se le llama en la escolastica, a saber, como trascen-
dental del ser.

La humana felicidad a partir de Aristoételes

Después de este recorrido histérico-filoséfico que Francesco Maria Zanotti
emprende en su Filosofia morale, donde ha revisado varias posiciones con
respecto a la felicidad, a saber, a quienes la ponen en el placer (segun el autor,
los epicureos), en la virtud y hasta en una realidad trascendente, como en la
contemplacion de la Idea de Bien, el filésofo bolofiés intenta una respuesta que
es digna de ser tomada en cuenta y que contiene una actualidad tal que, por
ello, podria ser denominada una postura metafisica.

En el capitulo vi de su libro de ética, Zanotti emprende su respuesta al
oscuro problema de la felicidad. El titulo del capitulo ilustra lo que pretende el
bolofiés: “La felicita € posta nella somma di tutti i beni, che convengono alla
natura” (“La felicidad es puesta en la suma de todos los bienes que convienen a
la naturaleza”). Evidentemente, se debe partir de la investigacion de cual sea tal
naturaleza, porque si partiera del concepto de “bien”, los epicureos responderian
inmediatamente que es el placer, los estoicos dirian que el bien es la virtud, y
los platénicos dirian que es la contemplacién. Por ello, lo mejor es proceder por
el otro extremo mediante la pregunta: ¢ cual es la naturaleza del ser humano?

Para responder a la cuestion, Zanotti sigue a Aristoteles. Para el estagirita,
el hombre por naturaleza es un compuesto de cuerpo y alma ('uomo, secondo
Aristotele, per natura sua composto d’anima, e di corpo). Quien sacrifica una en

" Aunque hay quien podria llamarla también equivoca, en cuanto que las diversas cosas buenas
solo tendrian en comun el nombre.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



@ Jacob Buganza

pos de la otra, esta seccionando al ser humano. Si esto es cierto, o sea, si es
verdad que el hombre tiene un cuerpo y un alma, y que ésta es su naturaleza,
entonces los bienes que le convienen son diversos y no uno solo. Si se propo-
ne que solo hay un bien, entonces se esta desconociendo la propia naturaleza
humana porque se la reduce a una de sus partes.

Para sazonar aun mas el problema, el bolofiés afirma que quienes consideran
que el hombre es un ser solitario y que sélo se tiene a si mismo, diferira profun-
damente en su concepcion del bien del hombre de aquel que considera que el
hombre no ha nacido por si solo, sino que ha nacido en el seno de la republica
y, por ello, es un ciudadano. Si esto se acepta, entonces se concluye junto con
el filésofo italiano asi: “Essendo altri i beni, che convengono al solitario, et altri
quelli, che convengono al cittadino”.'?

Hay, como se aprecia, dos cuestiones, aunque unalleva a la otra. La primera
es la naturaleza del hombre en si mismo, es decir, el problema del compuesto
humano: el hombre, ¢ sélo es alma?, ;soélo es cuerpo?, ;0 las dos cosas? La
segunda cuestion se refiere también a la naturaleza del hombre, pero visto como
parte de un todo: el hombre, jes un ente solitario?, o mas bien, ¢ es parte de
un todo?, es decir, ¢,es un ciudadano?

Zanotti retoma, de forma atematica o implicita, la famosa tesis platénica del
prisionero contenida en La Republica: si el hombre es sélo su alma, ¢cémo
puede afirmarse que es miembro de una sociedad? O como lo dice el bolofiés:
“Che se 'uomo non & naturalmente corporeo, come potra egli dirsi, che sia na-
turalmente ordinato alla societa?”'® O sea, si el hombre no tuviera cuerpo por
naturaleza, ¢ cémo podria decirse que es un ciudadano? A esta pregunta, el
platonismo no tiene respuesta, a pesar de que el propio Platon consagroé varios
de sus trabajos a esclarecer como deberia guiarse un Estado civil: ahi estan
La Republicay Las leyes.

Empero, el italiano hace equivaler la postura del solitario a la tesis de Platon,
mientras que la postura del hombre civil la coloca en la filosofia de Aristételes.
Sin embargo, esto no es del todo exacto, como si se tratara de una equivalen-
cia matematica. Mas bien, Aristoteles, como buen filésofo analégico, considera
que hay felicidad tanto en la soledad como en la compaifiia, de tal forma que
hasta los amigos, de quienes habla exhaustivamente en la Etica nicoméquea,
son necesarios para hablar de felicidad. Lo que sucede, y esto lo advierte ati-
nadamente Zanotti, es que para Aristételes habria dos tipos de felicidad, o dos

2 Ibid., 1, 6. “Siendo unos los bienes que convienen al solitario y otros al ciudadano”.
'3 Idem. “Si el hombre no es naturalmente corporeo, ¢,cdmo podra decirse de él que naturalmente
esta ordenado a la sociedad?”.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



Reflexiones en torno al concepto de felicidad @

aspectos mas bien: por un lado, una felicidad solitaria, que seria propia del Motor
Inmévil y de las esferas sempiternas, y a la cual el hombre puede acceder sélo
en parte; por otro lado, una felicidad referida mas al hombre de carne, huesos
y alma, que consistiria, para el bolofiés, en su concepto de felicidad, a saber,
como la suma de todos los bienes que convienen a la naturaleza. A la primera
felicidad, el estagirita le llama theoretikén, mientras que a la segunda la de-
nomina politikén. F. Maria Zanotti prefiere llamar, a la primera, contemplativa,
y a la segunda citadina o civil (cittadinesea o civile). A esta segunda felicidad,
puede denominarse “humana” o para seres humanos, mientras que la theore-
tikén, relacionada con la beatitud platénica, estda mas enfocada a los dioses, '
aunque parcialmente puede ser ejercitada por el hombre.

Aesta segunda manera de entender la felicidad parece conveniente denomi-
narla “humana felicidad”, en cuanto que la vida del hombre es cambiante y pe-
recedera, y la felicidad parece que debe someterse a una constante renovacion.
Dado que el hombre no esta hecho de una vez y para siempre, en el sentido
de que no esta en acto puro, su felicidad no puede ser mas que imperfecta: de-
be buscarla en todo momento pues no la tiene de una vez y para siempre, es
decir, no la tiene eternamente. Por ello dejaremos de lado en este trabajo la
felicidad teorética.

La humana felicidad o felicidad civil

A esta humana felicidad es a la que dedica mayor atencion el autor de la Filo-
sofia morale (cabe recordar que él la llama “felicidad civil”). La pregunta que
se plantea a continuacion este fildsofo es: de entre todos los bienes, ¢ cual es
el que mas conviene para alcanzar tal felicidad? La respuesta del bolofiés no
se hace esperar, y siguiendo al estagirita dice: entre los bienes, el que mas
conviene para ser feliz es la accion racional y virtuosa (nell’azion ragionevole,
e virtuosa). ¢, Qué es lo que distingue al ser humano de las fieras? Simplemen-
te, larazoén. De esta forma, aparece claramente que la naturaleza del hombre es
la razén, pues aunque comparte la sensibilidad con las bestias, s6lo el hombre
tiene razoén. El hombre es un animal racional, como dicta la famosa definicion
peripatética.

De manera analoga a las profesiones, lo que le conviene al hombre es
ejercitar su propia naturaleza racional. Al cantante, en cuanto tal, lo que le
conviene es cantar bien; al bailarin, en cuanto tal, lo que le conviene es bailar

4 Idem.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



@ Jacob Buganza

bien; al hombre, en cuanto tal, lo que le conviene es hacer acciones racionales
y virtuosas, pues es lo que lo distingue de las otras naturalezas.

Zanotti se pregunta, enseguida, por el concepto de habito, pues la accion vir-
tuosa puede ser realizada o con él o sin él. Ciertamente, sin habito la accion se
vuelve mas fatigosa, mientras que, cuando se tiene, la accién se desarrolla de
manera mas armonica y hasta con mayor disfrute. Retomemos la tesis clasica
de que la virtud es un habito: éste, como bien se sabe, puede ser entitativo u
operativo. El primero se encuentra en la sustancia, mientras que el segundo
en algun accidente, que en el caso del hombre seria una facultad. En términos
lapidarios, el habito operativo se localiza en las facultades. Asi, si la virtud es
un habito, entonces ésta reposa o en la entidad o en la operacion. Pero se ve
claramente que no se encuentra en la sustancia, porque entones no podria no
tenerla (como por ejemplo, el hecho de ser un animal racional: no puede no ser
racional); entonces solo resta que esté en las facultades: ahi si puede encon-
trarse o no, que es lo que sucede de facto en el hombre concreto.

La humana felicidad y el ejercicio de la virtud

La tesis consiste en que ejercitar la virtud es la mejor manera de alcanzar la
humana felicidad. Para ello, retoma la distincion aristotélica entre medios y
fines. Hay acciones que son medios para alcanzar otra cosa, en donde esta
ultima tiene razoén de fin. Pero hay acciones que en si mismas tienen su fin, con
lo cual se vuelven mas perfectas: puede ser que, en efecto, a pesar de llevar
a cabo la accion-medio no se logre alcanzar el fin deseado. Ademas de esta
caracteristica, cuando se termina de ejecutar una acciéon-medio, puede seguir
subsistiendo el fin, que parece ser externo; en cambio, cuando se realiza una
accion-fin, al terminarse ésta, el fin también desaparece. La pregunta que se le
podria plantear a Zanotti, que no encuentra respuesta en su exposicién sobre la
felicidad, es: ¢ por qué es mas perfecta una accion-fin que una accién-medio, si
el fin de esta ultima puede permanecer aun después de que la accidn se haya
realizado? La respuesta no esta en el bolofiés, pero como hipotesis se puede
decir lo siguiente: precisamente porque el fin de la accion-medio no es seguro
que se logre, sino que es contingente, es por ello menos perfecta; en cambio,
el fin de la accion-fin se da siempre vy, por ello, es mas perfecta.

Los ejemplos del pensador italiano son muy diafanos: una acciéon-medio
podria ser la del escultor que esculpe una estatua. La accién de esculpir no es
un fin en si misma, sino que tiene como finalidad configurar la estatua. Puede
ser que el fin no se logre, como ha sucedido con tantas estatuas abortadas.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



Reflexiones en torno al concepto de felicidad @

En cambio, una accién que tiene el fin en si misma es, para Zanotti, cuando
alguien baila para divertirse (come quando uno balla per sollazzarsi): el fin es
divertirse, el cual se encuentra en la misma accion de bailar: cesando el baile,
cesa la diversion. Pero es seguro que bailando uno se divierte (aunque esto
es contingente, en cierto modo, porque no a todos les gusta bailar). Lo que
quiere entresacar el bolofiés es que la virtud es como bailar: encuentra su
fin en si misma; es la propia eupraxia. El autor de la Filosofia morale retoma
literalmente este texto del estagirita: esti gaf’auté he eupraxia télos, frase que
podria traducirse asi: “Ciertamente una buena accion tiene el fin en si misma”.
La accidn virtuosa es de esta naturaleza: se realiza por si misma y por ello tiene
razon de fin. Por eso la virtud es una buena accién (eupraxia) y es la que mas
conviene para alcanzar la felicidad. La virtud es fin en si misma: “pud dirsi fine
a se stessa, il che similmente dell’azion virtuosa si dice”."®

Empero, hay que estar atentos cuando se dice que es la que “mas conviene”.
No quiere decir que la sola virtud baste. De ahi que Francesco Maria Zanotti
critique a otros intérpretes de Aristoteles que, segun él, sélo ponen a la virtud
como Unica forma de alcanzar la felicidad. Sin duda, la virtud es una eupraxia, co-
mo ya se dijo, y por ello es la que mas conviene. Pero no puede olvidarse que el
hombre es un compuesto de alma y cuerpo, y que, ademas de la virtud y otras
cosas espirituales, la parte material también es fundamental. Aunado a esto, el
hombre no esta solo, sino inmerso en una sociedad, por lo cual los bienes son
mas que si estuviera solo. De ahi de los otros bienes, como la salud, la belleza,
los honores, también son parte de la felicidad, “a la cual se enfoca principalmente
la virtud, pero no basta” (“alla quale ricercasi principalmente la virtu, ma non
basta”). Si Zanotti afirmara que sélo la virtud es suficiente para ser feliz, estaria
cayendo en lo mismo que criticé a los estoicos.

Segun una interpretacién personal, lo que Zanotti pretende es mostrar que
el bien es analdgico. Lo bueno no se dice ni en una ni en todas las maneras, es
decir, el bien no es una sola cosa, pero tampoco son todas las cosas que exis-
ten (esto seria, mas bien, el bien ontolégico). Como afirma Rosmini, el bien se
dice en relacién a un sujeto, y son las cosas que convienen al sujeto las que
son buenas (“una perfeccién se dice asi precisamente por su relacién con el
sentido”)."® De ahi que el bien es analogico: es relativo al sujeto, que es el ser
humano, y cuya naturaleza es un compuesto de alma y cuerpo. La pregunta que

5 Ibid., 1, 7. “Puede decirse fin en si misma, lo que se dice de forma similar en el caso de la
accion virtuosa”.

8 Antonio Rosmini, “Principio della scienza morale”, en Opere edite ed inedite dell abate Antonio
Rosmini-Serbati. Milano, Tipografia y Libreria Pogliani, 1837, 1a. 2 n. 27.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



@ Jacob Buganza

se desprende es: ¢, qué tipo de analogia seria la que ha de aplicarse al concepto
de felicidad? Parece que es la analogia de atribucién y no la de proporciona-
lidad. ¢ Por qué la de proporcionalidad no seria la mas adecuada? Porque en
la analogia de proporcionalidad no hay jerarquias, y es necesario aplicar la
jerarquizacion al caso de los bienes: hay unos que son mejores que otros, como
por ejemplo, es mejor el bien de una casa que el de una prenda.

La analogia de atribucion permite que haya un término que reciba la anto-
nomasia del concepto: es decir, que haya un bien que sea mejor que los otros.
Para un creyente seria, por ejemplo, Dios: la felicidad seria estar en la presen-
cia de Dios. Pero en el caso de la “humana felicidad” o la felicidad que puede
alcanzarse en este mundo, tal vez la respuesta que brinda el propio Zanotti a
partir de Aristoteles sea la mas adecuada: la virtud es el bien mas excelente.
¢, Por qué razon? Porque es una accién que es fin en si misma, como ya se ha
visto. Pero este bien por antonomasia no es suficiente (a diferencia del bien
ultimo para el creyente, que es Dios), sino que se requieren otros bienes, que
tal vez son menores, para alcanzar la felicidad en este mundo.

Aspectos de la humana felicidad

Parece que Zanotti tiene razén al afirmar que el hombre, por su naturaleza, re-
quiere de varios bienes para ser feliz. Pero el bolofiés no advierte lo siguiente: la
humana felicidad también tiene que ver con el hecho de mantener y renovar los
bienes, los cuales son mas esporadicos y perecederos mientras mas materiales
son, y mas duraderos mientras mas inmateriales. Pongamos algunos ejemplos,
a la usanza del propio Zanotti: el alimento y el conocimiento. Ciertamente, el
alimento es un bien, al igual que el conocimiento, aunque son bienes diferen-
tes. Ambos se refieren a la naturaleza humana, sin duda alguna: el alimento se
refiere al cuerpo y el conocimiento al alma. El alimento es mas perecedero: se
usa una sola vez con el fin de alimentar al cuerpo y mantener la vida. Es cierto
que el alimento es mas fundamental que el conocimiento, pero el criterio de
Max Scheler de que los valores mas fundacionales son mas altos es inaplicable
en este contexto. El alimento es mas fundamental que el conocimiento para
mantener la vida, pero el alimento tiene un fin extrinseco: es decir, alimentarse
tiene como finalidad seguir viviendo, aunque también el proceso puede implicar
cierto placer, al que se llama placer sensible. Pero el conocimiento, por ejemplo
el conocimiento filoséfico, es un fin en si mismo: no se aprende filosofia para
algo mas, sino para saber. Como se ve, tanto el alimento como el conocimiento,
en este caso el conocimiento filosoéfico, son bienes, pero diferentes.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



Reflexiones en torno al concepto de felicidad @

El bien material, que en este caso es el alimento, es mas perecedero y re-
quiere una renovacién mas constante: cuando alguien se come una manzana,
ésta no podra ser comida nuevamente. En cambio, el conocimiento no requiere
renovarse (que no es lo mismo que afirmar que no se debe seguir estudiando),
sino que el entendimiento comprende algo nuevo, y esta nueva comprension
permanece con mayor fuerza en el individuo que el alimento, el cual sélo es
aprovechado momentaneamente por el cuerpo. El conocimiento se mantiene
mientras las condiciones materiales asi lo permiten, y por ello es un bien mas
alto que el material.

Ahora bien, algo que no menciona Zanotti pero que también es parte de la
humana felicidad es la conciencia de esa felicidad. Si no se propusiera expli-
citamente a la conciencia como parte fundamental de la felicidad, entonces se
podria caer en el error de proponer que las bestias son felices cuando satisfacen
todos sus impulsos y deseos sensibles. Al proponer a la conciencia como parte
fundamental de la felicidad, queda claro que el Unico ente que puede ser feliz
en este mundo, estrictamente hablando, es el ser humano. Aplicar el término
a las bestias se haria forma proporcional o analdgica, y soélo asi podria ser
considerado.

La conciencia es ineludible en el tema de la felicidad: so6lo el hombre tiene
conciencia de si mismo. Las bestias superiores tienen conciencia, también, pero
es una conciencia sensible. En cambio, la conciencia inteligible pertenece en
este mundo sélo al ser humano. En este sentido, sélo el hombre puede decir
“soy consciente de que soy feliz”, aunque lo haga de forma reducida cuando
dice “soy feliz” o “infeliz”.

Mas y menos respecto a la humana felicidad

Ahora bien, la pregunta que platea Zanotti, en el capitulo octavo, es muy inte-
resante: ¢ es posible decir que una persona es mas feliz que otra? La pregunta
tiene que entenderse, a juicio nuestro, como si fuera una cualidad del sujeto, es
decir, del hombre concreto. En otros términos, cuando alguien dice que es feliz
se atribuye una cualidad que tiene que ver, para el bolofiés, con la suma de los
bienes proporcionales a la naturaleza humana. Zanotti discute esta idea de forma
especial con los estoicos. Segun él, los filésofos de la stoa consideran que hay
un bien mayor por encima del cual no puede pensarse ningun otro: este bien
mayor es una cierta virtud, que al parecer tiene que ver con la contemplacion.
El problema que encuentra en los estoicos es que éstos llaman feliz solamente
a aquel que tiene esta virtud, e infelices a quienes no la ejercitan.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



@ Jacob Buganza

Para responder a esto, el autor de la Filosofia morale dice recurrir a la escuela
peripatética. Cuando lo hace, retoma una premisa que parece fundamental: el
hombre es un ser finito, y si la felicidad es una cualidad, entonces su felicidad
también es finita. No puede ser infinita, como la que proponen los estoicos, por-
que seria desproporcional a la naturaleza humana. Con estos apuntes aparecen
claramente las respuestas: para los estoicos, sélo aquel que tiene la virtud es
feliz y los demas estan fuera de tal universo légico; por otro lado, los peripatéti-
cos proponen que si puede haber hombres mas felices que otros, y este “mas y
menos” tiene que ver con los bienes que cada uno posea y, agregamos, con la
diversidad de los individuos (hay unos que se contentan con menos que otros,
y aqui Descartes es fundamental con su moral provisional). Segun Zanotti, éste
seria el uso comun de la palabra felicidad.

Lo importante es no salirse de la proporcionalidad o analogia para com-
prender la felicidad. No puede ser una sola cosa, como proponian los estoicos,
a saber, la contemplacion, que es la virtud dianoética mas alta: es imposible
ejercitarla todo el tiempo, ademas de que el hombre necesita de otros bienes
para poder ejecutarla (quien no ha comido, pensara seguramente en cémo y
qué comer en lugar de contemplar).'” Pero la felicidad tampoco puede estar en
cualquier cosa, porque entonces todos serian felices. Por ello, una concepcion
de la felicidad anclada en la multiplicidad de bienes esta conforme al ser, que
es analdgico. De igual manera, el hombre es un ente analdgico, en el sentido
de que es un microcosmos y requiere tanto de los bienes del cuerpo como los
del alma para ser feliz. A pesar de contar con los bienes que su naturaleza le
pide, empero, no dejara de ser su felicidad algo imperfecto. La suma felicidad,
o la felicidad perfectisima de los estoicos, es sélo de Dios, porque sélo El es
perfecto; la felicidad del hombre es imperfecta, pero en forma analoga sigue

7 Esto recuerda la concepcion de la felicidad de Dante Alighieri, para quien la contemplacion,
aunque el hombre la comparta, no es propiedad suya, sino de los angeles. “Dante piensa que la
contemplacion esta tan por encima de la naturaleza humana, que parece ser mas propia del angel
que del hombre, o de un hombre de tan alta condicién, que mas puede decirse angel que hombre:
di si alta condizione, che quasi non sia altro che angelo”. Mas adelante, Gémez Robledo reconoce
que para santo Tomas la contemplacion, o la vida contemplativa, es propia del hombre: “La vida
contemplativa es la propia por excelencia del hombre: maxime propria homini”, Antonio Gobmez Ro-
bledo, Dante Alighieri. 22. ed. México, El Colegio Nacional, 2005, p. 148. ; Como armonizar las dos
posturas? Hay que decir, en efecto, que la contemplacién sélo puede ejercitarla el hombre, mas no
lo hace todo el tiempo debido a su materialidad. Por ello, un concepto de felicidad mas amplio que
la sola contemplacion es la que conviene al hombre. Sin embargo, el mayor bien del hombre es la
contemplacion, pues el acto de contemplar no tiene una finalidad extrinseca, es decir, no tiene una
finalidad que va mas alla del propio acto de contemplar.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



Reflexiones en torno al concepto de felicidad @

siendo felicidad: el analogado principal es Dios, y los hombres analogados
secundarios, siempre y cuando asi se consideren. Solo entre los hombres es
posible hablar de la humana felicidad segun un mas y un menos o, como dice
Zanotti: “Tra loro qual sia piu felice, e qual meno”.'®

Clases de bienes

Ahora bien, queda por hablar de las diversas clases de bienes de forma mas
explicita, pues anteriormente ya aparecieron implicadas. Segun el bolofiés,
puede haber dos clasificaciones sobre los bienes. Una proviene del pueblo
(il popolo) y otra de los filésofos. Para el pueblo, puede haber tres clases de
bienes: bienes del alma, bienes del cuerpo y bienes de la fortuna (veremos que
hay una cuarta clasificacion, pero que el pueblo agrega a la de los filésofos). Es
importante retomar esta ultima, a pesar de que Zanotti no lo hace: la fortuna,
que en las épocas anteriores a la edad contemporanea era considerada una
diosa, o una cuasi-diosa (la “diosa fortuna”), tiene que ver con lo que el azar nos
proporciona. De ahi que se le represente a veces como una mujer caprichosa,
y otras mas con el juego mecanico que tiene por nombre “rueda de la fortuna”
esta Ultima metafora es excepcional. La fortuna es como si fuera una rueda en
la que todos estamos metidos; en ciertos momentos, unos estan abajo y otros
arriba, pero la rueda puede rodar y cambiar los lugares. Aqui resuenan las pala-
bras de Séfocles en su Ayax cuando el corifeo dice: “nadie es adivino de cémo
seran las cosas futuras”,'® en el sentido de que este mundo es mutable y que la
suerte de cada uno no esta asegurada ni mucho menos: nadie sabe como sera
el futuro, aunque todos quieren, eso si, que la diosa fortuna los favorezca.

La otra division, que Zanotti atribuye a los filosofos, es mas simple: hay bienes
deleitables y bienes honestos (dividonsi i beni in dilettevoli, et onesti). Segun
el bolorés, los bienes deleitables buscan el placer, mientras que los bienes
honestos encuentran el placer sin buscarlo, como puede ser cuando se busca
la virtud y hay un placer adicional que viene con el ejercicio de ésta.?° Ademas,
el pueblo adhiere una tercera clase de bienes a la clasificacion filoséfica, que
son los bienes utiles (literalmente, lo dice asi: “Il popolo, che non € avvezzo gran
fatto a pensar bene, e rectamente, suole aggiungere una terza classe di beni,

'8 “Entre ellos el que sea mas feliz y el que menos” (F. M. Zanotti, op. cit., 1, 8).
19 Séfocles, Ayax, v. 1420.
20 Cf. F. C. Zanotti, op. cit., 1, 9.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



§8> Jacob Buganza

che egli chiama utili”).?' Aqui Zanotti, aunque no era su intencién permanecer en
la analogia, se aleja de la postura analdgica del bien, pues considera que lo util
no es un bien, sino s6lo un medio para un bien, por lo que hay que descartarlo
de los bienes. Sin embargo, el fildsofo bolofiés se olvida de que precisamente
ése es el sentido del bonum utile:?? servir de medio, y por esta razén es que
es un bien-medio y no un bien-fin. Si esto fuera asi, la felicidad seria el Unico
bien, pues los otros “bienes” serian simples medios para alcanzar la felicidad
y, por ello, no podria llamarse “bienes”. Y, empero, vemos que Zanotti utiliza el
término “bien” para referirse precisamente a la suma de aquellos “bienes” que
proporcionan la felicidad. De ahi que, a nuestro juicio, ésta seria una contra-
diccion suya.

El problema que ve Zanotti se refiere a las acciones deshonestas: ¢ pueden
éstas servir para la felicidad? Ciertamente, lo que quiere dar a entender el bolo-
fiés con el término “deshonestas” (disoneste) son las malas acciones, es decir,
actuar haciendo el mal considerando que asi se logra alcanzar la felicidad. Por
el contrario, la tesis es que quien actua mal, no podra jamas alcanzar la felicidad:
este tipo de acciones o actos humanos no pueden llevar al sujeto a ser feliz.
En otras palabras, “ninguna accion deshonesta puede verdaderamente decirse
atil” (“niuna azion disonesta poter veramente dirsi utile”).?® En este sentido, solo
quien busca el bien, en todas sus manifestaciones, podra ser feliz, y en esto
concuerda, por ejemplo, con el pensamiento de Antonio Rosmini.?*

La humana felicidad como tendencia imperada

De esto se sigue que es un imperativo para alcanzar la meta final de la vida,
que es la felicidad, actuar bien y evitar el mal.?> De ahi que la felicidad, que

21 Idem. “El pueblo, que no se distingue por pensar bien y rectamente, suele adherir una tercera
clase de bienes, que llaman utiles”.

22 “Bonum utile est id quod convenit alicui rei ut medium ad aliud bonum acquirendum”, loannes
di Napoli, Ontologia, Torino, Roma, Marietti, 1950. n. 349. “El bien util es el que conviene a alguna
cosa como medio para adquirir otro bien”.

23 “Ninguna accion deshonesta puede verdaderamente decirse util”. F. M. Zanotti, op. cit., I, 9.

24 Cf. A. Rosmini, “Sistema filosofico”, en Introduzione alla filosofia. Opere varie. Casale, 1850,
n. 225. Ciertamente el asunto del actuar mal o deshonestamente puede llevar a otro tratamiento
que, por el momento, cabria dejar de lado debido a la insuficiencia del espacio. Puede ser tema
para otro trabajo consagrado a esta tesis.

% Este es el principio de la sindéresis, que es analogo a los principios del entendimiento teérico
pero en el caso del entendimiento practico.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



Reflexiones en torno al concepto de felicidad @

es una tendencia inscrita en la propia naturaleza humana, busque, mediante
las acciones del agente moral, alcanzarla. Y la forma de alcanzarla es siendo
buenos, actuando correctamente y observando y disfrutando de los bienes que
nuestra propia naturaleza esta destinada a disfrutar: son éstos tanto los bienes
del cuerpo como los bienes del alma. Sin embargo, es en estos ultimos, de
forma especial en la virtud, donde la felicidad aparece de forma mas diafana.
Como ya se decia a propésito de Zanotti, la virtud es un fin en si misma y por
ello es mas apta, y tal vez la mas necesaria, para lograr la felicidad. La virtud
tiene todas las especificaciones del bien honesto (bonum honestum): “Bonum
honestum est id quod convenit alicui rei ut perficiens eius naturam ac proinde
per se seu natura sua appetitur”.?® La virtud perfecciona al sujeto, lo hace ser
mejor en su propia naturaleza, la cual apetece tal perfecciéon que, aunque
fragmentaria, es la humana felicidad. De ahi que las tres condiciones de la ac-
cion honesta se cumplan en la virtud: “Primero, que sea realizada por libre
voluntad, luego por un fin honesto, y en tercer lugar con firmeza del alma y
constancia” (“prima che sia fatta per volunta libera, poi a fine d’'onesta, in terzo
luego con fermezza d’animo, e costanza”).?’

En efecto, la accion virtuosa es libre, en el sentido de que es un acto huma-
no: lo cual implica que se haya deliberado y elegido realizar; luego, la accion
virtuosa es un fin en si misma, en el sentido de que se realiza por ella, aunque
a final de cuentas conlleve a la humana perfeccién, que es la felicidad huma-
na a la que aspira el hombre en este mundo; y, finalmente, la accion virtuosa se
realiza con firmeza del alma y constancia, como pide Zanotti. Sin duda, la accion
virtuosa es la que mejor lleva a la felicidad, pero no hay que olvidar la naturaleza
humana, como insiste el fildsofo bolofiés: también el cuerpo es importante y
es co-principio de lo que es el hombre. Los bienes que le competen al cuer-
po deben también buscarse, alcanzarse y mantenerse, por Io menos hasta
que las fuerzas corporales asi lo puedan hacer. Pero los bienes del cuerpo no
son los Unicos: los del alma también son fundamentales y son muchas veces mas
estables que los del cuerpo, por ello, la virtud es el principal de los bienes, por
lo menos en este mundo: de ahi que el cultivo de la virtud, que podria traducirse
como el hecho de ser buenos, sea la llave para una existencia feliz.

26|, di Napoli, op. cit., n. 349. “El bien honesto es el que conviene a algin ser como perfeccion
para su naturaleza pues por si 0 su naturaleza lo apetece”.
27 F. M. Zanotti, op. cit., Il, 3.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



100 Jacob Buganza

Conclusion

Ciertamente la filosofia de Francesco Maria Zanotti ha sido poco estudiada
en nuestro contexto, y para muchos resulta un filésofo desconocido, como
ha sucedido con varios filésofos importantes de los siglos xviil y XiX de ltalia,
como los poco recordados Rosmini y Gioberti. Con respecto a nuestro autor,
su Filosofia morale resulté ser un tratado muy conocido en su tiempo, citado
y mencionado por varios pensadores italianos de su siglo y del siglo inmedia-
tamente posterior.

Como se ha visto en este trabajo, su Filosofia morale contiene una postura
aristotélica, un tanto ampliada, acerca del concepto de felicidad, a la que hemos
llamado humana felicidad, pues hace referencia a lo que compone al ser huma-
no. No deja de lado unos aspectos en pos de otros, y por ello nos ha parecido
conveniente considerar que su postura es equilibrada o proporcional, es decir,
analdgica. Por ello es que nuestra clave de lectura ha sido la filosofia analdgica,
que tiene sus origenes en el pensamiento pitagorico, pero que tiene entre sus
maximos hitos al propio Aristoteles, a quien sigue de cerca Zanotti a lo largo
de su obra. De igual manera, y un tanto de forma implicita, nuestra clave de
lectura ha sido analégica en la linea hermenéutica que ha marcado de manera
reciente Mauricio Beuchot, de manera especial al considerar el concepto de
bien como analdgico, es decir, que se aplica en parte igual y en parte diferente
a las diversas realidades.

Pero hay una jerarquia de bienes, y por ello la analogia que mas conviene
aplicar a este caso en la de atribucién y no la de proporcionalidad. Si se acepta
lo que se ha dicho a lo largo de este trabajo, se puede consecuentemente acep-
tar que los bienes del alma son mas estables, y entre ellos la virtud es la que
se propone como fundamental para lograr la humana felicidad.

Fecha de recepcién: 14/07/2008
Fecha de aceptacion: 19/01/2009

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 83-100.



