LA CRITICA WITTGENSTEINIANA
AL LENGUAJE PRIVADO

MARIA TERESA MUNOZ SANCHEZ*

Resumen

ste articulo hace una exposicion del argumento wittgensteiniano contra el

lenguaje privado como un ataque al tradicional mentalismo egocéntrico mo-
derno. Al mismo tiempo, defiende una concepcién alternativa de la normatividad
epistémica y la justificacion linglistica de raigambre wittgensteiniana.

Palabras clave: normatividad, justificacion epistemoldgica, fundacionalismo.

Abstract

This article underscores Wittgenstein’s argument against private language as
an attack on the traditional self-centered modern mentalism. At the same time,
it defends a conception of epistemic normativity and linguistic justification from
a wittgensteinian point of view.

* Universidad Intercontinental. Instituto de Posgrado Investigacion y Educacion Continua.
mmunoz@uic.edu.mx

@ EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 71-82.



ZZ) Maria Teresa Mufoz Sanchez

Key words: normativity, epistemological justification, foundationism.

1. En la tercera meditacion, Descartes sostiene que los contenidos de la mente
estan en miy a ellos accedo con mayor facilidad. El fildsofo racionalista interpreté
la certeza psicoldgica de la primera persona como una presencia intima para
el sujeto de cierta clase de hechos, y también asegurd que esos hechos estan
tan determinados como los de la realidad fisica. Lo objetivo, pues, no es mas
que lo subjetivo. Antes que al objeto accedo a mi idea de objeto.

La busqueda de la verdad se identifica con la vuelta del espiritu a la claridad
y evidencia de las ideas, mismas que son estados internos. En este punto hay
que insertar el cogito ergo sum de Descartes. Yo digo que todo pensamiento
que yo tengo, se pone de manifiesto en mi propia subjetividad. Por ello propone:
la busqueda de la certeza, la instalacion en la autorreflexion, la aprehension de la
evidencia de que todo pensar es representacion. La mente es el receptaculo
desde el que se va gestando el vinculo entre verdad y certeza. El yo es sede de
la certeza y de la verdad. Se produce un deslizamiento de la busqueda de la
verdad al anhelo de evidencia e indubitabilidad.

La metafisica cartesiana busca unas evidencias primeras desde las cuales
pueda sostenerse todo el edificio del conocimiento. Es en el juego entre el
espacio interior y lo dado en él, donde, siguiendo la propuesta cartesiana, fun-
damentamos todo nuestro conocimiento.

El rasgo mas general de la perspectiva egocéntrica es su supuesto de que,
en ultimo término, todo el edificio del conocimiento ha de cimentarse en las
experiencias privadas, inmediatas, del sujeto. De modo que todo nuestro es-
quema conceptual pende del hecho de que cada uno de nosotros aprende o
justifica sus conceptos a partir de los objetos privados que forman la masa con
la que construyen los ladrillos del edificio del conocimiento y aun las sélidas
edificaciones de la ciencia.’

En este modelo epistemoldgico, la justificacion es el proceso por el cual se
evalua la calidad de la evidencia que posee un sujeto para apoyar sus creencias.
Desde esta perspectiva, la normatividad que rige el conocimiento se cifra en uno
de los supuestos mas arraigados en la epistemologia tradicional: pretender que
la justificacion de creencias es posible gracias a un acceso directo a la idea o

" Alfonso Garcia Suarez, La légica de la experiencia. Wittgenstein y el problema del lenguaje
privado. Madrid, Tecnos, 1976, p. 23.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 71-82.



La critica wittgensteiniana al lenguaje privado @

pensamiento contenido en la mente. De acuerdo a este supuesto, a partir de la
creencia verdadera justificada es posible, gracias a criterios —garantizados y
garantizadores— de extension o transmision, fundamentar todo conocimiento.
Se trata de un proceso de justificacion del conocimiento que prescinde no sélo
del ambito de los conceptos sino también de los contextos histéricos sociales
concretos de produccion del conocimiento.

En lo que sigue me propongo exponer el argumento wittgensteiniano de
ataque al lenguaje privado como un duro golpe para el tradicional mentalismo
egocéntrico moderno. El ataque wittgensteiniano muestra, y esto es lo que
quiero destacar aqui, que el modelo cartesiano de justificacion epistémica y
las repercusiones del mismo en el ambito semantico pueden ser interpretados
como una mera ilusion filosdfica.

El ataque al solipsismo linguistico parte de la siguiente cuestion: 4 es posible
un lenguaje cuyas expresiones solo yo pueda usar significativamente?, o en
otros términos, ¢es posible un lenguaje privado? Esta pregunta tiene implica-
ciones en tres ambitos: el ontoldgico, el epistemoldgico y el semantico. En los
tres ambitos vamos a argumentar que no es posible seguir sosteniendo la tesis
solipsista. Eliminada esta tesis, pierde sentido el caracter de fundamento que se
le atribuyen a las creencias privadas en el modelo cartesiano. Pierde también
pertinencia la oposicion propia del cartesianismo entre lo interno (evidente, claro
y distinto) y lo externo como criterio de justificacion de creencias.

2. En las Investigaciones filoséficas,? Wittgenstein sefiala que un lenguaje
privado no seria un lenguaje que uno puede inventar para su uso secreto ya
poseyendo otro. Esto seria un problema empirico. Tampoco se trata de demostrar
que nuestro lenguaje actual de sensaciones es un lenguaje que no es privado.
Se trata de analizar la imposibilidad Iégica de un lenguaje cuyas palabras se
refieren a sensaciones u objetos inmediatos soélo para mi, las cuales no pueden
ser apreciadas o experimentadas por los demas.

Un hombre puede animarse a si mismo, darse 6rdenes, obedecerse, censu-
rarse, castigarse, formularse una pregunta y responderla. Se podria también
imaginar incluso hombres que hablasen s6lo en mondlogo. Acompafarian
sus actividades hablando consigo mismos. [...] Pero no es eso lo que quiero
decir. Las palabras de este lenguaje deben referirse a lo que sélo puede ser

2 Véase Ludwig Wittgenstein, Investigaciones filoséficas. Barcelona, Critica/UNAM/Instituto de
Investigaciones Filosoficas, 1988, 243-315. (En adelante la parte se marcara con nimero romano
y el paragrafo con arabigo).

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 71-82.



@ Maria Teresa Mufoz Sanchez

conocido por el hablante, a sus sensaciones inmediatas, privadas. Otro no
puede, por tanto, entender este lenguaje.’

El llamado argumento del lenguaje privado constituye, pues, una serie de
ataques argumentales (propuestas contra ejemplos, objeciones, etcétera) diri-
gidos a mostrar que no es pensable un lenguaje que sélo una persona pueda
entender o, que un ‘lenguaje’ que otra persona no pueda entender, no es un
lenguaje. Kripke* tiene razén en rechazar que los argumentos en contra del lin-
glista privado se encuentren Unicamente en las secciones donde Wittgenstein
discute el juego de lenguaje de las sensaciones® y en vincular dicha critica
con el argumento acerca de seguir una regla. Efectivamente, la propuesta wit-
tgensteiniana respecto a la justificacion de nuestro modo de seguir una regla,
nos conduce a rechazar nuestras viejas creencias acerca del la posibilidad de
un lenguaje privado. Seguir una regla significa ser guiado por ésta en un curso
de accion (en este caso, en el curso de accion que supone el uso reiterado de
expresiones linglisticas), ahora bien ¢ cémo es posible asegurar la consisten-
cia en la aplicacion de una regla, o lo que en este contexto es lo mismo, cémo
es posible asegurar la consistencia en el uso de una expresion?® Si cualquier
curso de accion puede hacerse concordar con una regla, entonces, en el caso
del lenguaje, no podremos justificar el uso significativo de signos ya que no
lograremos estar seguros de que el curso de accion que seguimos en distintos
tiempos, a saber, el empleo de un signo, es consistente con la regla. Este sera
el caso del supuesto usuario de un lenguaje privado. Si varios cursos de accion
son compatibles con una misma regla, y si es imposible presentar un hecho
sobre el hablante que justifique un rumbo de accién como el correcto en virtud
de su comprension del significado de la regla, tal parece que no hay nada que
respalde nuestras acciones regladas. Este es el argumento wittgensteiniano que,
como veremos, supone un duro golpe contra el solipsismo semantico y episte-
moldgico. La idea es que no es posible establecer el significado de un término,
de una expresion linguistica, partiendo de hechos (sensaciones o fendmenos
internos) concernientes a un individuo aislado.

3 Ibid., 1, 243.

4 Saul Kripke, Wittgenstein: reglas y lenguaje privado. Trad. de Alejandro Tomasini. México,
UNAM, 1989.

5 L. Wittgenstein, op. cit., I, 243-315.

8 Ibid., 202.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 71-82.



La critica wittgensteiniana al lenguaje privado @

3. Podriamos reconstruir la concepcién del lenguaje privado esclareciendo sus
presupuestos ontoldgicos, semanticos y epistemoldgicos.”

a) El presupuesto ontolégico consiste en afirmar la existencia de entidades
mentales como S que serian privadas, conocidas y poseidas sélo por el
hablante. Siendo A un hablante cualquiera S seria ontoldgica y episte-
moldgicamente privado.

b) El supuesto epistemoldgico consiste en conjeturar que en la elaboracion
del lenguaje el hablante reconoce, tiene acceso inmediato a la entidad S
(el dolor). Este reconocimiento es imprescindible, en atencién al supuesto
semantico, para poder nombrar la sensacion S como ‘S’.

c) Por ultimo, en el ambito semantico, como tener significado implica la
capacidad de aplicacién reiterada de ‘S’, tendra que poder utilizar reite-
radamente ‘S’. Debe estar seguro de que el uso de ‘S’ en el pasado era
el mismo uso de ‘S’ actual.

Esto en resumen significa creer en: a) el presupuesto ontoldgico de que las
entidades son o pueden ser accesibles con anterioridad a la adquisicién del
lenguaje; b) el modelo epistemoldgico de la evidencia de los datos inmediatos
ala mente y, c) el modelo semantico nomen-nominatum. EI modelo ontolégico
presupone que hay tal cosa como entidades, sensaciones que son privadas, sélo
disponibles para mi;® el modelo epistemoldgico presupone que sdlo la persona
X sabe con certeza inapelable que tiene una sensacion, mientras acerca de las
sensaciones de los demas sélo puede hacer conjeturas ajustandose a lo que el
otro le dice. Por ultimo, el modelo semantico o nomen-nominatum supone que
solo el sujeto que posee la sensacion privada puede nombrarla, al modo de
etiquetado, es decir, presuponiendo la relevancia de la teoria del denotar.®

4. La estrategia de ataque del autor de las Investigaciones a este edificio pue-
de interpretarse como atendiendo a dos frentes. Por un lado, de reduccién al
absurdo, a través de un argumento interno, de los presupuestos que acabamos
de mencionar: desde los propios presupuestos de la propuesta del lenguaje pri-
vado se busca una falla que dinamite la tesis. Y por otro lado, por medio de un

7 El desarrollo que presento sigue la propuesta del Alfonso Garcia Suarez, La légica de la Ex-
periencia. Wittgenstein y el problema del lenguaje privado. Madrid, Tecnos, 1976. Especialmente
capitulos i, IVy V.

8 L. Wittgenstein, op. cit., I, 246, 253, 272.

9 Ibid., I, 256, 258, 261.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 71-82.



@ Maria Teresa Mufoz Sanchez

argumento externo, presenta como correcta su forma de interpretar el lenguaje
de sensaciones, mostrando que los presupuestos de un lenguaje privado no son
falsos sino insensatos. El lenguaje privado se presenta como un absurdo: no
hay posibilidad del lenguaje privado debido a que el significado de los términos
del lenguaje tiene un caracter publico y social.

Desde el punto de vista de Kripke, hay dos preguntas que estructuran el
ataque de Wittgenstein al lenguaje privado: 1) ¢Hay algun hecho respecto
al cual pueda determinarse lo que quiero decir con una expresion linguistica
determinada? Y, 2) ;como puedo saber yo que el uso que yo haga de una ex-
presion linguistica concuerda con el uso que hice de ella en otro tiempo? Nos
serviremos de estas dos preguntas para hilvanar la reconstruccion del ataque
wittgensteiniano. Veamos la estrategia de ataque al modelo nomen-nominatum,
que nos permitira dar respuesta a la primera pregunta de Kripke.

Al respecto sefiala Wittgenstein que es insensato pretender darle un valor
semantico a las sensaciones privadas. La existencia de sensaciones y caracte-
rizacion seria, de ser problema, un asunto empirico no légico-conceptual. Esos
fendmenos mentales son irrelevantes para explicar la significacion del concepto.
Veamos la ilustrativa metafora wittgensteiniana:

Si digo de mi mismo que yo sé solo por mi propio caso lo que significa la
palabra “dolor” —; no tengo que decir eso también de los demas? ;Y cémo
puedo generalizar ese Unico caso tan irresponsablemente?

Bien, juno cualquiera me dice que él sabe lo que es dolor sélo por su propio
caso! —Supongamos que cada uno tuviera una caja y dentro hubiera algo que
llamamos “escarabajo”. Nadie puede mirar en la caja del otro; y cada uno dice
que él sabe lo que es un escarabajo solo por la vista de su escarabajo. —Aqui
podria muy bien ser que cada uno tuviese una cosa distinta en su caja. Si,
se podria imaginar que una cosa asi cambiase continuamente. —; Pero y si
ahora la palabra “escarabajo” de esas personas tuviese un uso? —Entonces
no seria el de la designacion de una cosa. La cosa que hay en la caja no
pertenece en absoluto al juego del lenguaje; ni siquiera como un algo: pues
la caja podria incluso estar vacia. —No, se puede “cortar por lo sano” por la
cosa que hay en la caja; se neutraliza, sea lo que fuere.

Es decir: si se construye la graméatica de la expresion de sensacion segun
el modelo de “objeto y designacion”, entonces el objeto cae fuera de consi-
deracién por irrelevante.°

10 Jbid., 1, 293.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 71-82.



La critica wittgensteiniana al lenguaje privado @

En cuanto al modelo ontoldgico," atendiendo a la metafora que se expone
en el paragrafo arriba citado, podemos concluir que Wittgenstein no niega la
existencia de fendmenos o realidades mentales, pero éstos son irrelevantes para
la significacion y ademas sin calificar ontoldgicamente, '? ya que su “calificacion
ontoldgica” es siempre posterior a una practica lingistica.'s

Respecto al ambito epistémico, consecuentemente, aun aceptando que
la sensacion S sea nombrada como ‘S’ resulta imposible el reconocimiento
sujeto-objeto.'* Ademas este modelo epistemoldgico no es ni siquiera lo que
obra en el uso de los conceptos: aceptando que el nombre ‘S’ sea posterior al
conocimiento de S y que el individuo X lo usase como tal, todos los criterios de
significacion para ‘S’ serian subjetivos. Una justificacion epistémica apoyada
en criterios subjetivos carece de valor.

Respecto a la segunda pregunta que plantea Kripke: ¢, como puedo saber yo
que el uso que yo haga de una expresion linglistica concuerda con el uso que
hice de ella en otro tiempo? EI hablante no puede reidentificar desde la nada,
esto es desde su espacio privado, lo identificado, lo reconocido como ‘S’.

Imaginemos este caso. Quiero llevar un diario sobre la repeticion de una deter-
minada sensacién. Con este fin la asocio con el signo “S” y en un calendario
escribo este signo por cada dia que tengo la sensacion. —En primer lugar
observaré que no puede formularse una definicién del signo. —jPero aun
puedo darme a mi mismo una especie de definicion ostensiva!l —; Cémo?,
¢ puedo sefalar la sensaciéon? —No en el sentido ordinario. Pero hablo, o
anoto signo, y a la vez concentro mi atenciéon en la sensacién —como si
sefalase internamente. —; Pero para qué esta ceremonia?, jpues solo algo
asi puede ser! Una definicion sirve por cierto para establecer el significado de
un signo. —Bien, esto ocurre precisamente al concentrar la atencion; pues,
por ese medio, me imprimo la conexién del signo con la sensacién. “Me la
imprimo”, no obstante, solo puede querer decir: este proceso hace que yo
me acuerde en el futuro de la conexion correcta. Pero en nuestro caso yo no
tengo criterio alguno de correccion. Se querria decir aqui: es correcto lo que
en cualquier caso me parezca correcto. Y esto sélo quiere decir que aqui no
puede hablarse de ‘correcto’."®

" Ibid., 1, 282-315.

"2 Ibid., 1, 262, 263 y 275.

3 Ibid., 1, 257, 292, 305-307.
4 Ibid., 1, 1, 295.

'S Ibid., 1, 258

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 71-82.



ZS) Maria Teresa Mufoz Sanchez

Asi, la critica a la posibilidad de un lenguaje privado se basa en primer lu-
gar en un argumento interno: la memoria es falible y como el lenguaje privado
es “interno” no podria haber correccién posible en el uso del lenguaje ante un
posible fallo. No hay nada que asegure que el significado de un término ‘S’ es
idéntico al de ‘S’ en un tiempo posterior.

En segundo lugar, un argumento externo: no hay posibilidad de un lenguaje
privado debido a que el significado tiene un caracter publico y social. Los crite-
rios de justificacién tanto epistémica como semantica deben ser publicos. Los
criterios de uso de los términos, las reglas, vienen dados en nuestras formas
de vida. No accedemos a ellos de forma intelectual, accedemos a ellos al asu-
mir una conducta linguistica, lo que implica ademas del entrenamiento en la
aplicacion de criterios de uso o reglas, la insercidon en unas formas de vida. No
se requieren condiciones necesarias y suficientes que determinen, que fijen,
el “significado” de un término, sino condiciones de asertabilidad, esto es, una
conexion ineludible entre los contextos de uso de un término, las formas de
vida, y las reglas que articulan dichos usos.

Los criterios de uso de los términos, de seguimiento de reglas no tienen que
ser pensados bajo el influjo de la idea de condiciones de verdad; podemos re-
currir a anteriores usos, a consultar con otro hablante, a observar a los demas.
No hay otra garantia posible.

Desde una perspectiva externa, Wittgenstein sefiala que no es posible un
lenguaje a menos que acudamos a criterios de uso, publicos y compartidos,
es decir, a menos que recurramos a las condiciones de asertabilidad. Las pa-
labras de sensacién son significativas para mi no porque exista una sensacion
privada a la que le puse nombre, sino porque en las formas de vida en las que
esta inserto dicho lenguaje cobran sentido. Finalmente no nos queda mas
que apelar a nuestra historia natural y nuestras formas de vida. Hablar un len-
guaje es compartir, ser parte de unas formas de vida que son aceptadas, son lo
dado. Hemos de entender que el afan por aclarar el significado de un concepto
no puede satisfacerse mas que mostrando sus diversas aplicaciones, nunca
apelando a lo comun, la esencia del concepto. Se trata entonces de mostrar
cdmo en el uso de los conceptos de sensacion, no es posible prescindir de su
funcidn practica y comunicativa y, por tanto, intersubjetiva. No es posible dejar de
lado el papel de los otros tanto en la conformacion del lenguaje de sensaciones
y de la subjetividad como en la conjuncion de los significados de los contenidos
lingliisticos, en términos de los cuales se presenta esa interioridad.®

'6 Salma Saab, “El problema del auto-engafio y el modelo de niveles de creencias”, en Mariflor
Aguilar, coord., Limites de la subjetividad. México, Fontamara/uNAM, 1999, pp. 33-47.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 71-82.



La critica wittgensteiniana al lenguaje privado @

De acuerdo con Wittgenstein:

a) Las palabras de sensacion (todo lo que afecta al mundo experiencial) no
se aprenden por definicion ostensiva, ni equivalen a un nombre.

b) El uso de estas palabras es expresivo y su ensefianza y aprendizaje con-
siste en sustituir, por ejemplo, un grito por una conducta linguistica.'”

5. La equivocacion que se ha puesto de manifiesto a lo largo de este articulo es
la del enfoque mentalista egocéntrico tradicional que considera el yo y los es-
tados internos como intuiciones indubitables de acceso restringido a la primera
persona que, en el ambito semantico, sirven de garantia para determinar el
significado de los términos de un supuesto lenguaje privado. Todo lo atribuible
al espacio mental sélo cuenta con un testigo, el yo; la persona que se atribuye
el Estado y establece una relacién denotativa entre el nombre que le atribuye y
dicho Estado, por la cual pretende establecer el significado de sus expresiones
privadas. Ahora bien, como hemos visto, este Unico testigo no puede servirnos
como garante ni del conocimiento ni del lenguaje. No es posible establecer el
significado de un término, de una expresion linguistica, partiendo de hechos
(sensaciones o fendmenos internos) concernientes a un individuo aislado.

El argumento presentado supone un ataque frontal al modelo cartesiano, al
solipsismo semantico y epistémico. De acuerdo a la concepcion wittgensteiniana
podriamos decir que los signos externos, los comportamientos, pueden servir
al otro para inferir o mas bien, para poder usar correctamente los conceptos.
Sin que esto suponga, en ningun caso caer en el conductismo, que niega la
existencia de entidades mas alla de lo que observamos en el comportamiento
corporal. Son criterios de uso los que estan siendo aqui cuestionados:

El signo caracteristico de lo mental parece ser el que se lo ha de adivinar en al-
gun otro a partir de algo externo y sélo/ se lo conoce a partir de uno mismo.

Pero cuando una reflexién escrupulosa hace que este punto de vista se
disipe como si de humo se tratase, lo que resulta entonces no es que lo interno
es algo externo, sino que “externo” e “interno” ya no valen como propiedades
de la evidencia. “Evidencia interna” no quiere decir nada y, por lo tanto, tam-
poco “evidencia externa”.'8

En el modelo cartesiano tradicional se ha venido produciendo una absolu-
tizacion del uso psicolégico del concepto de “yo”. Se aisld el uso psicoldgico,

17 L. Wittgenstein, op. cit., 1, 244-300, 304, 307.
'8 L. Wittgenstein, Ultimos escritos sobre filosofia de la psicologia. Madrid, Tecnos, 1996.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 71-82.



@ Maria Teresa Mufoz Sanchez

se supuso (recordemos la Tercera Meditacion cartesiana) que podriamos tener
usos psicoldgicos sin tener los demas usos'. Las cuestiones que proyecta el
solipsismo, planteando el problema en términos tanto epistemolégicos como
semanticos, no son, como veremos, un problema empirico sino normativo.

Tras el ataque wittgensteiniano, no tiene sentido pretender que la justificacion
de creencias es posible gracias a un acceso directo a la idea o pensamiento con-
tenido en la mente. De manera que, se presenta como un sinsentido el caracter
de fundamento que se le atribuyen a las creencias privadas en el modelo carte-
siano. Pierde también pertinencia la oposicién entre lo interno y lo externo co-
mo criterio de justificacion de creencias y, consecuentemente, como justificacion
de la posibilidad de un lenguaje privado. Desde la lectura que propongo de las
Investigaciones filosdficas, una expresion linglistica soélo tiene significado en
la medida en que se encuadra en un contexto linguistico, en una comunidad de
certezas. El significado no corresponde a la existencia de entidades, sino que
esta en funcion del uso asumido, mismo que se encuentra normado por una
serie de reglas. Es la practica de los hombres la que dota de significado a los
términos al aceptar o rechazar dichas reglas.

Un modelo de normatividad alternativo

6. El modelo epistemoldgico cartesiano que analizamos al inicio, se caracteriza
por presentar la justificacion como un proceso por el cual se evalua la calidad
de la evidencia que posee un sujeto para apoyar sus creencias. Desde esta
perspectiva, la normatividad que rige el conocimiento se cifra en el supuesto
de que la justificacion de creencias es posible gracias a un acceso directo a la
idea o pensamiento contenido en la mente, que es un espacio interno. La lectura
que propongo de las Investigaciones filosoficas, y en concreto de las secciones
dedicadas al problema del lenguaje privado supone apostarle a un modelo de
normatividad completamente diferente. De acuerdo con dicho modelo epistémico
y semantico, la relacion entre el lenguaje y el mundo es de caracter normativo
en un doble sentido: por un lado, se considera como un supuesto irrenunciable
para que nuestros conceptos sean significativos que existe un mundo en el cual
nuestras practicas son significativas; y por otro lado, ese mundo, que funciona

9 Una critica a este mito desde posiciones afines es la que plantea Donald Davidson, “El mito
de lo subjetivo”, en Mente, mundo y accién. Trad. e introd. de Carlos Moya. Barcelona, Paidés,
1992, pp. 51-71.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 71-82.



La critica wittgensteiniana al lenguaje privado @

como un “constrefiimiento racional externo” para el uso de nuestros conceptos,
depende de nuestras practicas, creencias y juicios.

En su intento por dar cuenta de esta relacion normativa, McDowell?° sefiala
que la filosofia se encuentra presa del dilema fundacionalismo/coherentismo:
desde la perspectiva fundacionalista, apelando a lo “dado” se obtiene un cons-
trefiimiento externo al pensamiento, pero dicho constrefiimiento es no conceptual
y, por lo tanto, no es racional. En cambio, desde la perspectiva del coherentis-
mo, la experiencia solamente es relevante en tanto fuente causal de nuestras
creencias, con lo que desaparece cualquier contacto con el mundo y cualquier
constrefiimiento externo al pensamiento. La solucion de McDowell frente a este
dilema consistira en rechazar el excesivo cientificismo naturalista y concebir
a la experiencia —al mundo— como conceptualmente estructurada para que
funcione como el constrefiimiento racional y externo al pensamiento. En esto
estoy de acuerdo con McDowell, sin embargo no comparto su empirismo minimo,
considerado por algunos un realismo de sentido comun. El constrefiimiento que
propongo, a diferencia de McDowell,?! se apoya en el caracter social del lenguaje.
De manera que se encuentra mas proximo a la concepcion de responsabilidad
hacia los otros que propone Robert Brandom, quien concibe la normatividad
no como “responsabilidad hacia el mundo”, sino como responsabilidad de los
seres humanos los unos con los otros. En el modelo de Brandom, toda fuente
de justificacidon es social. En Making It Explicit, Robert Brandom sefiala que
las inferencias son los mecanismos para la transmision de justificacion, sin
embargo, también reconoce que la justificacion puede ser transmitida por co-
municacion deferencial, es decir, por el testimonio de otra persona.?? Asi, para
responder a la pregunta ;como es posible dar razén del contenido empirico de
nuestras creencias y juicios?, o en los términos de este articulo, scémo pue-
do garantizar el significado de los términos?, no necesito apelar a un dato
conceptualmente puro, sino que parto de que toda nuestra experiencia esta
estructurada gramaticalmente, de forma que evito tanto la caida en el Mito de
lo Dado; como en el Mito de la Construccion?® o coherentismo que afirma solo
una creencia puede justificar otra creencia. Si bien admito esto ultimo, lo que

20 VVéase J. McDowell, Mind and World. Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1994.

21 Véanse también las criticas a MacDowell que comparto con Richard Rorty, “La idea misma
de una responsabilidad humana hacia el mundo: la versién del empirismo de John McDowell”, en
Verdad y progreso. Trad. de Angel Manuel Faerna. Barcelona, Piadds, 2000, pp. 183-201.

22 \/éase Robert Brandom, Making It Explicit. Reasoning, Representing, and Discursive Com-
mitment. Cambridge Mass., Harvard University Press, 1994, cap. 3.

23 Recupero esta expresion de Carlos Pereda quien la utiliza en “; Qué es el mundo?”, versién
en fotostaticas.

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 71-82.



La critica wittgensteiniana al lenguaje privado @

me permite integrar una nocion de justificacion ajena al coherentismo es la idea
de comunidades de certezas, esto es, el recurso a la comunidad de hablantes
y a la practica compartida. Se modifica asi el papel que se otorga al contenido
empirico de nuestras creencias, sin renunciar a éste. Como vimos en la critica
a los presupuesto ontoldgico y epistemolégico del lenguaje privado. El mundo
compartido es la causa de dicho contenido pero no juega ningun papel a nivel
de la justificacién epistémica. El rol de la justificacion lo juegan las practicas so-
ciales en un contexto dado, en unas formas de vida y articuladas en juegos de
lenguaje.

Fecha de recepcion: 20/08/2008
Fecha de aceptacion: 12/01/2009

EN-CLAVES del pensamiento, afio lll, nim. 5, junio 2009, pp. 71-82.



