EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio XI, ndm. 21, enero-junio, 2017, pp. 61-76

ALCANCES Y LIMITACIONES DE LA NO-VIOLENCIA.
CRITICA DESDE PAUL RICOEUR Y LA PERSPECTIVA
POSITIVA DE LA CONSTRUCCION DE PAZ

Scope and Limitations of non-violence.
A Critique from Paul Ricoeur’s position and the
Positive Perspective of Peace Building

Heidi Alicia Rivas*
Rolando Picos Bovio**

Resumen: Los movimientos no-violentos caracterizados principalmente por la no cola-
boracion y la resistencia a practicas violentas desarrolladas en multiples niveles han
contribuido significativamente a poner un alto a guerras y sistemas opresores. No obs-
tante, cabe preguntar si han, consecuentemente, contribuido en la construccion de la
paz. El presente articulo, centrado en la figura de Gandhi, busca reflexionar acerca de
los aportes generales de la no-violencia en los cambios historicos. Lo anterior articulado
a través de la critica e interpretacion que Paul Ricoeur realiza a la injerencia que estos
movimientos tienen en la intrincada relacion entre politica y violencia.

Palabras clave: no-violencia, violencia, politica, Gandhi, paz.

Abstract: Nonviolent movements mainly characterized by not taking part in and resist-
ing violent practices developed no multiple levels have had a significant contribution in
putting an end to wars and oppressive systems. However, it is worth asking whether they
have, consequently, contributed to the construction of peace. This article, centered on
Gandhi, reflects upon the general contribution of nonviolence for historical changes ar-
ticulated through Paul Ricoeur’s critique and interpretation of the influence of these move-
ments in the intricate relationship between politics and violence.

Keywords: Nonviolence, violence, politics, Gandhi, peace.

* Estudiante de Doctorado en Filosofia, Universidad Auténoma de Nuevo Leodn,
mora_ada@hotmail.com.

** Docente de la Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Auténoma de Nuevo Leon,
rpicosbovio@yahoo.com.mx.

RECEPCION: 02/06/2016 61 ACEPTACION: 07/11/2016



Origenes de la no violencia: Gandhi y la resistencia ante el mal

La busqueda del origen tiene un doble fondo, el primero, relativamente facil de
reconocer, consiste en la coyuntura histérica que vio nacer el movimiento de re-
sistencia de Gandhi y los indios en Sudafrica, empero, la descripcion de esa si-
tuacion histérica no plantea a profundidad de donde proviene la oposicion vy,
principalmente, tampoco da razones por las cuales se optd por medios no-vio-
lentos para contrarrestar la violencia. ;De dénde proviene el poder de la opo-
sicién y la resistencia a responder a la violencia con violencia? Es decir, ;como
describir esa doble no colaboracion que consiste en detener el movimiento de
caida en espiral de la violencia?

Artur Domingo i Barnils sefala’ que los métodos de Gandhi —satyaghama
y ahimsa— provienen de una intima trasformacién personal que consolid6é en
él la propuesta de la desobediencia activa, es decir, que se admitia que para
poder realizar transformaciones sociales duraderas era preciso, en primera ins-
tancia, tener una actitud activa frente al poder y, en el mismo nivel, realizar
cambios individuales coherentes con los medios de confrontacién. El ahimsa,
término en sanscrito que ha sido interpretado de manera amplia como no-vio-
lencia, promueve en un sentido mas profundo la abstencion de todo mal, pero
principalmente de aquél que se puede causar. Para resistirse al mal, es preciso
vivir en concordancia con Satya, es decir, con la verdad. De esta tesis se des-
prende tanto el caracter individual como el social de la no-violencia.

Al seleccionar estos preceptos, Gandhi present6 el origen existencial —no
histérico— de la resistencia, que consiste en reconocer la debilidad humana
ante la capacidad de la violencia. Sin embargo, advierte que ello no define, en
ultima instancia, la naturaleza humana. Por el contrario, la no-violencia proviene
de la fuerza interior espiritual que devela el profundo deseo de vivir en armonia.
Thomas Merton comenta que para Gandhi la no-violencia es: “el mas eficaz de
los principios de la accién social puesto que concuerda con la verdadera natu-

1 Artur Domingo i Barnils, “El pacifismo de Gandhi, revolucion social y transformacion indivi-
dual”, en Filosofia de la paz, eds. Francisco Fernandez Buey, Jordi Mir y Enric Prat (Barcelona:
Icaria, 2010), 127.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio XI, nim. 21, enero-junio, 2017, pp. 61-76 : 62.



Alcances y limitaciones de la no-violencia. Critica desde Paul Ricoeur

raleza del hombre y se corresponde con sus deseos innatos de paz, justicia,
orden, libertad y dignidad humana”.2

El supuesto de que el ser humano prefiere la paz por encima de la guerra
puede ser asimismo fuente de violencia, o al menos de su administracion,
como puede observarse en las tesis contractualistas de Hobbes, para quien el
temor a la muerte es fuente de pacificacion. En este sentido, se advierte que
el deseo de paz puede promover dos procederes divergentes: el primero, con-
siste en elegir medios violentos que conducen a la guerra y el sometimiento; el
segundo, como contraparte, la de optar por medios no-violentos que procuraran
el respecto y la justicia.

A la conocida consigna belicista de “si deseas la paz preparate para la
guerra”, es necesario cuestionar si la eleccion de medios violentos no es capaz
de corromper el fin mas puro que se desea lograr. Dicho en otras palabras,
¢, acaso la paz no se ve comprometida en la medida en que los medios con los
que se persigue no son ellos mismos pacificos? Gandhi sefiala esta profunda
incongruencia es por al referirse a la fuerza espiritual de la no-violencia, ya que
reconoce en la violencia una fuerza corruptora y degradante, que coloca al ser
humano en el seno de la destruccion. Gandhi sefiala que, a pesar de esta
evidencia,

Los seres humanos han intentado continuamente justificar la violencia y la guerra
argumentando que la autodefensa es indispensable. Siempre ha existido un acuer-
do en torno a la regla segun la cual a la violencia de quien agrede soélo se puede
responder con la violencia aun mas fuerte de quien se defiende. De esta manera,
los hombres de todo el mundo se han lanzado en una incesante carrera de arma-
mentos, y aun no se vislumbra el amanecer del dia en que la espada sera susti-
tuida por el arado.3

Los medios que se eligen para llegar a la paz podrian promover ya sea
escenarios de tregua o verdaderos espacios de justicia y dignidad. Se advierte
entonces que, mientras la violencia corrompe y compromete la existencia del
ser humano, la no-violencia parte del reconocimiento del préjimo y de su sufri-
miento. Pero, ¢ como configurar posiciones positivas acerca de la no-violencia
cuando la valoracién y justificacion de la violencia se realiza incluso en las
mentes mas humanistas de nuestros tiempos? ;Acaso no se valora positiva-
mente la violencia cuando ésta se encarna en la idealizada figura del héroe?
¢, Qué es entonces el no-violento ante la imagen del revolucionario? En compa-

2 Thomas Merton, Gandhi y la no-violencia. Una seleccion de los escritos de Mahatma Gan-
dhi. (Barcelona: Oniro, 1998), 55.
3 Mahatma Gandhi, Palabras para la paz (Santander: Sal Terrae, 2001), 47.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio XI, nim. 21, enero-junio, 2017, pp. 61-76 : 63.



Heidi Alicia Rivas / Rolando Picos Bovio

racion con el aguerrido revolucionario, se entiende al no-violento bajo el criterio
de la debilidad, de la pasividad o interpretado como un yogui, es decir, como
un “puro aislado del mundo”. Esta ultima lectura puede observase en la base
de la interpretacion que Paul Ricoeur realiza en el articulo “El hombre no-vio-
lento y su presencia en la historia”,4 de la que se hablara mas adelante. A esta
posible lectura que coloca al no-violento en la pasividad, Gandhi sefala: “La no
colaboracién no es una disposicion pasiva. Es un estado de actividad febril. Es
mas actividad que la resistencia activa o la violencia”.5 Desde esta perspectiva,
la lucha no-violenta proviene de la valentia de quienes se oponen a las injusti-
cias y sacan de la humanidad la fuerza de la verdad, del amor. La heroicidad
del no-violento reposa en la resistencia ante sistemas opresores y a la justifica-
da y alentada respuesta violenta en sociedades belicistas.

La resistencia no-violenta realiza la rebelion negandose, en primera instan-
cia, a la venganza, al odio y a la maldad. De ahi que Gandhi afirme que este
camino se recorre con paciencia, pues implica una profunda transformacion
personal. En este punto, cabe retomar la interrogante planteada en las lineas
anteriores del origen de la resistencia: si bien, se ha indicado que ella proviene
de la fuerza interior, ésta a su vez emerge de la naturaleza humana dual que
ubica a la violencia en un rasgo corporal o bioldgico y a la no-violencia del lado
de la espiritualidad, de la razén. Bajo estos supuestos, Gandhi propone una
suerte de adiestramiento del cuerpo a través del espiritu radicalizando la Satya
a nivel personal, de ahi sus practicas de ayuno, abstinencia sexual o desapego
material. ;No representa, en todo caso, esta radicalizacién una especie de
constatacion de que la no-violencia redondea mas la figura del santo que la del
luchador social? La respuesta que puede ensayarse desde el pensamiento de
Gandhi, consistiria en que no existe una diferencia entre el interior y el exterior,
es decir, que las acciones personales conforman una vision e interpretacion de
lo social, lo cual significa que ante las exigencias antes mencionadas de la no-
violencia, de dénde provendria la valentia si no fuera por la certeza de un co-
razén espiritualizado, o sea, entrenado en la resistencia.

La lucha no-violenta constituye una posibilidad humana que emerge de la
capacidad de conformar humanidad, es decir, de la capacidad de empatizar con
el dolor ajeno, asi pues, se entiende que el projimo no constituye ni antropolo-
gica ni ontolégicamente un enemigo inmediato, sino otro ser humano que sufre.
En este sentido, Gandhi afirma que no es la espada sino el dolor lo que carac-
teriza a la humanidad, a pesar del adiestramiento en la violencia al que el ser

4 Paul Ricoeur, “El hombre no violento y su presencia en la historia”, en Historia y verdad
(Madrid: Encuentro, 1990), 207-216.
5 Gandhi, Palabras para la paz, 53

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio XI, nim. 21, enero-junio, 2017, pp. 61-76 : 64.



Alcances y limitaciones de la no-violencia. Critica desde Paul Ricoeur

humano ha estado sometido. Aun con la certeza de un corazén valiente, y
evidenciada la heroicidad de estar al frente de la resistencia, puede cuestionar-
se acerca de si el no-violento actua o contribuye a la transformacion social; esto
es, si la no violencia representa una voz fuerte y opcion real para la realizacion
de la paz. ;Cémo ocurriria en todo caso dicha trasformacion en sociedades
narradas y conformadas a través de la accion violenta?

Para pretender dar cuenta de las aportaciones de la no-violencia es nece-
sario comprender que ella se desarrolla como contrapartida de estados en los
que la politica reconoce en la violencia instrumentos de control y poderio, sobre
todo cuando el Estado esta proximo a perder el poder. En este caso, es preciso
entender que la no-violencia se presenta como una accioén contraria al poder y
a la violencia, y como tal, contraria al proceder del Estado. ;Cémo debemos
entonces comprender la intrincada relacion entre Estado y violencia? ¢Puede
el ser humano concebirse a si mismo y a su historia al margen de procederes
politicos que justifican permanentemente los medios violentos?

Ricoeur: el mal y la no-violencia como respuesta

Paul Ricoeur realiza diversas menciones a las acciones no-violentas, pues pa-
rece comprender que hay en ellas una posibilidad de enfrentar el mal que afec-
ta a los seres humanos. Asi lo sefala al final de su libro El mal. Un desafio a la
filosofia y a la teologia:

No quisiera aislar estas experiencias solitarias de sabiduria de la lucha ética y
politica contra el mal en torno al cual pueden consagrarse todos los hombres de
buena voluntad. En relacién con esta lucha, tales experiencias son, como las ac-
ciones de resistencia no violenta, anticipaciones —en forma de parabolas— de
una condicién humana en la cual, una vez suprimida la violencia, quedaria al
desnudo el enigma del verdadero sufrimiento, del sufrimiento irreductible.®

La no-violencia se articula, en este punto, como la capacidad de resistir y
confrontar el mal, como bien se observa en las tesis de Gandhi. Pero también
se describe que este tipo de luchas estan dirigidas a un tipo especifico de mal
o de sufrimiento, es decir, que a diferencia del movimiento ghandiano, la no-
violencia no encara todas las variantes del mal, sino que ataca un cierto sufri-
miento y, advierte Ricoeur, después de suprimir la violencia se abre el profundo
horizonte del mal. Por esta razén no cabe disociar el tema de la violencia y las

6 Paul Ricoeur, El mal. Un desafio a la filosofia y a la teologia (Buenos Aires: Amorrortu,
2007), 67.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio XI, nim. 21, enero-junio, 2017, pp. 61-76 : 65.



Heidi Alicia Rivas / Rolando Picos Bovio

perspectivas amplias acerca de la maldad y sus rostros. ;Cémo se puede dar
cuenta del mal en general y de la violencia en particular?

La filosofia del mal surge de la base de una antropologia de la falibilidad,
esto es, de una interpretacion del humano como débil, expuesto y despropor-
cionado, de ese modo, él no puede presentarse con el control de todas sus
decisiones. Ricoeur comparte con Gandhi la perspectiva de un corazén débil
que, para el indio, reclama una purificacion rumbo a una mejor version de si
mismo, aquella que desea la paz. No obstante, en Ricoeur no esta esa otra cara
que propone una naturaleza buena, susceptible de ser corrompida, sino la vision
de un ser humano expuesto al mal. Pero no se debe creer que se trata de una
exposicion en el sentido de una exterioridad del mal, sino desde la perspectiva
en la cual el ser humano opta por hacer efectiva la capacidad del mal. En este
punto, cabe hacer mencién de la manera con la que Ricoeur cierra “El hombre
falible” e inaugura, a su vez, la Introduccién a la simbdlica del mal, en donde
sefiala la paradoja del mal que consiste en mostrar que éste encuentra su origen
en la debilidad y, no obstante, “el mal no procede de la debilidad sino porque
se pone”.” Dicha paradoja consiste entonces en que, a pesar de que proviene
de la libertad del ser humano, esta libertad es, al mismo tiempo, sierva, es decir,
culpable: “El mal compete, por el contrario, a una problematica de la libertad.
Intrinsecamente. Por eso se puede ser responsable de él, asumirlo, confesarlo
y combatirlo”.8 El mal se pone en el mundo, no sélo por la desproporcion del
ser humano, sino porque se abre la ocasion para cometer o padecer el mal.

La doble cara del mal fue abordada por Ricoeur en el texto El mal. Un de-
safio a la filosofia y la teologia. En él sefiala que uno de los grandes problemas
de las variadas teorias respecto al tema consiste en que en el concepto de “mal”
se agrupan fendmenos diversos como el sufrimiento, el pecado o la muerte, lo
cual impide abordar con claridad la distincién entre el mal padecido y el mal
cometido, expresiones de la diferencia que existe entre el pecado y el sufrimien-
to. El mal padecido como sufrimiento se comprende como una réplica al mal
cometido, de esa manera se expresa el caracter de victima en tanto que se
siente presa del mal de otro ser humano: “una causa principal de sufrimien-
to es la violencia ejercida por el hombre sobre el hombre: en verdad, obrar mal
es siempre dafar a otro directa o indirectamente y, por consiguiente, hacerlo
sufrir; en su estructura relacional —dialdgica— el mal cometido por uno halla
su réplica en el mal padecido por el otro”.?

7 Paul Ricoeur, “El hombre falible”, en Finitud y culpabilidad (Madrid: Trotta, 2011), 164.
8 Ipbid., 15.
9 Ricoeur, El mal..., 26.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio XI, nim. 21, enero-junio, 2017, pp. 61-76 : 66.



Alcances y limitaciones de la no-violencia. Critica desde Paul Ricoeur

El tratamiento igualitario que tanto la filosofia como la teologia dan al sufri-
miento y al pecado, hace suponer que ambos fenémenos pueden ser compren-
didos al interior del enigma del mal ético como mal radical, empero, la victima
se niega a ser comprendida desde esta vision ya que no se encuentra conforme
con el ciclo del mal padecido y la retribucion. Entonces, ¢,cual es la via a través
de la cual sea posible pensar el mal? ;Como introducir en ello el balance que
en atencién al mal padecido pueda resarcirse o superarse al margen de la cul-
pabilidad?

Resalta entonces que ni teologia, ni filosofia han meditado a cabalidad los
alcances sociales del mal, razén por la cual es necesario pensarlo desde la
politica. Unicamente a partir de una lucha practica en su contra puede hacerse
frente al mal, ya que: “antes de acusar a Dios o de especular sobre un origen
demonico [sic] del mal en Dios mismo, actuemos ética y politicamente contra el
mal”.10 Toda accién acometida en contra del mal, sea desde un aspecto ético o
politico, debe intentar reducir la violencia para que de esa manera sea posible
disminuir el sufrimiento. s Cudles acciones podrian propiciar el encaramiento del
mal? ¢ Cémo es posible, en todo caso, hacer frente a la violencia con el fin de
frenar el sufrimiento ajeno?

Estas preguntas resultan de radical importancia ya que en versiones retri-
bucionistas tanto del Estado como de la historia, hacen suponer que el dafio
resarcido es suficiente para borrar el mal, inducen a pensar en una violencia
justificada, con fines de desarrollo, de ahi el sentido de las denominadas “victi-
mas colaterales”. No obstante, sefiala Ricoeur, en versiones de este tipo la
victima casi siempre es ignorada o dejada en el anonimato, “la disociacion entre
consuelo y reconciliacion efectuada por la filosofia de la historia ha pasado a
ser un gran motivo de perplejidad: cuanto mas prospera el sistema, mas mar-
ginadas quedan las victimas”.11

Se observa que la filosofia del mal de Ricoeur realiza un trayecto que va de
lo simbdlico a lo politico. En el primero, se evidencia el paso o la decisién del
mal; se reconoce el caracter de la culpabilidad y se confirma el caracter dual
del mal: el mal padecido y el mal cometido. De este ultimo aspecto se medita
acerca de la violencia como mal cometido y la responsabilidad que como seres
humanos tenemos ante la accion y nuestra correspondiente responsabilidad de
resarcir el dafo causado. Se observa ademas una profunda cercania con las
ideas descritas en el apartado anterior, y coinciden en que la no-violencia es
una posicion de resistencia al mal. De acuerdo con Antoni Soler, para Gandhi
“la rebelién es la accidn, el respeto es la actitud. La rebelién contra el mal, el

10 pid., 61.
11 Ibid., 52.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio XI, nim. 21, enero-junio, 2017, pp. 61-76 : 67.



Heidi Alicia Rivas / Rolando Picos Bovio

dolor, el sufrimiento, la injusticia, la opresion, especialmente cuando afecta a
otros, en una responsabilidad indeclinable”.’2 Entonces, para ambos autores
—Gandhi y Ricoeur— el mal es el verdadero punto de combate. Pero, ¢,qué tipo
de acciones son necesarias para otorgar un lugar adecuado a la vivencia del
mal en su correspondiente dualidad? De acuerdo con Ricoeur, solo las acciones
ético-politicas obran contra el mal y una de las formas de resistencia al mal es
la lucha no-violenta. No obstante, hasta qué punto es efectiva la accion no-
violenta contra el mal?, y 4 cdmo y en donde opera la resistencia no-violenta en
una vision de la politica y la historia trazada por la violencia?

Politica y violencia: el sin-sentido de la no-violencia

La vinculacion entre politica y violencia puede remitirse con mayor claridad a la
modernidad y sirve de justificacion para la creaciéon de teorias de tipo contrac-
tualistas, en tanto que, a través de ellas, se permite una cierta pacificacion como
administracion de la violencia. Esta interpretacion promovié indagaciones acer-
ca del papel que la violencia juega en el Estado, asi como para con los ciuda-
danos. Pareceria que el Estado, en su interpretacion moderna, es imposible sin
el origen violento de las relaciones humanas, razén por la cual permanece de
manera latente la posibilidad del uso de la violencia. No obstante, Ricoeur no
asume como tal esta idea, es decir, aunque no rechaza la idea de que la poli-
tica es el espacio de aparicién de la violencia, ya que el poder tiene un caracter
coercitivo, considera para la politica otras posibilidades pues no reduce el
poder al uso de la fuerza. Es cierto que Ricoeur da cuenta de que existe una
paradoja en la politica mientras afirma que el mal politico no puede proceder mas
que de la racionalidad politica: “el mal mayor va unido a la racionalidad mayor”,'3
por tanto, como ya se expuso, las victimas del mal quedan marginadas; asumi-
das por el progreso del Estado.

El pensador francés parte de la idea de que el concepto de fuerza (poder)
no abarca toda la conceptualizacion del Estado puesto que puede ser compren-
dida también como forma. Esta doble actuacion fue evidenciada tanto filoséfica
como existencialmente por Ricoeur, ya que como prisionero de guerra obser-
vd como ocurre la union entre fuerza y derecho, cuyo mejor ejemplo es el tota-
litarismo y, ademas, reforzé su idea de que el Estado, como forma, debe
meditar acerca de las condiciones de derecho que permiten al ser humano vivir

12 Antoni Soler Ricart, “Gandhi y la no violencia”, en Pensamiento pacifista, ed. Enric Prat
(Barcelona: Icaria, 2004), 59.
13 Paul Ricoeur, “La cuestion del poder”, en Historia y verdad, 231.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio XI, nim. 21, enero-junio, 2017, pp. 61-76 : 68.



Alcances y limitaciones de la no-violencia. Critica desde Paul Ricoeur

con justicia y dignidad. En situaciones de vida como las experimentadas por
Ricoeur se hacen patente el mal como capacidad de hacer dafo, esto es, como
mal cometido pues se reconoce la ocasion para hacer sufrir a otros y el terrible
control que se tiene sobre el derecho fundamental de la vida. Sin embargo, el
dominio de la violencia del Estado no se reserva al caracter coercitivo, sino
que ejecuta el poder/la fuerza al dominio de la vida del ciudadano, aspecto que
Ricoeur considera fundamental restringir. Desde la perspectiva de la no-violen-
cia la no colaboracién es precisamente la resistencia al dominio absoluta de la
vida, no unicamente por el caracter punitivo que pudiera establecerse a través
de la ley, sino por el espacio de control acerca de motivaciones, acciones y
quehaceres cotidianos, por ello, sefiala Gandhi que “el primer principio de la
accion no violenta es la no cooperacion con todo aquello que sea humillante”. 14
Nétese aqui la interpretacion del sufrimiento a través de practicas que sobajen
la dignidad de la persona en su voluntad y corporeidad.

A pesar de tener claro que el Estado es fuente de humillaciones, Ricoeur
no avanza en estos primeros textos hacia una propuesta solida para modificar
las acciones del Estado con miras a promover una paz social. Esto se debe a
que el pensador francés admite la paradoja de la politica como aquello que de
hecho produce el movimiento de la historia, es decir, que los cambios y trans-
formaciones sociales han sido violentos. Para sustentar esta tesis, Ricoeur cita
a Eric Weil: “la violencia ha sido y es aun la causa motora de la historia”.”® Lo
cual le hace pensar que si se esta al interior de la historia no puede haber paz
positiva, o bien, se esta al margen de la historia y se pierde con ello su eficien-
cia. Pero mas alla de pensar si para insertarse en la historia son necesarias
acciones violentas, es preciso meditar acerca de otra forma de pensar la histo-
ria y sus conformaciones, que no dependa de tal exigencia, esto es, cuestionar-
se acerca de si es posible posicionarse en los margenes como una posibilidad
de hacer otra historia. Pero, en espera de que esto ocurra, es importante no
perder de vista que, a pesar de quedar preso de un cierto belicismo (ya que se
asume que si se pretende un cambio en el sistema éste se ha logrado a través
del ejercicio de la violencia), su preocupacion por el mal y el sufrimiento lo co-
locan al mismo tiempo como un timido critico de la paradoja del Estado.

El Estado es fuerza —poder coercitivo— que, en rechazo al mismo, recibe
un poder de defensa, accion que se consagra a la misma violencia, de ahi que
los cambios mas significativos en la historia (oficial y belicista) se hayan hecho
en la misma proporcion de violencia de la ejercida por el Estado. Cabe entonces

14 Merton, Gandhi y la no-violencia, 67.
15 Paul Ricoeur, “Etica y politica”, en Del texto a la accion. Ensayos de hermenéutica Il (Bue-
nos Aires: Fondo de Cultura Econémica, 2010), 369.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio XI, nim. 21, enero-junio, 2017, pp. 61-76 : 69.



Heidi Alicia Rivas / Rolando Picos Bovio

cuestionar acerca de las posibilidades de accién y oposicién que rompan pre-
cisamente con el retorno a la voluntad de poder. La respuesta es evidente, la
resistencia activa de la no-violencia se coloca como alternativa a la fuerza del
Estado.

Hannah Arendt comenta que la politica se sirve de la violencia para conser-
var el control, e incluso sefala con relacion al movimiento no-violento que, “en
el choque frontal entre violencia y poder el resultado es dificimente dudoso. Si
la enormemente poderosa y eficaz estrategia de resistencia no violenta de Gan-
dhi se hubiera enfrentado con un enemigo diferente —la Rusia de Stalin, la
Alemania de Hitler, incluso el Japén de preguerra, en vez de enfrentarse con
Inglaterra—, el desenlace no hubiera sido la descolonizacion sino la matanza y
la sumisién”.16 La interpretacion que realiza Arendt hace énfasis en dos elemen-
tos: la fuerza y el deseo de control, que se evidenciaban en ciertos regimenes
politicos que apagarian toda resistencia con estrategias cruentas de violencia.
Pero también se observa que fuerza, violencia y poder no son lo mismo, idea
que esta presente en La condicion humana. Al admitir que ahi donde reina
la violencia el poder ha desaparecido, entonces, es claro que el movimiento
no-violento de Gandhi representd la apropiaciéon del poder, a decir de Villoro,
un contrapoder.

Villoro reconoce, como lo hacen Ricoeur y Arendt, que el Estado esta an-
sioso de poder y que para conservarlo esta dispuesto a actos de violencia. Por
ello, en aras de una mayor claridad, rechaza que el poder se combata con
poder, pues al hacerlo, se contribuye al circulo de violencia. Por ese motivo,
propone la figura del contrapoder y al respecto sefala:

El contrapoder, en cambio, intenta detener la violencia del poder. Puesto que no
im-pone sino ex-pone su voluntad ante los otros, su ambito es el de la comunica-
cion, no el de la violencia. Si pudiera ser totalmente puro seria no-violento. Contra
la imposicion del poder opone la resistencia de un valor comunmente aceptado.
Sus procedimientos son, por lo tanto, contrarios a la violencia. Ejercen una no-
violencia activa.”

La figura del contrapoder en Villoro es cercana la nocion de poder que
Arendt propone en La condiciébn humana, ya que se postula en el caracter
constructivo y de encuentro entre los seres humanos. El contrapoder no es
imposicion ni dominacién, sino acuerdos y reconocimientos, por ello la no-coo-
peracion es contrapoder, por ejemplo, ante la exigencia del servicio militar, que

16 Hannah Arendt, Sobre la violencia (Madrid: Alianza, 2005), 73.
17 Luis Villoro, Fundamentos de una ética politica (México: Fondo de Cultura Economica,
1997), 87.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio XI, nim. 21, enero-junio, 2017, pp. 61-76 : 70.



Alcances y limitaciones de la no-violencia. Critica desde Paul Ricoeur

presenta como una imposicion del Estado en el paradigma belicista. Pero, cabe
insistir en la pregunta que atraviesa este escrito: j basta con estas acciones de
contrapoder para que la no-violencia contribuya a la construccion positiva de la
paz? Es decir, ¢es tal la injerencia de la no-violencia en el Estado para que a
través de ella se logre una renuncia a los medios violentos?

La no-violencia: alcances y limites de transformacion de la historia

Se ha dicho ya que la no-violencia actia como contrapoder a través de la vo-
luntad y el discurso, se trata de una ex-posicion de la persona que se ve a si
mismo como trasformado y purificado por la no-violencia. No obstante, parece-
ria que las practicas de resistencia no redundan necesariamente en un cambio
completo del poder, como lo ha mostrado el propio Gandhi al expresar su tris-
teza e insatisfaccion ante la India dividida, pero no libre. Lo cual lleva a pensar
si los métodos no-violentos tienen en realidad limites mas cortos vinculados con
una situacion concreta, o si acaso no son, a final de cuentas, lo mas eficaz para
dicha transformacion, afirmacion que Gandhi no estaria dispuesto a admitir, ya
que para él el fracaso no recayo en los medios, sino en la persona, al insistir que
él no era lo suficientemente no-violento.8

A propdsito de esto, el articulo de Ricoeur “El hombre no violento y su pre-
sencia en la historia”, tiene como fin concientizar sobre todas las formas de
violencia y cuestionar la eficacia de la no-violencia en la historia. De modo que
no se confundan los actos aislados con mayor o menor implicacion ideolégica
con aquellos movimientos que “dejan huella” en la historia. Ricoeur propone al
inicio de su articulo una cuestion clave: “;con qué condiciones el no-violento
puede ser algo distinto de un yogui en el sentido de Koestler, de un puro mar-
ginado de la historia?”.19 Esta pregunta presupone una conviccién del autor, que
existe un valor posible de la no-violencia; de formas no-violentas de resistencia
que pueden ser distinguidas de ciertas actitudes que le parecen sensibleria,

18 Barnils, “El pacifismo de Gandhi...”, 132.

19 Ricoeur, “El hombre no violento...”, 207. La pregunta esta enraizada en la lectura del texto
Humanismo y Terror (Buenos Aires: Pleyade), de Maurice Marleau-Ponty, quien analizando E/ cero
y el infinito, de Koestler valora la presencia e injerencia del marxismo en la historia. Ricoeur retoma
la tesis y la aplica a la no-violencia. Es preciso no perder de vista que la pregunta se realiza bajo
el presupuesto de una filosofia de la historia marxista y una conceptualizacion de la historia como
recuento de actos violentos. En ese sentido se reconoce la densidad de la pregunta: ;de qué ma-
nera actos no-violentos pueden cambiar el rumbo de una historia que en cuyo centro y movimiento
esta la permanente agitacion de la violencia?

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio XI, nim. 21, enero-junio, 2017, pp. 61-76 : 71.



Heidi Alicia Rivas / Rolando Picos Bovio

cobardia, ausentarse del mundo, dejar hacer.20 ; Cuales serian las condiciones
para que la no-violencia afecte de hecho nuestra historia? Esta pregunta pare-
ce colocar el analisis en una disyuntiva. O bien, la no-violencia rechaza el deseo
de tener injerencia en la historia o, por el contrario, renuncia a la resistencia
para “cambiar” la historia. Mas alla de esta dicotomia, se puede insistir en la
cuestion acerca de si es posible cambiar la historia sin recurrir a actos violentos.
En este sentido, ¢puede la no-violencia modificar la historia tal como se conci-
be o abrir, en un mejor escenario, nuevos espacios de historia que se den mas
alla de la violencia?

De acuerdo con el texto referido, para que la no-violencia afecte la historia
es indispensable que cumpla con tres condiciones: a) conocer el mundo de la
violencia en todos sus niveles, es decir, no quedarse en el aspecto de la guerra
o la violencia fisica; b) el no-violento debe preguntarse si es capaz de conce-
birse siempre dentro de la historia que rechaza; y, c) plantearse la relacién que
existe entre la no-violencia y la violencia progresista.2

Ricoeur reclama que los movimientos se centren casi de manera exclusiva
en la guerra, pues advierte que al centrarse en este fendmeno se evade el
asunto de las variadas formas de violencia, entonces, la no-violencia no podra,
bajo ninguna circunstancia, ser efectiva, por ello debe profundizar en el fené-
meno de la violencia, pensandolo mas alla de la guerra. A pesar de que no
desarrolla una clasificacion de la violencia, Ricoeur advierte que antes de
realizarse una anatomia de la guerra es necesario realizar una fisiologia de la
violencia, pues en ella se advierten un sin nimero de acciones (violentas) a las
cuales es preciso hacer frente.

Eso es precisamente lo que olvidan de buena gana los pacifistas hipnotizados por
los campos de batalla, es mas facil pasar de lado junto a la violencia de la explo-
tacion: aqui la violencia no explota en acontecimientos sensacionales; las batallas
son acontecimientos, o mismo que los motines, pero la pobreza y la muerte del
pobre no son acontecimientos.22

La novedad que hay en las afirmaciones de Ricoeur se ubican, en un sen-
tido, como pacifismo, ya que la confrontacion con la violencia no se presenta
de manera negativa, como una lucha estrecha por la paz. De esa manera,
queda claro que para que la no-violencia tenga eficiencia en la historia debe
colocarse un paso adelante de la guerra y contribuir con la paz. A pesar de que
no existe en Ricoeur una tipologia de la violencia, ciertas conceptualizaciones

20 Ricoeur, “El hombre no violento...”, 207.
21 Ipid., 210.
22 |pidem.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio XI, num. 21, enero-junio, 2017, pp. 61-76 : 72.



Alcances y limitaciones de la no-violencia. Critica desde Paul Ricoeur

lo aproximan a la division propuesta por Galtung (violencia directa, estructural
y cultural), pues el mismo Ricoeur reconoce que: “la violencia se organiza como
estructura”.23

Una de las caracteristicas de la no-violencia, que también cuestiona Ri-
coeur, consiste en que sus consignas suelen ser negativas: “no obedecer”, “no
cooperar” con instituciones injustas, “no ir a la guerra”, etcétera. Ricoeur reco-
noce la necesidad de plantearlos en términos positivos: crear las condiciones
necesarias para la justicia, la paz, a través de la colaboracion, la tolerancia y el
dialogo. Regularmente, estos movimientos tienden a apagarse o desaparecer
tras el fin de lo que atacan y entonces ponen en duda su permanencia en la
construccion de la paz. Sin embargo, dado que la no-violencia se hace presen-
te en espacios especificos y en situaciones concretas pertenece mas bien al
orden de lo discontinuo, de “gestos” que van apareciendo aqui o alla, pero que
pueden muy bien pasar inadvertidos en la historia a largo plazo. De esa mane-
ra, solo los grandes movimientos que suscitan grandes cambios pueden ser
considerados positivos y eficaces, el problema es que suelen ser violentos.  Es
posible entonces confiar en la no-violencia para la transformacion de la historia
y la construccion de paz? Ricoeur parece admitir la necesidad de ello, pues
reconoce que la vocacion de la no-violencia debe ser deber de todos.

Por ello, a pesar de los limites que presenta la no-violencia, Ricoeur la
promueve: “me parece que hoy los no-violentos deben ser el nucleo profético
de movimientos propiamente politicos, es decir, centrados en una técnica de
la revolucion, de la reforma o del poder. Fuera de esas tareas institucionales, la
mistica no violenta corre el peligro de caer en un catastrofismo sin esperanzas”.24
Por tal razon, debe darse la tarea de modificar la historia iniciando con el re-
planteamiento de la relacién que aun guarda con la violencia progresista ya
que, como indica Villoro “[el] politico progresista que pretende utilizar el poder
opresivo para limitarlo participando en él [...] no es el cruzado en lucha a cam-
po abierto contra el mal, es el apdstol disfrazado en tierra de infieles. Reconoce
el mal del poder, pero esta dispuesto a entrar en el vientre de la ballena para
cambiarlo”.25 Pero con la violencia progresista toda la indignacion o la lucha con-
tra el poder se ve corrompida por el poder mismo. Asi pues, la no-violencia debe
mantenerse firme ante toda tentacion progresista, sosteniendo la lucha no-vio-
lenta en el nivel de la negociacion y el dialogo, Unico proceder que puede pro-
mover la paz con justicia y dignidad.

23 |pidem.
24 |Ipid., 227.
25 Villoro, Fundamentos..., 89-90.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio XI, nim. 21, enero-junio, 2017, pp. 61-76 : 73.



Heidi Alicia Rivas / Rolando Picos Bovio
Conclusiones: no-violencia y el horizonte de pacificacion

El objetivo del presente escrito fue responder a la pregunta de si la no-violencia
construye positivamente la paz, lo cual se realizé a través de la lectura y valo-
racion que Ricoeur realiza a la no-violencia. Se afirmd que la no-violencia se
presenta como una accion ético-politica que busca frenar o contrarrestar el mal
en su doble condicién, el mal padecido y el mal cometido. Asimismo, se pre-
sento la alternativa como una antropologia de la debilidad que hace emerger el
valor de la resistencia a la violencia, en el sentido de no violentar ni producir
sufrimiento al otro. La no-violencia se muestra entonces como un contrapoder
al poder del Estado que construye y promueve visiones belicistas del mundo y
de las relaciones con los otros, sean pares o paises. No obstante, en este pun-
to, se hizo necesario cuestionar si la influencia de la no-violencia permitia una
transformacion de la historia, es decir, si a través del gesto de la no-violencia
se haria posible una accion y vivencias al margen de la violencia aun en su
caracter progresista. Pareceria que tal como se presenta la historia la no-vio-
lencia se apaga en la resolucién o desaparicion del acto que la vio nacer, del
caso concreto contra el que luchaba. Pero entonces es necesario exigir a la
no-violencia una presencia que a pesar de ser intempestiva o provenir de timi-
dos gestos proféticos, promuevan una ruta para construir la paz. Desde esa
perspectiva, la no-violencia no crea o produce espacios pacificados, sino que
presenta posibilidades de construccion de paz.

La no-violencia abre el tiempo de la utopia, tiempo en el que la violencia y
la dominacién habran desaparecido, pues “las utopias nos indican un horizonte
hacia el cual queremos avanzar. La no violencia es el horizonte del pacifismo.
Si renunciamos a ella por su dificultad el pacifismo se nos diluye y entra en
contradiccion”.26 La no-violencia constituye entonces el espacio en el que es
posible se construyan mejores escenarios de realizacion, y a través de ellos se
haga realidad una vida en paz, con justicia y dignidad, pues, como senal6é Gan-
dhi en su doctrina, las injusticias s6lo se superan con la transformacion profun-
da de la debilidad que abre el horizonte del amor y la esperanza, porque para
combatir el mal es necesario resistir.

26 Barnils, “El Pacifismo de Gandhi...”, 63.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio XI, nim. 21, enero-junio, 2017, pp. 61-76 : 74.



Alcances y limitaciones de la no-violencia. Critica desde Paul Ricoeur

Bibliografia

Arendt, Hannah, Sobre la violencia. Madrid: Alianza, 2005.

Barnils, Artur Domingo i, “El pacifismo de Gandhi, revolucién social y transformacion
individual”, en Filosofia de la paz, editado por Francisco Fernandez Buey, Jordi Mir
y Enric Prat, 121-138. Barcelona: Icaria, 2010.

Gandhi Mahatma, Palabras para la paz. Santander: Sal Terrae, 2001.

Merleau-Ponty, Maurice, Humanismo y terror. Buenos Aires: Pleyade, 1995.

Merton,Thomas, Gandhi y la no-violencia. Una seleccién de los escritos de Mahatma
Gandhi. Barcelona: Oniro, 1998.

Ricoeur, Paul, “El Hombre no violento y su presencia en la historia”, en Historia y Verdad,
207-216. Madrid: Encuentro, 1990.

Ricoeur, Paul, “Estado y Violencia”, en Historia y Verdad, 217-228. Madrid: Encuentro,
1990.

Ricoeur, Paul, “La paradoja politica”, en Historia y Verdad, 229-250. Madrid: Encuentro,
1990.

Ricoeur, Paul, El mal. Un desafio a la filosofia y a la teologia. Buenos Aires: Amorrortu,
2007.

Ricoeur, Paul, “Etica y Politica”, en Del texto a la accién. Ensayos de hermenéutica Il.
361-373. Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica, 2010.

Ricoeur, Paul, “El hombre falible”, en Finitud y Culpabilidad, 21-164. Madrid: Trotta, 2011.

Soler Ricart, Antoni, “Gandhi y la no violencia”, en Pensamiento pacifista, editado por
Enric Prat, 57-64. Barcelona: Icaria, 2004.

Villoro, Luis, Fundamentos de una ética politica. México: Fondo de Cultura Econémica,
1997.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio XI, nim. 21, enero-junio, 2017, pp. 61-76 : 75.





