Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
ISSN 1870-9060 / e-ISSN 24486922

ARTICULO

DE MUSICAS AMENAZANTES A MUSICAS DEVOCIONALES

LOS SONIDOS INDIGENAS EN EL IMAGINARIO COLONIAL
DE GUATEMALA (SIGLOS XVI AL XVIII)*

FROM THREATENING MUSICS TO DEVOTIONAL MUSICS

INDIGENOUS SOUNDS IN THE DEVOTIONAL IMAGINARY
OF GUATEMALA (16TH TO 18TH CENTURIES)

Deborah SINGER
Universidad Nacional de Costa Rica
deborah.singer.gonzalez@una.cr

Resumen

El articulo explora la construccion de imaginarios de la diferencia a partir de la recepcion de
las musicas autdctonas. Con base en el analisis de textos coloniales (cronicas de la conquista,
relaciones, historias, etcétera) se argumentard que la percepcion occidental de los sonidos e
instrumentos indigenas estaba ideoldégicamente orientada, conforme a factores extramusi-
cales. Como contraparte, dichos instrumentos que actuaban como marcadores de etnicidad
también afianzaban los lazos comunitarios, permitiendo que la mdsica se transformara en
campo de negociacion de significados.

Palabras clave: Guatemala, musica colonial, imaginarios sociales, percepcion y recepcion de
la musica.

Abstract

The article focuses on the way Spaniards and Creoles perceived indigenous local sounds
during the colonial times in Guatemala. Based on texts written by chroniclers and witnesses,
it analyzes to what extent external factors like ethnicity, religion and cultural practices ori-
entated the reception of indigenous music. The lack of knowledge about the other made
westerners relate native instruments and sounds to the devil and death, which drove to
stereotyped images about the indigenes. Nevertheless, coexistence favored a cross-cultural
interchange that made possible approximations and redefinitions of musical practices.

Keywords: Threatening music, indigenous instruments, music perception, reception.

Informacion del articulo

Recibido: 18 de enero de 2018.

Aceptado: 1 de febrero de 2019.

DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

* Este articulo fue elaborado gracias al apoyo de la Direccion de Investigacion de la Univer-
sidad Nacional de Costa Rica y al proyecto “Rescate y valoracion de la musica centroamericana”.

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 109 03/09/2019 17:54:40



110 DEBORAH SINGER

[...] y tafiian su maldito atambor y otras trompas y
atabales y caracoles, y daban muchos gritos y alaridos.

Bernal Diaz del Castillo

Bernal Diaz del Castillo, soldado espafiol que particip6 en la expedicion
conquistadora de Herndn Cortés, proporciona una detallada relacion de la
toma de Tenochtitldn en su Historia verdadera de la conquista de la Nueva
Espana. Mas alla del proposito de veracidad del texto, lo cierto es que esta
y otras cronicas de la conquista inauguran el relato que construye América a
partir de la experiencia del observador europeo, quien se ve confrontado
aun mundo ignoto que fluctda entre el locus amoenus y el locus terribilis. El
resultado fue el surgimiento de un discurso narrativo cuyos juicios de valor
entremezclan la estupefaccion con la ansiedad, el temor y el rechazo.

En extremo problematica resulto ser la cultura de los nativos, puesto
que las creencias, costumbres y practicas locales entraron en abierto con-
flicto con la cosmovision europea. La musica indigena no permaneci6 aje-
na al escrutinio foraneo, lo que puede observarse en las numerosas des-
cripciones que destacan el vinculo existente entre la musica y la danza, la
musica y los rituales indigenas, o bien, la musica y la guerra. El epigrafe de
este articulo es un ejemplo de ello: los “gritos y alaridos” proferidos por los
combatientes en medio de un ceremonial con fines bélicos tienen como
fondo actstico el sonido de un “maldito” atambor. A pesar de que prevale-
ce una valoracion negativa de las practicas musicales indigenas, estos textos
permiten al lector actual inferir los diferentes usos que se daba a la musica
y las condiciones que determinaban su recepcion.

El foco de anilisis de este trabajo serd puesto en la construccion de
imaginarios a partir de la recepcion de las musicas autoctonas. Con base en
ello formularé tres preguntas conductoras: ;qué hacia que un sonido fuera
percibido como amenazante por el escucha occidental?, ;de qué manera
intervenia el factor étnico-cultural en la recepcion del sonido? y ;en qué
circunstancias los sonidos otros llegaron a ser admitidos en la practica mu-
sical oficial? Para proponer posibles respuestas es necesario establecer
frente a qué exactamente se producia el rechazo: ;frente a los sujetos que
producian el hecho sonoro?, ;a la funcion que este tltimo cumplia?, ;a los
instrumentos que emitian el sonido?

Referirse a la musica en el contexto colonial constituye un gran desafio
porque no se sabe a ciencia cierta como sonaba la musica en aquella época.

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922€.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 110 03/09/2019 17:54:40



SONIDOS INDIGENAS EN EL IMAGINARIO COLONIAL 111

Los manuscritos musicales resguardados en los archivos y bibliotecas del
mundo constituyen un punto de partida para la investigacion, pero no pro-
porcionan datos concretos respecto de la interpretacién de las piezas, su
ejecucion “real” o las condiciones de recepcion. Los textos coloniales ofrecen
ciertos indicios, en la medida en que permiten detectar que el modo de
percibir lo ajeno estd determinado por los términos en los que se percibe lo
propio. Con base en ello me propongo desarrollar el tema de 1a percepcién
y la recepcion de las practicas musicales indigenas, en el entendido de que
el analisis serd abordado prioritariamente desde la ladera occidental.

Generalidades de la percepcion y la recepcion

El campo de la percepcion atin es fuente de discusion entre teodricos e in-
vestigadores.! En lo que concierne a la musica hay cierto consenso en que,
para que haya percepcion de un hecho musical, debe existir una comunidad
a la que éste le haga sentido. Eso indica que en el proceso entran en juego
conocimientos adquiridos por el escucha a lo largo de su experiencia en el
entorno y —aunque no sea consciente de ello— esos conocimientos le per-
miten identificar elementos de la musica que transforma en significado.?
Dicho en otras palabras, percibir un hecho sonoro y comprenderlo en tanto
musica exige una familiarizacion con las estructuras que regulan su flujo;
para ello el escucha debe conocer los niveles previos de significacion de los
signos acusticos, asi como también los estandares y reglas que los rigen:

Estos estandares y reglas son las diversas convenciones y tradiciones de una cul-
tura musical, tales como los sistemas tonales, modos, escalas, patrones ritmicos y
melodicos, practicas performativas y técnicas, maneras de cantar, gritar, llorar,
ornamentacion, principios de construccion formal, reglas para combinar secciones,
férmulas iniciales y cadenciales, timbres y su mezcla, comportamiento del tempo,
etcétera.’

! De manera muy general, Pierre Bourdieu sostiene que, para que sea visible una pro-
piedad distintiva de algo, ésta debe ser percibida por alguien capaz de establecer la diferencia,
puesto que ese alguien “no es indiferente y estd dotado de categorias de percepcion, de es-
quemas clasificatorios, de un gusto, que le permite establecer diferencias, discernir, distin-
guir”. Véase P. Bourdieu (2007, p. 21).

2 Véase J. Swain (1994); Tillmann y Bigand (2004).

3 Stockmann (1977, p. 69): “These standards and rules are the diverse conventions and
traditions of a musical culture, such as tonal systems, modes, scales, rhythmic and melodic

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922¢.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 111 03/09/2019 17:54:40



112 DEBORAH SINGER

Segun se ve, estos estindares apuntan al comportamiento social del
grupo, a procedimientos compositivos variados y a codigos de performance
que exceden los limites de la actstica y las leyes que rigen el sonido. Deco-
dificar implica entonces poner en accion valores, creencias, usos y nociones
extramusicales que direccionan las estrategias para interpretar y producir
sentido a partir del hecho sonoro.* Asi, la (correcta) respuesta frente a la
musica requiere de la participacion de un escucha competente en las con-
venciones socialmente compartidas.®

Los significados asociados a la musica son efecto de sistemas conven-
cionales de interpretacion construidos histéricamente y que guian la actitud
del receptor respecto de la obra.® Si la distancia estética del escucha frente
al hecho sonoro es excesiva, se produce una crisis que interfiere en el pro-
ceso comunicativo; no obstante, la muasica —al igual que cualquier practica
social— estd sujeta a avatares sociales e historicos que modifican las res-
puestas de los receptores y se produce un cambio de horizonte. Mas ade-
lante se analizard este proceso en el caso de América durante el periodo de
colonizacion espanola.

El acuerdo social respecto del tipo de constructos sonoros que merecen
ser denominados “musica” revela que en la produccién de ésta intervienen
jerarquias de poder que incluyen y excluyen. Asi se explica —por ejemplo—
las reacciones adversas que ciertos grupos manifiestan frente a las prefe-
rencias musicales de las subculturas urbanas, o bien el permanente conflic-
to existente entre lo local y lo global.” Al hablar de mecanismos de inclusion
y exclusion me refiero tanto a la accion que produce el hecho sonoro (“mu-
sicar”) como al producto generado (la musica propiamente tal), puesto que
creacion y ejecucion dependen de regulaciones establecidas que ya han sido

patterns, performance practices and techniques, manners of singing, shouting, crying, orna-
mentation, principles of formal construction, rules for combining sections, initial and caden-
tial formulas, timbres and their mixing, tempo behaviour, etcetera”. La traduccion es mia.

4 Tagg (2013).

5 En un modelo comunicativo, decodificar exige lo que Umberto Eco denomina “com-
petencia circunstancial diversificada”, puesto que para producir sentido se ponen en juego
varios sistemas de signos que se complementan entre si (Eco, 2000, pp. 77-78).

¢ En el campo de la literatura, Hans Robert Jauss se refiere al “horizonte de expectativas”,
la “suma de comportamientos, conocimientos e ideas preconcebidas que encuentra una obra
en el momento de su aparicién y a merced de la cual es valorada”. Véase Rothe (1987, p. 17).

7 La musica suele ser el simbolo para sefialar al otro o para indicar el lugar de la dife-
rencia (de género, de clase, edad, etnicidad, etcétera). Véanse Tagg (2013); Grenier y Guil-
bault (1990), y Stokes (2004).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922€.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 112 03/09/2019 17:54:40



SONIDOS INDIGENAS EN EL IMAGINARIO COLONIAL 113

consagradas por las elites hegemonicas. Existe asi un efecto normativo en
la musica que se traduce en la expresion y la reconfiguracion de las rela-
ciones sociales.

Otro aspecto que debe ser considerado en este analisis es la funcion
que cumple la musica en contextos especificos. Los propésitos para los que
una pieza es creada y las condiciones de su ejecucién determinan el tipo
de recepcion que tendra. Aqui entran en juego factores adicionales, como
los agentes involucrados en el hecho musical y la presencia (o no) de un
texto verbal. En cierta medida, es posible afirmar que los niveles de deco-
dificacion de una pieza musical son previstos desde el momento de su crea-
cion, de manera que es factible aventurar que la pieza tiene inscritas ins-
trucciones de escucha.®

Cada cultura prioriza determinadas formas de hacer y percibir la ma-
sica, en desmedro de otras. La red de relaciones y eventos que crean los
simbolos musicales media la percepcion y eso va de la mano con el modo
en que las sociedades construyen un sistema para interpretar el mundo. El
rechazo a la musica surge cuando sus componentes entran en conflicto con
los valores culturales del escucha, fendmeno que se intensifica en un con-
texto de interaccién étnica. En tales circunstancias, la alteridad potencia
la crisis.’

Alteridad y sonidos otros

Es sabido que el choque cultural entre espafioles e indigenas también se
manifestd en el campo sonoro y de eso dan fe los textos escritos por los
cronistas de la conquista. Segun consta en el Diario de abordo de Cristobal
Coldn, el Almirante regald a los nativos de la isla Guanahani cuentecillas
de vidrio, cascabeles y sonajas de laton, “porque otra cosa tanto no desea-
ban como cascabeles”.!® Sabemos que los espafioles otorgaban a estos ob-
jetos sonoros muy poco valor, por lo que —visto desde una perspectiva

8 Piénsese por ejemplo en el sentimiento de contriciéon que genera el Miserere, en con-
traposicion con la exaltacion que despierta el Gloria. En este caso, los significantes musicales
son portadores de asociaciones semanticas extrinsecas a la musica, con lo que se refuerza el
poder afectivo del texto. Véase Nattiez (2004 ).

° Esta interaccion da pie a que proliferen estereotipos negativos respecto del “otro”.
Véase Fiske et al. (2002); y Bodenhausen y Richeson (2010).

10 Col6n (1991).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922¢.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 113 03/09/2019 17:54:40



114 DEBORAH SINGER

actual— las palabras de Colon constituyen un relevante indicador de la
variedad de ambitos en los que se construy6 la diferencia colonial. Ya de
entrada el conquistador europeo define al sonido como factor de subalter-
nizacion: los indigenas se contentaban con baratijas sonoras; por lo tanto,
aln se encontraban en la era de la inocencia (;ignorancia?) y en un estadio
evolutivo “anterior”.!! Esta percepcion se fue consolidando al quedar de-
mostrado que los indigenas de América no poseian instrumentos musicales
tan sofisticados como los europeos.

Anos después de la llegada de Colon, Hernan Cortés escribio al rey de
Espafa que entrando a Churultecal fue recibido por una delegacion indige-
na “con muchas trompetas y atabales”. Es dificil dilucidar la funciéon que
cumpli6 la musica en esa ocasion. Una posibilidad es interpretarlo como
un acto de bienvenida para promover el didlogo diplomatico en términos
amistosos (Cortés lo interpret6 de esa forma). Sin embargo, también es
factible plantear que el sonido de las trompetas y atabales constituia un
modo alternativo de confrontar y negociar relaciones de poder entre suje-
tos de estatus sociopolitico equivalente; no hay que olvidar que los jefes
indigenas eran quienes decidian qué iba a escuchar Cortés, en qué momen-
to y durante cuanto tiempo. La exhibicion de poder es significativa porque
ofrece el marco extramusical que encauza la recepcion de la musica por
parte de los asistentes al acto.!? L.a musica participa asi en la reafirmacion
de las jerarquias locales. En lo que respecta a Cortés, so6lo tom6 nota de un
par de instrumentos genéricos (trompetas y atabales), reafirmando asi el
discurso que sittia a la musica indigena en el campo de la alteridad y en un
nivel rudimentario de desarrollo.

Pero aun tratdndose de musicas “atrasadas”, lograban despertar una voz
de alerta, sobre todo debido a los diferentes niveles de aceptacion y rechazo
que durante las primeras décadas de la colonizacion espafiola los indigenas
mostraron frente al proceso de occidentalizacion. Mantener vivos los cantos
antiguos fue una de las estrategias que les permitia subvertir la cristianiza-
cion forzosa, en la medida en que el texto remitia a significados ancestrales
imbricados, imposibles de comprender para el escucha occidental.

El misionero franciscano fray Bernardino de Sahagun, investigador
sempiterno de la lengua y la cultura nahuas, desconfiaba de la sinceridad
de la fe cristiana de los indigenas “porque en los cantares antiguos, por la

1 Mignolo (1998, pp. 327-328).
2 Agnew (2008, p. 169).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922€.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 114 03/09/2019 17:54:40



SONIDOS INDIGENAS EN EL IMAGINARIO COLONIAL 115

mayor parte se cantan cosas idolatricas en un estilo tan oscuro, que no hay
quién los pueda entender, sino ellos solos”.}® Los cantos resultaban particu-
larmente sospechosos cuando se realizaban en el contexto de un ritual, tal
vez por eso en el Concilio Mexicano Primero se indica a los religiosos
“revisar” que los cantares antiguos no tuvieran contenidos deshonestos. A
pesar del celo que se puso en reemplazar los cantos tradicionales locales
por himnos cristianos, combatirlos revel6 ser una meta imposible de alcan-
zar, sobre todo si se piensa en el estrecho lazo que unia al canto con la
danza y otros actos ceremoniales indigenas. La parafernalia desplegada en
estos actos solia tener componentes que remitian a la religion antigua, lo
cual despertaba sospechas acerca de los significados que “escondian” los
sonidos propiamente tales.

Fray Juan de Torquemada afirma que los indigenas cantaban sus ala-
banzas bailando alrededor de dos atabales: “A tiempos tafien sus trompetas
y unas flautillas no muy entonadas; otros dan silbos con unos huesezuelos
que suenan mucho”.!* Lo cierto es que los bailes, acompanados de estos
instrumentos extrafios al oido occidental, prevalecieron durante toda la era
colonial e impregnaron ambitos diversos de 1a vida cotidiana. En el Archi-
vo General de Centroamérica (AGcA) y en el Archivo Historico Arquidio-
cesano de Guatemala (AHAG) hay textos que documentan la existencia de
plegarias y conjuros que mencionan instrumentos musicales con resabios
de creencias de origen precolombino y africano.®

Sahagtn indica que cuando los indigenas cantaban y bailaban en honor
a sus dioses, “tafiian caracoles como cuernos y tafiian atambores y tepo-
naztli, que son atambores de madera; y traian en las manos unas sonajas
con que hacen un son al propdsito de cantar”.'® El misionero franciscano

13 Sahagun (1583).

1 Torquemada (1975, p. 307). Torquemada hace una detallada descripcion del modo de
ejecutar estos cantos: uno de los atabales se tocaba con la palma de las manos (el huehuetl) y
el otro, de sonido mas grave, se tocaba con palillos (el teponaztle, variante del tun guatemalte-
co). El canto era conducido por dos cantores a los que se les iban uniendo las voces de todos
los participantes. El baile era comunitario y podia llegar a tener mas de mil personas, todas
moviéndose en forma concertada. Véase el capitulo xxii1 del libro 1x de Monarquia indiana.

15 Véase Ruz (2006). El siguiente canto de “brujeria” rescatado por Ruz tenia por finalidad
atraer las lluvias: “Tin tin tin, yo me boy (a) alegrar con mi tambor, chinchin y pito, siendo
hijo de gran hombre y de visarra mujer, boy a gustar de mi tambor y mi chinchin escurriendo,
sobre mis manos, pies, rodias, sobre mi hombro, pecho y mollero. En ayre le abrasé y tuve.
En derechura descansé, vagé sobre el bordo y demds afar [sic] de su casa”, p. 305.

16 Sahagun (1956, p. 57).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922¢.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 115 03/09/2019 17:54:40



116 DEBORAH SINGER

prosigue diciendo que “comenzaban luego a tocar flautas, trompetas, cara-
coles y a dar silbos y a cantar”.'”

Otra referencia a 1a musica en el marco de estas ceremonias proviene
del fraile dominico Francisco Ximénez, quien en el capitulo xxix de la
Historia de la provincia de San Vicente de Chiapa y Guatemala escribe: “Com-
ponian sus idolos para estas fiestas con mucho oro y piedras y envolvianles
infinitas mantas ricamente labradas; ponianles en unas andas y traianlos en
procesion con mucha reverencia acompafnandolos con gran musica de ata-
bales y otros instrumentos musicales de que ellos usaban”.1®

El esplendor estético y la solemnidad que Ximénez observa lo llevan
—involuntariamente— a establecer paralelismos entre el ritual indigena y
las ceremonias eclesiasticas que él conoce y que tienen como componen-
te primordial 1a procesion, también acompanada por instrumentos musi-
cales. La costumbre de los cronistas de equiparar las practicas culturales
autoctonas con los referentes europeos fue bastante usual en aquella época.
Serge Gruzinski lo explica en los siguientes términos:

los cronistas del siglo xv1y sus sucesores, a partir de analogias mas o menos dis-
cutibles, distribuyen en rtbricas y subrtbricas occidentales —religion, dios, pan-
tedn, santuario, sacrificio, mito, etcétera— unos rasgos a los que arrancan arbitra-
riamente de su contexto amerindio. Ahora bien, esta vision presupone la existencia
de un modelo subyacente, universal e intemporal, aunque definido en Occidente,
llamado religion, y compuesto de puntos de referencia idénticos independiente-
mente de las épocas, las regiones y las sociedades.”

Este modelo “universal” instaura la nocion de procesiones cuando los
miembros de la comunidad indigena se trasladan de un lugar a otro, gene-
ralmente en medio de ceremonias que tenian fines religiosos. La presencia
de instrumentos musicales aut6ctonos determinaba el tipo de percep-
cion de la musica por parte del testigo foraneo. En el capitulo vi del primer
libro de la Recordacion florida (1690), el historiador guatemalteco Francis-
co Antonio Fuentes y Guzman describe que los nativos caminaban “con
mucha musica de flautas melancolicas, atabales, pitos y caracoles, que ha-
cian esta composicion destos instrumentos una muasica mas aina y molesta
que armoniosa [...], cantando en desentonada y triste voz”.2°

7 Sahagun (1956, p. 144).

18 Ximénez (1930, p. 82).

19 Gruzinski (2007, p. 63).

20 Fuentes y Guzman (1882, p. 39).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922€.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 116 03/09/2019 17:54:40



SONIDOS INDIGENAS EN EL IMAGINARIO COLONIAL 117

Cabe sefialar que Fuentes y Guzman percibe el sonido indigena en los
mismos términos en que lo habia hecho fray Diego de Landa cien afios
antes. Este misionero franciscano y obispo de Yucatin escribi6 en el capi-
tulo xxi11 de la Relacion de las cosas de Yucatan: “Tienen atabales pequefios
que tafien con la mano, y otro atabal de palo hueco, de sonido pesado y
triste, que tafien con un palo larguillo con leche de un arbol puesta al cabo;
y tienen trompetas largas y delgadas, de palos huecos, y al cabo unas largas y
tuertas calaaBzas; y tienen otro instrumento [que hacen] de la tortuga
entera con sus conchas, y sacada la carne tafienlo con la palma de la mano
y es su sonido lagubre y triste”.!

Si bien los ejemplos sefialados hasta el momento se refieren a la musi-
ca indigena en un contexto religioso, es importante destacar que también
se la hacia con fines bélicos, sobre todo en el campo de batalla. El historia-
dor dominico fray Diego Duran escribe en el capitulo xvi1 de la Historia de
las Indias... que el sonido de los atambores enardecia a los combatientes y
los hacia proferir gritos y silbidos que aterrorizaban al enemigo. Indepen-
dientemente de los efectos sicologicos que pueda tener un sonido, me in-
teresa subrayar que el atambor adquiria en este contexto un sentido adicio-
nal, ligado al componente identitario. El atambor se transformaba en
simbolo del afianzamiento de la idea de comunidad y de los lazos de per-
tenencia, en la medida en que los combatientes se sentian unidos no sélo
por la existencia de un enemigo comun, sino también porque compartian
rasgos culturales de los cuales el sonido constituia un ejemplo.

No puedo dejar de mencionar la presencia del atambor en la realiza-
cion de ceremonias finebres: “salieron con su atambor ronco y destem-
plado y empezaron a cantar aquellos doloridos y lamentables cantares
[...]. Puestos todos en orden, empezaron a bailar y llorar juntamente con
un aullido extrafio. Los viejos todos, alrededor del atambor”.?? Segtn
puede observarse, la musica operaba como actividad social regida por
codigos de performance. La clave para concluir esto es que se la ejecuta-
ba en medio de actos ceremoniales en los cuales los codigos de perfor-
mance “informaban” al escucha local como debia actuar frente al hecho
sonoro, conforme a los significados adscritos y a su funcionalidad. El
problema radica en que el testigo occidental —quien finalmente constru-
ye el relato— no poseia ni las competencias ni la motivacion ideoldgica

21 Landa (1966, pp. 38-39).
22 Duran (1967, pp. 153-154).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922¢.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 117 03/09/2019 17:54:41



118 DEBORAH SINGER

para comprender los procesos que se estaban llevando a cabo, de manera
que el resultado es un discurso en el que priman juicios negativos respec-
to de las practicas musicales del otro.

Con esto regreso a la tesis expuesta anteriormente: toda obra musical
se abre a la percepcion remitiendo a significados extramusicales que tienen
que ver con la experiencia de las personas y su vision de mundo. El musi-
coOlogo francés J.-J. Nattiez agrega a ello que el significado existe cuando los
objetos son situados en relaciéon con un horizonte.?® Veamos por ejemplo
el caparazon de la tortuga al que hace referencia Diego de Landa. Su valo-
raciéon en tanto instrumento musical esta sujeta a la funcion que cumple en
ese entorno especifico, al margen del objeto en si mismo y de su capacidad
de emitir sonidos. El caparazon de la tortuga se funde con los atabales y las
trompetas largas en un ritual cuyo fin es “idolatrico”, de manera que el
efecto del conjunto resulta chocante, mas atn por el vinculo que se esta-
blece en la ceremonia con fuerzas sobrenaturales. Es asi como los codigos
culturales del observador occidental encauzan la recepcion de la masica
local en una direccion ideologicamente orientada.

El efecto de lo anterior es que los textos coloniales instauraron en el
imaginario de Occidente dos principios basicos respecto de las musicas
indigenas: que se encontraban en un bajo nivel de desarrollo (asi lo indica-
ria la precariedad de sus instrumentos musicales) y que se las hacia con
fines ceremoniales sospechosos. Por eso el testigo externo solia percibir el

” &« ” o«

sonido autéctono como “ronco”, “destemplado”, “no muy entonado”, “do-
lorido”, “pesado y triste” o “lagubre y triste”.* Fuentes y Guzman fue mas
lejos aun al concluir que la masica de los indigenas es “mds aina y molesta
que armoniosa”. Parece dudoso que las practicas musicales de los nativos
hayan sido consideradas “musica” en el estricto sentido de la palabra porque
—para los canones europeos— el resultado sonoro debe haber parecido
demasiado primitivo, ruidoso y desorganizado.

Con base en lo expuesto hasta el momento puedo afirmar que los atri-
butos de las practicas musicales indigenas no fueron los elementos deter-
minantes en la percepcion del escucha foraneo. Su sentido real mas bien lo

determinaba el contexto de ejecucion y de recepcion.

23 Nattiez (2004).

24 Conforme a lo sefialado por Umberto Eco, todos estos adjetivos funcionan como
palabras clave “estadisticamente reiteradas y estratégicamente colocadas”, lo que orienta el
sentido del discurso. Véase Eco (2000, p. 283).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922€.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 118 03/09/2019 17:54:41



SONIDOS INDIGENAS EN EL IMAGINARIO COLONIAL 119
Sonidos diabdlicos

Quienquiera que esté familiarizado con los textos coloniales habri encon-
trado referencias a lo diabodlico asociadas a los ritos ancestrales. En esta
ocasion me interesa destacar algunos casos en los que el instrumento
musical representa el componente amenazante del ritual, ya sea por las
caracteristicas propias de dicho instrumento o por invocar a fuerzas “de-
moniacas”. Un ejemplo de esto lo proporciona el historiador guatemalteco
Francisco Antonio Fuentes y Guzman al referirse al baile del Oxtum, “en
que intervienen las trompetas largas, de maderas negras |[...]; en este Mito-
te o baile, invocan al demonio con semejantes trompetas”.?®

Por su parte, el cura de San Antonio de Suchitepéquez menciona un
baile llamado Tum que representaba el sacrificio de un indigena; éste era
embestido por cuatro figuras humanas, todas ellas representando animales
diferentes. Al cura lo perturb6 sobremanera la escenificacion “y las demas
ceremonias y alaridos del dicho baile, movidos de un son horrisono y tris-
te que hacen unas trompetas largas y retorcidas a manera de sacabuches,
que causa temor oirlas”.2® Este baile fue muy combatido. A fines del siglo
xviiI el arzobispo de Guatemala Pedro Cortés y Larraz indic6 que, a pesar
de que el Tum habia sido prohibido en 1749 por los “abusos y supersticio-
nes intolerables” que provocaba, él dudaba de que se hubiera interrumpido
la costumbre de representarlo.?”

Ademas de las trompetas largas hay otros instrumentos indigenas que
aparecen vinculados con practicas de brujeria. Un cura de Guatemala le
escribi6 al obispo que sus feligreses celebraban un baile antiguo en el que
se pintaban como demonios y tocaban un caracol de modo “tan espanto-
S0 que no parecia sino que condenados lo tocaban; dando tantas voces
que se estremecian las carnes”.?® Insisto en que lo relevante aqui no ne-
cesariamente es el instrumento propiamente tal, sino el contexto en el
que se lo hacia sonar. En el ejemplo anterior, el sonido del caracol proba-
blemente despert6 en el testigo occidental respuestas corporales estreme-
cedoras que él procesé conforme a una cadena de inferencias derivadas de
informacion ya conocida: los indigenas hacian rituales, en los rituales se
invocaba al demonio con instrumentos extrafos, éstos parecian ser tocados

%5 Fuentes y Guzman (1882, pp. 20-21).
26 Ruz (2006, p. 295).

27 Cortés y Larraz (1958, p. 286).

28 Ruz (2006, p. 294).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922¢.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 119 03/09/2019 17:54:41



120 DEBORAH SINGER

por condenados, los condenados se encuentran en el infierno; conclusion:
el sonido es infernal. La carga ideologica del texto tiende a homologar la
musica indigena con lo demoniaco.

Existian situaciones en las que el rechazo a las practicas musicales au-
téctonas se exacerbaba atin mas, sobre todo cuando prevalecian condiciones
de caos y violencia extrema. En esas ocasiones el fantasma de la aniquilacion
transformaba a la musica en si misma en simbolo de muerte. Para ilustrar
esta afirmacion regreso a Bernal Diaz del Castillo: “torno a sonar el atambor
muy doloroso del Huichilobos, y otros muchos caracoles y cornetas, y otras
como trompetas, y todo el sonido de ellos espantable”.?

El sonido “espantable” de estos instrumentos musicales fue el predm-
bulo de uno de los momentos mas dramaticos de la batalla por la conquista
de Tenochtitlan, cuando Diaz del Castillo se vio obligado a presenciar el
sacrificio de los soldados espafioles que habian sido capturados por los mexi-
cas. Tras ser arrastrados a golpes hasta lo alto del gran templo, en medio
de un macabro ritual que tenia como fondo acustico el resonar del atambor,
el gran sacerdote les extrajo el corazon para ofrecerlo a sus dioses. El cro-
nista ya habia afirmado que el atambor era “el mas triste sonido, en fin,
como instrumento de demonios, y retumbaba tanto, que se oyera dos leguas,
y juntamente con €l y caracoles y bocinas y silbos”.3°

Aparte del contexto de horror y muerte hay factores adicionales que
podrian haber intensificado la experiencia traumatica: el volumen del ins-
trumento ejecutado, su registro, el pulso o los patrones ritmicos utilizados.
Lo relevante es que el sonido cal6 en lo mas hondo del sujeto, no s6lo porque
iba ligado a imagenes apocalipticas, sino también porque experiencias béli-
cas previas le habian ensefiado que la presencia de tales instrumentos in-
dicaba la inminencia de 1a muerte.3! Desde esta perspectiva, cada vivencia
auditiva constituye para la persona un descubrimiento y actualizacion de
lo ya “conocido de antemano”.

Hasta el momento he argumentado que la alteridad también se manifiesta
por medio del sonido de los instrumentos musicales del otro. En el siguiente

29 Diaz del Castillo (1968, p. 371).

30 Diaz del Castillo (1968, p. 367).

31 En un capitulo previo de Historia verdadera de la conquista de Nueva Espafia el autor
escribe que cuando Pedro de Alvarado oyo “el gran ruido de atambores y trompetas y voces
e silbos de los indios, bien entendié questaban revueltos en guerra”. Véase Diaz del Castillo
(1978, p. 75).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922€.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 120 03/09/2019 17:54:41



SONIDOS INDIGENAS EN EL IMAGINARIO COLONIAL 121

apartado abordaré el uso de los instrumentos musicales occidentales por
parte de los indigenas. Segun podra verse, sus efectos también podian re-
sultar problematicos.

Instrumentos sacros e instrumentos “a extirpar”

Conforme se consolido el proceso de colonizacion, diversos instrumentos
musicales europeos fueron introducidos en América de manera mas o me-
nos sistematica. La Iglesia se transformé en el principal mecenas de la
musica occidental, incentivando la formacion de coros y capillas instru-
mentales en las que se tocaban chirimias, trompas, bajones, arpa, 6rgano y
otros instrumentos europeos.

El Concilio de Trento (realizado entre 1545-1563) dio instrucciones muy
generales respecto del uso de la musica en el ambito sacro: los oficios tenian
que hacerse con himnos y canticos y las “musicas lascivas” debian ser expul-
sadas. Si bien la incorporacion de instrumentos musicales en la iglesia no
estuvo exenta de polémica, se impuso la posicion de privilegiar el uso de
musicas que apelaran a las emociones de los feligreses; era mucho mas facil
atraerlos si se los hacia vivenciar corporalmente la religiosidad. Como resul-
tado de esta practica hubo una creciente produccion de musica destinada a
las celebraciones de las fiestas del calendario littrgico (Corpus Christi, Navi-
dad, Anunciacion, Semana Santa, dia de los santos tutelares, etcétera).

El uso de la musica se extendi6 por todo el continente americano para
facilitar el proceso de evangelizacion de los pueblos originarios. El Primer
Concilio de México (1555) dio instrucciones precisas de ensefiar canto
llano y dotar a las iglesias de cantores para atraer a los fieles a los oficios
divinos. Para ese entonces las capillas musicales de las iglesias deben haber
estado fuera de control porque el mismo Primer Concilio Mexicano orde-
n6 moderar el uso de la musica e instrumentos. Segtn se indica, en el ar-
zobispado habia demasiadas chirimias, flautas, trompetas y “vigiielas de
arco”, ademads de un exceso de cantores e indios que se ocupaban “de taner
y cantar”. Esto tiene sentido si se toma en cuenta que los indigenas que
hacian musica en las iglesias estaban liberados del pago de tributo y de
prestar servicios personales a los espanoles. Formar parte de la capilla
musical de la iglesia constituia un privilegio al que muchos aspiraban,
aunque ello significara un perjuicio econémico porque entraba menos
dinero a las arcas del poder colonial.

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922¢.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 121 03/09/2019 17:54:41



122 DEBORAH SINGER

La orden de extirpar las vihuelas de arco y otros instrumentos (proba-
blemente de cuerdas) puede haberse relacionado con la connotacion profana
que se atribuia a esos instrumentos y al riesgo que suponia dejarlas entrar
en el espacio sacro. Lo cierto es que esta disposiciéon tampoco se cumplio.
Como testigo cito nuevamente a Thomas Gage, quien indica que, mientras
realizaban las danzas en honor al Santisimo Sacramento, los indigenas bai-
laban en circulo y cantaban coplas acompanandose de sus guitarras.3?

Sumado a lo anterior menciono el villancico A tejer una guirnalda, de
fray Dionisio de Romero. La obra data de la segunda mitad del siglo xvir
y estd escrita para cuatro voces con acompanamiento de “harpa o vigiie-
la”.33 El villancico de negros Apalta tula Guinea para tiple sola indica que
es una obra con guitarra a 6, aunque hasta el momento s6lo se ha encon-
trado la parte vocal.** El hecho de que en el Archivo Historico Arquidio-
cesano de Guatemala ademas haya un cuaderno de cifras para guitarra
permite conjeturar la presencia de dicho instrumento, aunque no tenemos
certeza de que se haya ejecutado en un contexto litargico, puesto que
podria tratarse de material perteneciente al maestro de capilla Manuel José
de Quiros, quien dond a la catedral varias piezas de guitarra, muchas de
ellas atin pendientes de catalogar.

El Primer Concilio Mexicano prohibi6 tafier trompetas durante los ofi-
cios, permitia su uso tnicamente en las procesiones fuera de la iglesia. Asi-
mismo, se dispuso que cesaran en los pueblos “los estruendos” de las chiri-
mias y las flautas, a excepcion de las celebraciones de los santos tutelares y
Unicamente en los pueblos de cabecera. ;Hasta qué punto se cumplieron
estas disposiciones? Aparentemente no mucho, puesto que la musica instru-
mental continu6 cumpliendo un rol significativo en el 4mbito sacro, segiin
se deduce de la real cédula del 29 de julio de 1565 (diez afios después de la
realizacion del concilio), que ordena suspender “los grandes excesos y su-
perfluidad de la musica en las iglesias”.3®> Recuérdese que “excesos” signifi-
caba que se incurria en gastos que la Iglesia consideraba demasiado onerosos.

32 Gage (1979, p. 131). Notese que en la representacion de La mujer del Apocalipsis de
Cristébal de Villalpando que se encuentra en la sacristia de la catedral de México figuran a
la izquierda varios dngeles que tocan instrumentos musicales variados, entre ellos una vihuela
de arco. Véase Davies (2009, p. 23).

33 Esta pieza tiene la asignatura 826 del catilogo AHAG.

34 Asignatura S.788 del catdlogo AHAG. Agradezco a Omar Morales Abril por proporcio-
narme ambas referencias.

35 Van Oss (1986, p. 20).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922€.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 122 03/09/2019 17:54:41



SONIDOS INDIGENAS EN EL IMAGINARIO COLONIAL 123

Las trompetas y chirimias no fueron del todo expulsadas de la liturgia
catedralicia guatemalteca. En el Fondo de Libranzas del Cabildo hay un acta
de pago con fecha 29 de diciembre de 1598 y 6 de enero de 1599, donde
queda consignado que se pago a los indios trompeteros por tocar trompetas
(corneto) y chirimias.?® Fuera del &mbito de la capital del reino de Guate-
mala también siguieron sonando tales instrumentos. Thomas Gage observo
durante su estadia en Guatemala que, dependiendo del tamafio del pueblo,
la iglesia tenia “un cierto nimero de cantores, trompetas y tocadores de
oboe o fagote”.3”

El panorama que encontr6 el arzobispo Pedro Cortés y Larraz durante
la visita que hizo a los pueblos de la didcesis de Guatemala (1768-1770) fue
mas bien desolador. Segtin él indica, en los pueblos no habia escuela porque
los indigenas se negaban a aprender el castellano y la doctrina cristiana. Ni
siquiera admitian recibir los sacramentos. No obstante, si celebraban a sus
santos mediante ceremonias que en el arzobispo despiertan desconfianza:

Estas fiestas consisten en que los indios que las hacen tienen las imagenes de escul-
tura (sobrado indecentes y mal vestidas muchas de ellas) a la entrada de sus casas,
con aparato de altar y candelas. El dia que se hace la fiesta las llevan por lo regular
a la iglesia con tambores y clarines; y hecha la fiesta las vuelven a su casa y aquel
dia es el de sus huelgas, bailes y embriagueses, 1o que es tan connatural a los indios,
que me parece no tienen los parroquianos derechos mas bien hipotecados.3®

Cabe senalar que a los ojos del arzobispo la musica iba de 1a mano con
las zarabandas,? comida y bebida en exceso, lo que inevitablemente con-
ducia a “embriagueses, escindalos y deshonestidades”.

Si bien el Concilio Primero de México puso limites al uso de instru-
mentos de viento, alenté que en todos los pueblos hubiese 6rgano, “que

36 AHAG, Cabildo, Cuentas del Mayordomo Cristobal Ibafiez. Agradezco a Omar Morales
Abril por proporcionarme esta referencia.

37 Gage (1979, p. 100).

38 Cortés y Larraz (1958 11, p. 16).

39 Cortés y Larraz hace la siguiente descripcion: “Las zarabandas (reduciendo su expli-
cacion a pocas palabras) consiste en que desde el principio de la noche se junta en una casa
o jacal todo género de gentes, hombres, mujeres, casados y libres; tienen su musica y bailes
toda la noche hasta el amanecer el dia siguiente; hay comidas, bebidas y embriagueces, como
también toda especie de deshonestidades sin el menor rubor ni reparo y este gravisimo
desorden, que se mira como irremediable, es comun en toda la di6cesis”. Véase Cortés y
Larraz (1958, 11, p. 251).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922¢.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 123 03/09/2019 17:54:42



124 DEBORAH SINGER

es el instrumento eclesiistico”. La definicion del 6rgano como instrumen-
to eclesidstico es meramente convencional, puesto que no hay nada en
dicho instrumento que lo haga mas sacro que cualquier otro, sea autoc-
tono o europeo. Esto refuerza la tesis de que el sonido esta estrechamen-
te ligado a nociones extramusicales que no tienen nada que ver con el
fenomeno fisico propiamente tal. La prescripcion de que suenen 6rganos
si parece haber sido cumplida porque Thomas Gage afirma que en los
pueblos indigenas (al menos aquellos que él visit) la misa se celebraba
tocando 6rgano y otros instrumentos musicales, “y lo hacen tan bien como
los espanoles”.*

Hasta el momento se ha visto que las comunidades indigenas adoptaron
los instrumentos musicales europeos, al menos asi lo atestiguan los cronistas.
Muchos de ellos eran misioneros que tenian un especial interés en demostrar
que el proyecto de colonizacion y evangelizacion se estaba llevando a cabo
de manera exitosa en todos los ambitos de la cultura. Respecto de los ins-
trumentos autoctonos, los textos que datan del tltimo periodo del dominio
colonial espafiol dan cuenta de su utilizacion en las fiestas civico-religiosas,
tanto en los pueblos indigenas como en las ciudades con mayor presencia
hispano-criolla. A ello me referiré en el siguiente apartado.

Instrumentos autdctonos en las celebraciones civico-religiosas

Una de las referencias al uso de instrumentos indigenas en el marco oficial
proviene del reporte que el cura de Jutiapa hizo de los festejos realizados
en 1680, con motivo de la inauguracion de la nueva catedral de Santiago
(actual Antigua, Guatemala). El texto sefiala que los indigenas de la zona
participaron activamente en la celebracion, presentando su musica, bailes
y escenificaciones teatrales, con el acompafiiamiento de cajas, atabales, cla-
rines, trompetas, marimbas y otros instrumentos no especificados.*!
Sesenta y cinco afios mads tarde la catedral fue elevada al rango de me-
tropolitana y se llevo a cabo una fastuosa celebracion. El evento fue descri-
to por Antonio de Paz y Salgado, abogado de la Real Audiencia, quien
afirma que la ciudad se habia engalanado para la actividad “y ya los acordes

40 Gage (1979, p. 100).
41 El texto del cura de Jutiapa fue copiado en forma integra por el historiador guatemal-
teco Domingo Juarros (1857, p. 362).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922€.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 124 03/09/2019 17:54:42



SONIDOS INDIGENAS EN EL IMAGINARIO COLONIAL 125

instrumentos, que sonaban acompanados del regional, y sonoro de las Ma-
rimbas, hazia todo un conjunto tan festivo, que poco le faltaba para igualar
al recido [sic] que sonaba en los corazones el afecto para justo tributo de
tanta dicha”.*? El autor agrega que se escuchd un gran namero de atabales
y marimbas “diestramente tocadas por los Naturales de este Valle”.

El fervor religioso fue exaltado al maximo en aquella ocasion, por eso
se entiende que la inclusion de los grupos subalternos buscara proclamar
la universalidad de la fe catolica. Puesto que los indigenas de la zona habian
sido convocados a participar conforme a sus propias practicas culturales,
el observador occidental ya no percibe sus instrumentos musicales como
“destemplados”, “ligubres” o “infernales”, sino que mds bien los presenta
a la manera de “conjunto festivo” capaz de producir “alegres ruidos”. No
creo que esto se haya debido a un paulatino proceso de adaptacion de los
oidos hispano-criollos a los sonidos indigenas. La descripcion del evento
me hace pensar en propositos ideologicos en los que la musica es insertada
en el relato triunfante de la colonizacion.

Resulta interesante el hecho de que Paz y Salgado destaque la destre-
za de los indigenas en la ejecucion de las marimbas, puesto que supone
una ruptura con la tradicion discursiva que primaba hasta el momento:
hablar de “destreza” en la ejecucion de un instrumento autéctono im-
plica reconocer en el indigena a un musico competente. Con esto, es
situado en una posicion equivalente (aunque no igual) a la del ejecu-
tante de instrumentos de origen europeo. A su vez, la marimba (el ins-
trumento local) es dignificada en la medida en que se le reconoce la
suficiente complejidad como para requerir un ejecutante que demuestre
destreza y dominio técnico.

La presencia de instrumentos indigenas en el marco de las fiestas co-
loniales (entre ellos, el caracol, el caparazon de una tortuga y diversos
instrumentos de percusion) indica que los sonidos autoctonos que antafio
remitian a imagenes diabolicas, podian perder el cardcter amenazante. Su
integracion en un imaginario social mas conciliador ocurria al ser sometidos
a un largo proceso de resignificacion mediante el cual se los despojaba de
sus sentidos tradicionales para insertarlos en un marco de significacion
catolico, eminentemente occidental.*3 Es posible que los colonizadores no

2 Paz y Salgado (1747, p. 28).
43 Prueba de ello es la presencia de instrumentos indigenas como elemento tematico de
los llamados “villancicos de indios” de la catedral de Guatemala. Véase Singer (2016).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922¢.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 125 03/09/2019 17:54:42



126 DEBORAH SINGER

hayan logrado del todo imponer su visiéon de mundo a los pueblos conquis-
tados, pero si fueron capaces de articular los rasgos culturales otros en un
universo de significaciones que neutralizaba los efectos disruptivos.**

Conclusiones

Segin pudo observarse, en el periodo de colonizacion espafola la musica
autoctona fue valorada a partir de factores extramusicales que orientaban la
percepcion y la recepcion del escucha occidental. Si bien se trata de un fe-
nomeno complejo, podemos destacar como elementos significativos el con-
texto en el que se realizaba la practica musical, 1a finalidad que ésta cumplia y
el tipo de instrumentos empleados en su ejecucion; de esta manera, el rechazo
del colonizador no se debi6 tnicamente a criterios europeos respecto de como
debe hacerse (o sonar) la musica, sino también al choque en el modo de
comprender el mundo que suponia la ejecucion de las musicas otras.

La diferencia cultural quedé de manifiesto en los textos coloniales de-
bido al desconocimiento que los autores tenian del sentido de las practicas
performativas indigenas, lo que condujo rapidamente a aproximarlas a dos
de los fantasmas que mas temia Occidente: el demonio y la muerte. En
contraposicion a esto, podemos afirmar que los grupos autdctonos utiliza-
ron la musica como estrategia de empoderamiento. Ejemplo de ello es el
sentido identitario que cumplia el atambor en el afianzamiento de los lazos
comunitarios y en la movilizacion frente al invasor; este instrumento se
transformo en simbolo de la diferencia, dando pie a una nocién de etnicidad
que marcaba la frontera entre el colonizador y el colonizado.

Pero el éxito de cualquier proyecto colonial depende de la creaciéon de
espacios para la integracion de los grupos subalternos. Incorporar practicas
musicales autdctonas en los festejos oficiales constituyd una opcion relati-
vamente segura, en el sentido de que no representaban una forma (abierta)
de sedicion. Los instrumentos musicales indigenas lograron insertarse en
el imaginario occidental, pero pese al cambio de percepcion del que fueron
objeto, continuaron formando parte de la categoria “indio” en la medida
en que constituian un rasgo identitario que diferenciaba y a la vez conso-
lidaba la diferencia. Esto nos lleva a visualizar la compleja dindmica desa-
rrollada en las relaciones transculturales: si bien los instrumentos indigenas

# Kraidy (2002).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922€.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 126 03/09/2019 17:54:42



SONIDOS INDIGENAS EN EL IMAGINARIO COLONIAL 127

operaban como marcadores de etnicidad, el festejo publico propiciaba la
difuminacion de la frontera cultural, permitiendo que la musica en si mis-
ma se transformara en campo de negociacion de significados.

Es necesario subrayar que se trata de una redefinicion y no de la des-
truccion de practicas ancestrales. A pesar de que siglos de dominacion
colonial favorecieron que se institucionalizara la manera europea de hacer
musica, ello no implic6 una pérdida u olvido del universo precolombino,
cuyas estructuras musicales condensaban principios cosmogénicos fun-
dantes de la cultura. De hecho, el contexto de los ceremoniales catolicos
permitia incorporar esos sonidos otros que ampliaban el horizonte de sig-
nificaciones, precisamente porque remitian a realidades otras. De esta
manera, el culto cristiano se apartaba de los modelos europeos para dar
pie a nuevas formas de vivir la religiosidad. Por su parte, cada vez que los
indigenas producian (y percibian) el sonido segun la tradicion ancestral,
llevaban adelante una forma de autoafirmacién que desestabilizaba los
sistemas de dominacion.

BIBLIOGRAFIA

AGNEW, V. (2008). Listening to Others: Eighteenth-Century Encounters in Polyne-
sia and Their Reception in German Musical Thought. Eighteenth-Century Studies,
41-2, special issue: Dangerous Liaisons in the South Pacific (Winter), 165-188.

ARCHIVO HISTORICO ARQUIDIOCESANO DE GUATEMALA (AHAG). Fondo de Musica
y Fondo Cabildo, Cuentas del Mayordomo Cristobal Ibafiez.

ATTALL J. (1977). Ruidos. Ensayo sobre la economia politica de la musica. Valencia:
Ibérica de Ediciones y Publicaciones.

BODENHAUSEN, G. V. y J. Richeson (2010). Prejudice, Stereotyping, and Discrimi-
nation. En R. F. Baumeister y L. Finkel (eds.), Advanced Social Psychology. The
State of the Science. New York: Oxford University Press.

BOURDIEU, P. (2007). Razones prdcticas. Sobre la teoria de la accién. Barcelona: Ana-
grama.

CoLON, C. (1991). Los cuatro viajes del Almirante y su testamento. Madrid: Espasa-
Calpe.

Concilio de Trento (1847). Trad. de Ignacio Lopez de Ayala. Barcelona: Imprenta
de D. Ramén Martin Indar. Texto disponible en la web en http://fama2.us.es/
fde/ocr/2006/sacrosantoConcilioDeTrento.pdf (consultado el 24 de septiem-
bre de 2017).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922¢.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 127 03/09/2019 17:54:42



128 DEBORAH SINGER

Concilios provinciales primero y segundo (1769). México. Texto disponible en la web
en https://archive.org/stream/conciliosprovincOOcath#page/n3/mode/2up
(consultado el 3 de mayo de 2017).

CorTEs, H. (s. f.). Sequnda carta de relacion (30 de octubre de 1520). Texto dispo-
nible en la web en http://www.antorcha.net/biblioteca_virtual /historia/rela-
cion/2_1.html (consultado el 7 de junio de 2017).

CORTES Y LARRAZ, P. (1958). Descripcion geogrdfico-moral de la diécesis de Goathe-
mala. Vol. xx, t. 1y 11. Guatemala: Sociedad de Geografia e Historia.

DaviEs, D. E. (2009). “La armonia de la conversion: angeles musicos en la arqui-
tectura novohispana y el pensamiento agustino-neoplaténico”. IV Coloquio
Musicat Harmonia mundi: Los instrumentos sonoros en Iberoamérica, siglos xvi
al x1x. México: Universidad Nacional Autonoma de México, Instituto de Inves-
tigaciones Estéticas.

Diaz DEL CASTILLO, B. (1968). Historia verdadera de la conquista de la Nueva Espa-
fla. Madrid: Espasa-Calpe.

DURAN, D. (1967). Historia de las Indias de Nueva Espafia e islas de la tierra firme.
México: Porrta.

Eco, U. (2000). Lector in fabula. La cooperacién interpretativa en el texto narrativo.
Barcelona: Lumen.

FISKE, S., P. Glick y J. Xu (2002). A Model of (Often Mixed) Atereotype Content:
Competence and Warmth Respectively Follow from Perceived Status and Com-
petition. Journal of Personality and Social Psychology, 82-6, 878-972.

FoucauLT, M. (2002). Vigilar y castigar. Buenos Aires: Siglo XXI Editores.

FUENTES Y GUZMAN, F. A. (1882). Historia de Guatemala o Recordacion florida. Tomo 1.
Madrid: Luis Navarro Editor. Texto disponible en la web en https://upload.
wikimedia.org/wikipedia/commons/9/98 /Recordacion_Florida_Tomo_ILpdf
(consultado el 28 de mayo de 2017).

GAGE, T. (1946). A New Survey of the West Indies, 1648. A. P. Newton (ed.). Londres:
Lund Humphries.

GRENIER, L., y J. Ghibault (1990). “Authority” Revisited: The “Other” in Anthro-
pology and Popular Music Studies. Ethnomusicology, 34-3 (Autumn), 381-397.
http://www.jstor.org.una.idm.oclc.org/stable/pdf/851624.pdf (consultado el
1 de mayo de 2017).

GRUZINSKI, S. (2007). El pensamiento mestizo. Barcelona: Paidos.

JUARROS, D. (1857). Compendio de la historia de la ciudad de Guatemala. Tomo I1.
Guatemala: Edicion del Museo Guatemalteco.

KRrRAIDY, M. M. (2002). Hibridity in Cultural Globalization. Communication Theory,
12-3, 316-339.

LANDA, D. de, fray (1966). Relacién de las cosas de Yucatdn. New York: Krauss.

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922€.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 128 03/09/2019 17:54:42



SONIDOS INDIGENAS EN EL IMAGINARIO COLONIAL 129

MiGNOLO, W. D. (1998). The Darker Side of the Renaissance. Ann Arbor: The Uni-
versity of Michigan Press.

NATTIEZ, J.-J. (2004). Ethnomusicologie et significations musicales. L’ Homme. Mu-
sique et Anthropologie, 171/172 (juillet/décembre), 53-81.

PAZ Y SALGADO, A. de. (1747). Las luces del cielo de la iglesia Difundidas en el Emis-
pherio de Guathemala. México: Imprenta Rivera.

PIETSCHMANN, K. (2008). La musica de Corpus Christi en la Roma del siglo xv1.
Memoria del IIT Coloquio Musicat Lo sagrado y lo profano en la festividad de Cor-
pus Christi (pp. 127-144). Ed. Montserrat Gali y Morelos Torres. México: Uni-
versidad Nacional Auténoma de México/Benemérita Universidad Nacional
Auténoma de Puebla.

ROTHE, A. (1987). El papel del lector en la critica alemana contemporanea. En J.
A. Mayoral (comp.), Estética de la recepciéon. Madrid: Arco/Libros.

Ruz, M. H. (2006). Conjuros indigenas, blasfemias mestizas: fragmentos discursi-
vos de la Guatemala colonial. Revista de Literaturas Populares, vi-2, 281-325.

SAHAGUN, B. de, fray (1583). Psalmodia christiana, y sermonario de los sanctos del
ano en lengua mexicana (prologo). México: en casa de Pedro Ocharte.

(1956). Historia general de las cosas de Nueva Espafia. Libro 1. México:
Porrua.

SINGER, D. (2016). Mtsica colonial: otredad y conflicto en la catedral de Guatema-
la. Temas Americanistas, 37 (diciembre), 88-104.

STOKES, M. (2004). Music and the Global Order. Annual Review of Anthropology,
33, 47-72. http://www.jstor.org.una.idm.oclc.org/stable /pdf/25064845.pdf
(consultado el 1 de mayo de 2017).

STOCKMANN, D. (1977). Some Aspects of Musical Perception. Year Book of the
International Folk Music Council, 9, 67-79.

SWAIN, J. P. (1994) Music Perception and Musical Communities. Music Perception:
An Interdisciplinary Journal, 11-3 (Spring), 307-320.

TAGG, P. (2013). Music’s Meanings: a Modern Musicology for Non-Musos. New York/
Huddersfield: The Mass Media Music Schollars’s Press.

TILLMANN, B., y E. Bigand (2004). The Relative Importance of Local and Global
Structures in Music Perception. The Journal of Aesthetics and Art Criticism.
Special Issue: Art, Mind, and Cognitive Science, 62-2 (Spring), 211-222.

TIROVOLAS, A., y D. J. Levitin (2011). Music Perception and Cognition Research
from 1983 to 2010: A Categorical and Bibliometric Analysys of Empirical Ar-
ticles in Music Perception. Music Perception: An Interdisciplinary Journal, 29-1
(September), 23-36.

TORQUEMADA, J. de, fray (1975). Monarquia indiana. Vols. 1-v1. México: Universidad
Nacional Auténoma de México. http://www.historicas.unam.mx/publicacio-
nes/catalogo/ficha?id=154 (consultado el 6 de junio de 2017).

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922¢.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 129 03/09/2019 17:54:42



130 DEBORAH SINGER

VAN Oss, A. (1986). Catholic Colonialism. A Parish History of Guatemala 1524-1821.
Cambridge (uk): Cambridge University Press.

XIMENEZ, F. (1930). Historia de la provincia de San Vicente de Chiapa y Guatema-
la. Tomo 1, Guatemala: Biblioteca Goathemala de 1a Sociedad de Geografia e
Historia.

SOBRE LA AUTORA
Deborah Singer es pianista profesional. Doctora en Sociedad y Cultura,

académica e investigadora de la Escuela de Musica de la Universidad Nacio-
nal de Costa Rica.

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922€.2019.60.63148

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd 130 03/09/2019 17:54:42



