
Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
ISSN 1870-9060 / e-ISSN 24486922

artículo

De músicas amenazantes a músicas devocionales

Los sonidos indígenas en el imaginario colonial  
de Guatemala (siglos xvi al xviii)*

From Threatening Musics to Devotional Musics 

Indigenous Sounds in the Devotional Imaginary  
of Guatemala (16th to 18th Centuries)

Deborah Singer
Universidad Nacional de Costa Rica
deborah.singer.gonzalez@una.cr

Resumen
El artículo explora la construcción de imaginarios de la diferencia a partir de la recepción de 
las músicas autóctonas. Con base en el análisis de textos coloniales (crónicas de la conquista, 
relaciones, historias, etcétera) se argumentará que la percepción occidental de los sonidos e 
instrumentos indígenas estaba ideológicamente orientada, conforme a factores extramusi-
cales. Como contraparte, dichos instrumentos que actuaban como marcadores de etnicidad 
también afianzaban los lazos comunitarios, permitiendo que la música se transformara en 
campo de negociación de significados.

Palabras clave: Guatemala, música colonial, imaginarios sociales, percepción y recepción de 
la música.

Abstract
The article focuses on the way Spaniards and Creoles perceived indigenous local sounds 
during the colonial times in Guatemala. Based on texts written by chroniclers and witnesses, 
it analyzes to what extent external factors like ethnicity, religion and cultural practices ori-
entated the reception of indigenous music. The lack of knowledge about the other made 
westerners relate native instruments and sounds to the devil and death, which drove to 
stereotyped images about the indigenes. Nevertheless, coexistence favored a cross-cultural 
interchange that made possible approximations and redefinitions of musical practices.

Keywords: Threatening music, indigenous instruments, music perception, reception.

Información del artículo
Recibido: 18 de enero de 2018.
Aceptado: 1 de febrero de 2019.
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

* Este artículo fue elaborado gracias al apoyo de la Dirección de Investigación de la Univer-
sidad Nacional de Costa Rica y al proyecto “Rescate y valoración de la música centroamericana”.

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   109 03/09/2019   17:54:40



Deborah Singer110

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

[…] y tañían su maldito atambor y otras trompas y 

atabales y caracoles, y daban muchos gritos y alaridos.

Bernal Díaz del Castillo

Bernal Díaz del Castillo, soldado español que participó en la expedición 
conquistadora de Hernán Cortés, proporciona una detallada relación de la 
toma de Tenochtitlán en su Historia verdadera de la conquista de la Nueva 
España. Más allá del propósito de veracidad del texto, lo cierto es que esta 
y otras crónicas de la conquista inauguran el relato que construye América a 
partir de la experiencia del observador europeo, quien se ve confrontado 
a un mundo ignoto que fluctúa entre el locus amoenus y el locus terribilis. El 
resultado fue el surgimiento de un discurso narrativo cuyos juicios de valor 
entremezclan la estupefacción con la ansiedad, el temor y el rechazo.

En extremo problemática resultó ser la cultura de los nativos, puesto 
que las creencias, costumbres y prácticas locales entraron en abierto con-
flicto con la cosmovisión europea. La música indígena no permaneció aje-
na al escrutinio foráneo, lo que puede observarse en las numerosas des-
cripciones que destacan el vínculo existente entre la música y la danza, la 
música y los rituales indígenas, o bien, la música y la guerra. El epígrafe de 
este artículo es un ejemplo de ello: los “gritos y alaridos” proferidos por los 
combatientes en medio de un ceremonial con fines bélicos tienen como 
fondo acústico el sonido de un “maldito” atambor. A pesar de que prevale-
ce una valoración negativa de las prácticas musicales indígenas, estos textos 
permiten al lector actual inferir los diferentes usos que se daba a la música 
y las condiciones que determinaban su recepción.

El foco de análisis de este trabajo será puesto en la construcción de 
imaginarios a partir de la recepción de las músicas autóctonas. Con base en 
ello formularé tres preguntas conductoras: ¿qué hacía que un sonido fuera 
percibido como amenazante por el escucha occidental?, ¿de qué manera 
intervenía el factor étnico-cultural en la recepción del sonido? y ¿en qué 
circunstancias los sonidos otros llegaron a ser admitidos en la práctica mu-
sical oficial? Para proponer posibles respuestas es necesario establecer 
frente a qué exactamente se producía el rechazo: ¿frente a los sujetos que 
producían el hecho sonoro?, ¿a la función que este último cumplía?, ¿a los 
instrumentos que emitían el sonido?

Referirse a la música en el contexto colonial constituye un gran desafío 
porque no se sabe a ciencia cierta cómo sonaba la música en aquella época. 

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   110 03/09/2019   17:54:40



Sonidos indígenas en el imaginario colonial 111

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

Los manuscritos musicales resguardados en los archivos y bibliotecas del 
mundo constituyen un punto de partida para la investigación, pero no pro-
porcionan datos concretos respecto de la interpretación de las piezas, su 
ejecución “real” o las condiciones de recepción. Los textos coloniales ofrecen 
ciertos indicios, en la medida en que permiten detectar que el modo de 
percibir lo ajeno está determinado por los términos en los que se percibe lo 
propio. Con base en ello me propongo desarrollar el tema de la percepción 
y la recepción de las prácticas musicales indígenas, en el entendido de que 
el análisis será abordado prioritariamente desde la ladera occidental.

Generalidades de la percepción y la recepción

El campo de la percepción aún es fuente de discusión entre teóricos e in-
vestigadores.1 En lo que concierne a la música hay cierto consenso en que, 
para que haya percepción de un hecho musical, debe existir una comunidad 
a la que éste le haga sentido. Eso indica que en el proceso entran en juego 
conocimientos adquiridos por el escucha a lo largo de su experiencia en el 
entorno y —aunque no sea consciente de ello— esos conocimientos le per-
miten identificar elementos de la música que transforma en significado.2 
Dicho en otras palabras, percibir un hecho sonoro y comprenderlo en tanto 
música exige una familiarización con las estructuras que regulan su flujo; 
para ello el escucha debe conocer los niveles previos de significación de los 
signos acústicos, así como también los estándares y reglas que los rigen:

Estos estándares y reglas son las diversas convenciones y tradiciones de una cul-

tura musical, tales como los sistemas tonales, modos, escalas, patrones rítmicos y 

melódicos, prácticas performativas y técnicas, maneras de cantar, gritar, llorar, 

ornamentación, principios de construcción formal, reglas para combinar secciones, 

fórmulas iniciales y cadenciales, timbres y su mezcla, comportamiento del tempo, 

etcétera.3

1  De manera muy general, Pierre Bourdieu sostiene que, para que sea visible una pro-
piedad distintiva de algo, ésta debe ser percibida por alguien capaz de establecer la diferencia, 
puesto que ese alguien “no es indiferente y está dotado de categorías de percepción, de es-
quemas clasificatorios, de un gusto, que le permite establecer diferencias, discernir, distin-
guir”. Véase P. Bourdieu (2007, p. 21).

2  Véase J. Swain (1994); Tillmann y Bigand (2004).
3  Stockmann (1977, p. 69): “These standards and rules are the diverse conventions and 

traditions of a musical culture, such as tonal systems, modes, scales, rhythmic and melodic 

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   111 03/09/2019   17:54:40



Deborah Singer112

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

Según se ve, estos estándares apuntan al comportamiento social del 
grupo, a procedimientos compositivos variados y a códigos de performance 
que exceden los límites de la acústica y las leyes que rigen el sonido. Deco-
dificar implica entonces poner en acción valores, creencias, usos y nociones 
extramusicales que direccionan las estrategias para interpretar y producir 
sentido a partir del hecho sonoro.4 Así, la (correcta) respuesta frente a la 
música requiere de la participación de un escucha competente en las con-
venciones socialmente compartidas.5

Los significados asociados a la música son efecto de sistemas conven-
cionales de interpretación construidos históricamente y que guían la actitud 
del receptor respecto de la obra.6 Si la distancia estética del escucha frente 
al hecho sonoro es excesiva, se produce una crisis que interfiere en el pro-
ceso comunicativo; no obstante, la música —al igual que cualquier práctica 
social— está sujeta a avatares sociales e históricos que modifican las res-
puestas de los receptores y se produce un cambio de horizonte. Más ade-
lante se analizará este proceso en el caso de América durante el periodo de 
colonización española.

El acuerdo social respecto del tipo de constructos sonoros que merecen 
ser denominados “música” revela que en la producción de ésta intervienen 
jerarquías de poder que incluyen y excluyen. Así se explica —por ejemplo— 
las reacciones adversas que ciertos grupos manifiestan frente a las prefe-
rencias musicales de las subculturas urbanas, o bien el permanente conflic-
to existente entre lo local y lo global.7 Al hablar de mecanismos de inclusión 
y exclusión me refiero tanto a la acción que produce el hecho sonoro (“mu-
sicar”) como al producto generado (la música propiamente tal), puesto que 
creación y ejecución dependen de regulaciones establecidas que ya han sido 

patterns, performance practices and techniques, manners of singing, shouting, crying, orna-
mentation, principles of formal construction, rules for combining sections, initial and caden-
tial formulas, timbres and their mixing, tempo behaviour, etcetera”. La traducción es mía.

4  Tagg (2013).
5  En un modelo comunicativo, decodificar exige lo que Umberto Eco denomina “com-

petencia circunstancial diversificada”, puesto que para producir sentido se ponen en juego 
varios sistemas de signos que se complementan entre sí (Eco, 2000, pp. 77-78).

6  En el campo de la literatura, Hans Robert Jauss se refiere al “horizonte de expectativas”, 
la “suma de comportamientos, conocimientos e ideas preconcebidas que encuentra una obra 
en el momento de su aparición y a merced de la cual es valorada”. Véase Rothe (1987, p. 17).

7  La música suele ser el símbolo para señalar al otro o para indicar el lugar de la dife-
rencia (de género, de clase, edad, etnicidad, etcétera). Véanse Tagg (2013); Grenier y Guil-
bault (1990), y Stokes (2004).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   112 03/09/2019   17:54:40



Sonidos indígenas en el imaginario colonial 113

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

consagradas por las elites hegemónicas. Existe así un efecto normativo en 
la música que se traduce en la expresión y la reconfiguración de las rela-
ciones sociales.

Otro aspecto que debe ser considerado en este análisis es la función 
que cumple la música en contextos específicos. Los propósitos para los que 
una pieza es creada y las condiciones de su ejecución determinan el tipo 
de recepción que tendrá. Aquí entran en juego factores adicionales, como 
los agentes involucrados en el hecho musical y la presencia (o no) de un 
texto verbal. En cierta medida, es posible afirmar que los niveles de deco-
dificación de una pieza musical son previstos desde el momento de su crea-
ción, de manera que es factible aventurar que la pieza tiene inscritas ins-
trucciones de escucha.8

Cada cultura prioriza determinadas formas de hacer y percibir la mú-
sica, en desmedro de otras. La red de relaciones y eventos que crean los 
símbolos musicales media la percepción y eso va de la mano con el modo 
en que las sociedades construyen un sistema para interpretar el mundo. El 
rechazo a la música surge cuando sus componentes entran en conflicto con 
los valores culturales del escucha, fenómeno que se intensifica en un con-
texto de interacción étnica. En tales circunstancias, la alteridad potencia 
la crisis.9

Alteridad y sonidos otros

Es sabido que el choque cultural entre españoles e indígenas también se 
manifestó en el campo sonoro y de eso dan fe los textos escritos por los 
cronistas de la conquista. Según consta en el Diario de abordo de Cristóbal 
Colón, el Almirante regaló a los nativos de la isla Guanahani cuentecillas 
de vidrio, cascabeles y sonajas de latón, “porque otra cosa tanto no desea-
ban como cascabeles”.10 Sabemos que los españoles otorgaban a estos ob-
jetos sonoros muy poco valor, por lo que —visto desde una perspectiva 

  8  Piénsese por ejemplo en el sentimiento de contrición que genera el Miserere, en con-
traposición con la exaltación que despierta el Gloria. En este caso, los significantes musicales 
son portadores de asociaciones semánticas extrínsecas a la música, con lo que se refuerza el 
poder afectivo del texto. Véase Nattiez (2004).

  9  Esta interacción da pie a que proliferen estereotipos negativos respecto del “otro”. 
Véase Fiske et al. (2002); y Bodenhausen y Richeson (2010).

10  Colón (1991).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   113 03/09/2019   17:54:40



Deborah Singer114

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

actual— las palabras de Colón constituyen un relevante indicador de la 
variedad de ámbitos en los que se construyó la diferencia colonial. Ya de 
entrada el conquistador europeo define al sonido como factor de subalter-
nización: los indígenas se contentaban con baratijas sonoras; por lo tanto, 
aún se encontraban en la era de la inocencia (¿ignorancia?) y en un estadio 
evolutivo “anterior”.11 Esta percepción se fue consolidando al quedar de-
mostrado que los indígenas de América no poseían instrumentos musicales 
tan sofisticados como los europeos.

Años después de la llegada de Colón, Hernán Cortés escribió al rey de 
España que entrando a Churultecal fue recibido por una delegación indíge-
na “con muchas trompetas y atabales”. Es difícil dilucidar la función que 
cumplió la música en esa ocasión. Una posibilidad es interpretarlo como 
un acto de bienvenida para promover el diálogo diplomático en términos 
amistosos (Cortés lo interpretó de esa forma). Sin embargo, también es 
factible plantear que el sonido de las trompetas y atabales constituía un 
modo alternativo de confrontar y negociar relaciones de poder entre suje-
tos de estatus sociopolítico equivalente; no hay que olvidar que los jefes 
indígenas eran quienes decidían qué iba a escuchar Cortés, en qué momen-
to y durante cuánto tiempo. La exhibición de poder es significativa porque 
ofrece el marco extramusical que encauza la recepción de la música por 
parte de los asistentes al acto.12 La música participa así en la reafirmación 
de las jerarquías locales. En lo que respecta a Cortés, sólo tomó nota de un 
par de instrumentos genéricos (trompetas y atabales), reafirmando así el 
discurso que sitúa a la música indígena en el campo de la alteridad y en un 
nivel rudimentario de desarrollo.

Pero aun tratándose de músicas “atrasadas”, lograban despertar una voz 
de alerta, sobre todo debido a los diferentes niveles de aceptación y rechazo 
que durante las primeras décadas de la colonización española los indígenas 
mostraron frente al proceso de occidentalización. Mantener vivos los cantos 
antiguos fue una de las estrategias que les permitía subvertir la cristianiza-
ción forzosa, en la medida en que el texto remitía a significados ancestrales 
imbricados, imposibles de comprender para el escucha occidental.

El misionero franciscano fray Bernardino de Sahagún, investigador 
sempiterno de la lengua y la cultura nahuas, desconfiaba de la sinceridad 
de la fe cristiana de los indígenas “porque en los cantares antiguos, por la 

11  Mignolo (1998, pp. 327-328).
12  Agnew (2008, p. 169).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   114 03/09/2019   17:54:40



Sonidos indígenas en el imaginario colonial 115

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

mayor parte se cantan cosas idolátricas en un estilo tan oscuro, que no hay 
quién los pueda entender, sino ellos solos”.13 Los cantos resultaban particu-
larmente sospechosos cuando se realizaban en el contexto de un ritual, tal 
vez por eso en el Concilio Mexicano Primero se indica a los religiosos 
“revisar” que los cantares antiguos no tuvieran contenidos deshonestos. A 
pesar del celo que se puso en reemplazar los cantos tradicionales locales 
por himnos cristianos, combatirlos reveló ser una meta imposible de alcan-
zar, sobre todo si se piensa en el estrecho lazo que unía al canto con la 
danza y otros actos ceremoniales indígenas. La parafernalia desplegada en 
estos actos solía tener componentes que remitían a la religión antigua, lo 
cual despertaba sospechas acerca de los significados que “escondían” los 
sonidos propiamente tales.

Fray Juan de Torquemada afirma que los indígenas cantaban sus ala-
banzas bailando alrededor de dos atabales: “A tiempos tañen sus trompetas 
y unas flautillas no muy entonadas; otros dan silbos con unos huesezuelos 
que suenan mucho”.14 Lo cierto es que los bailes, acompañados de estos 
instrumentos extraños al oído occidental, prevalecieron durante toda la era 
colonial e impregnaron ámbitos diversos de la vida cotidiana. En el Archi-
vo General de Centroamérica (agca) y en el Archivo Histórico Arquidio-
cesano de Guatemala (ahag) hay textos que documentan la existencia de 
plegarias y conjuros que mencionan instrumentos musicales con resabios 
de creencias de origen precolombino y africano.15

Sahagún indica que cuando los indígenas cantaban y bailaban en honor 
a sus dioses, “tañían caracoles como cuernos y tañían atambores y tepo-
naztli, que son atambores de madera; y traían en las manos unas sonajas 
con que hacen un son al propósito de cantar”.16 El misionero franciscano 

13  Sahagún (1583).
14  Torquemada (1975, p. 307). Torquemada hace una detallada descripción del modo de 

ejecutar estos cantos: uno de los atabales se tocaba con la palma de las manos (el huehuetl) y 
el otro, de sonido más grave, se tocaba con palillos (el teponaztle, variante del tun guatemalte-
co). El canto era conducido por dos cantores a los que se les iban uniendo las voces de todos 
los participantes. El baile era comunitario y podía llegar a tener más de mil personas, todas 
moviéndose en forma concertada. Véase el capítulo xxiii del libro ix de Monarquía indiana.

15  Véase Ruz (2006). El siguiente canto de “brujería” rescatado por Ruz tenía por finalidad 
atraer las lluvias: “Tin tin tin, yo me boy (a) alegrar con mi tambor, chinchín y pito, siendo 
hijo de gran hombre y de visarra mujer, boy a gustar de mi tambor y mi chinchín escurriendo, 
sobre mis manos, pies, rodías, sobre mi hombro, pecho y mollero. En ayre le abrasé y tuve. 
En derechura descansé, vagé sobre el bordo y demás afar [sic] de su casa”, p. 305.

16  Sahagún (1956, p. 57).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   115 03/09/2019   17:54:40



Deborah Singer116

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

prosigue diciendo que “comenzaban luego a tocar flautas, trompetas, cara-
coles y a dar silbos y a cantar”.17

Otra referencia a la música en el marco de estas ceremonias proviene 
del fraile dominico Francisco Ximénez, quien en el capítulo xxix de la 
Historia de la provincia de San Vicente de Chiapa y Guatemala escribe: “Com-
ponían sus ídolos para estas fiestas con mucho oro y piedras y envolvíanles 
infinitas mantas ricamente labradas; poníanles en unas andas y traíanlos en 
procesión con mucha reverencia acompañándolos con gran música de ata-
bales y otros instrumentos musicales de que ellos usaban”.18

El esplendor estético y la solemnidad que Ximénez observa lo llevan 
—involuntariamente— a establecer paralelismos entre el ritual indígena y 
las ceremonias eclesiásticas que él conoce y que tienen como componen-
te primordial la procesión, también acompañada por instrumentos musi-
cales. La costumbre de los cronistas de equiparar las prácticas culturales 
autóctonas con los referentes europeos fue bastante usual en aquella época. 
Serge Gruzinski lo explica en los siguientes términos:

los cronistas del siglo xvi y sus sucesores, a partir de analogías más o menos dis-

cutibles, distribuyen en rúbricas y subrúbricas occidentales —religión, dios, pan-

teón, santuario, sacrificio, mito, etcétera— unos rasgos a los que arrancan arbitra-

riamente de su contexto amerindio. Ahora bien, esta visión presupone la existencia 

de un modelo subyacente, universal e intemporal, aunque definido en Occidente, 

llamado religión, y compuesto de puntos de referencia idénticos independiente-

mente de las épocas, las regiones y las sociedades.19

Este modelo “universal” instaura la noción de procesiones cuando los 
miembros de la comunidad indígena se trasladan de un lugar a otro, gene-
ralmente en medio de ceremonias que tenían fines religiosos. La presencia 
de instrumentos musicales autóctonos determinaba el tipo de percep-
ción de la música por parte del testigo foráneo. En el capítulo vi del primer 
libro de la Recordación florida (1690), el historiador guatemalteco Francis-
co Antonio Fuentes y Guzmán describe que los nativos caminaban “con 
mucha música de flautas melancólicas, atabales, pitos y caracoles, que ha-
cían esta composición destos instrumentos una música más aína y molesta 
que armoniosa […], cantando en desentonada y triste voz”.20

17  Sahagún (1956, p. 144).
18  Ximénez (1930, p. 82).
19  Gruzinski (2007, p. 63).
20  Fuentes y Guzmán (1882, p. 39).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   116 03/09/2019   17:54:40



Sonidos indígenas en el imaginario colonial 117

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

Cabe señalar que Fuentes y Guzmán percibe el sonido indígena en los 
mismos términos en que lo había hecho fray Diego de Landa cien años 
antes. Este misionero franciscano y obispo de Yucatán escribió en el capí-
tulo xxii de la Relación de las cosas de Yucatán: “Tienen atabales pequeños 
que tañen con la mano, y otro atabal de palo hueco, de sonido pesado y 
triste, que tañen con un palo larguillo con leche de un árbol puesta al cabo; 
y tienen trompetas largas y delgadas, de palos huecos, y al cabo unas largas y 
tuertas calaabzas; y tienen otro instrumento [que hacen] de la tortuga 
entera con sus conchas, y sacada la carne táñenlo con la palma de la mano 
y es su sonido lúgubre y triste”.21

Si bien los ejemplos señalados hasta el momento se refieren a la músi-
ca indígena en un contexto religioso, es importante destacar que también 
se la hacía con fines bélicos, sobre todo en el campo de batalla. El historia-
dor dominico fray Diego Durán escribe en el capítulo xvii de la Historia de 
las Indias… que el sonido de los atambores enardecía a los combatientes y 
los hacía proferir gritos y silbidos que aterrorizaban al enemigo. Indepen-
dientemente de los efectos sicológicos que pueda tener un sonido, me in-
teresa subrayar que el atambor adquiría en este contexto un sentido adicio-
nal, ligado al componente identitario. El atambor se transformaba en 
símbolo del afianzamiento de la idea de comunidad y de los lazos de per-
tenencia, en la medida en que los combatientes se sentían unidos no sólo 
por la existencia de un enemigo común, sino también porque compartían 
rasgos culturales de los cuales el sonido constituía un ejemplo.

No puedo dejar de mencionar la presencia del atambor en la realiza-
ción de ceremonias fúnebres: “salieron con su atambor ronco y destem-
plado y empezaron a cantar aquellos doloridos y lamentables cantares 
[…]. Puestos todos en orden, empezaron a bailar y llorar juntamente con 
un aullido extraño. Los viejos todos, alrededor del atambor”.22 Según 
puede observarse, la música operaba como actividad social regida por 
códigos de performance. La clave para concluir esto es que se la ejecuta-
ba en medio de actos ceremoniales en los cuales los códigos de perfor-
mance “informaban” al escucha local cómo debía actuar frente al hecho 
sonoro, conforme a los significados adscritos y a su funcionalidad. El 
problema radica en que el testigo occidental —quien finalmente constru-
ye el relato— no poseía ni las competencias ni la motivación ideológica 

21  Landa (1966, pp. 38-39).
22  Durán (1967, pp. 153-154).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   117 03/09/2019   17:54:41



Deborah Singer118

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

para comprender los procesos que se estaban llevando a cabo, de manera 
que el resultado es un discurso en el que priman juicios negativos respec-
to de las prácticas musicales del otro.

Con esto regreso a la tesis expuesta anteriormente: toda obra musical 
se abre a la percepción remitiendo a significados extramusicales que tienen 
que ver con la experiencia de las personas y su visión de mundo. El musi-
cólogo francés J.-J. Nattiez agrega a ello que el significado existe cuando los 
objetos son situados en relación con un horizonte.23 Veamos por ejemplo 
el caparazón de la tortuga al que hace referencia Diego de Landa. Su valo-
ración en tanto instrumento musical está sujeta a la función que cumple en 
ese entorno específico, al margen del objeto en sí mismo y de su capacidad 
de emitir sonidos. El caparazón de la tortuga se funde con los atabales y las 
trompetas largas en un ritual cuyo fin es “idolátrico”, de manera que el 
efecto del conjunto resulta chocante, más aún por el vínculo que se esta-
blece en la ceremonia con fuerzas sobrenaturales. Es así como los códigos 
culturales del observador occidental encauzan la recepción de la música 
local en una dirección ideológicamente orientada.

El efecto de lo anterior es que los textos coloniales instauraron en el 
imaginario de Occidente dos principios básicos respecto de las músicas 
indígenas: que se encontraban en un bajo nivel de desarrollo (así lo indica-
ría la precariedad de sus instrumentos musicales) y que se las hacía con 
fines ceremoniales sospechosos. Por eso el testigo externo solía percibir el 
sonido autóctono como “ronco”, “destemplado”, “no muy entonado”, “do-
lorido”, “pesado y triste” o “lúgubre y triste”.24 Fuentes y Guzmán fue más 
lejos aun al concluir que la música de los indígenas es “más aína y molesta 
que armoniosa”. Parece dudoso que las prácticas musicales de los nativos 
hayan sido consideradas “música” en el estricto sentido de la palabra porque 
—para los cánones europeos— el resultado sonoro debe haber parecido 
demasiado primitivo, ruidoso y desorganizado.

Con base en lo expuesto hasta el momento puedo afirmar que los atri-
butos de las prácticas musicales indígenas no fueron los elementos deter-
minantes en la percepción del escucha foráneo. Su sentido real más bien lo 
determinaba el contexto de ejecución y de recepción.

23  Nattiez (2004).
24  Conforme a lo señalado por Umberto Eco, todos estos adjetivos funcionan como 

palabras clave “estadísticamente reiteradas y estratégicamente colocadas”, lo que orienta el 
sentido del discurso. Véase Eco (2000, p. 283).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   118 03/09/2019   17:54:41



Sonidos indígenas en el imaginario colonial 119

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

Sonidos diabólicos

Quienquiera que esté familiarizado con los textos coloniales habrá encon-
trado referencias a lo diabólico asociadas a los ritos ancestrales. En esta 
ocasión me interesa destacar algunos casos en los que el instrumento 
musical representa el componente amenazante del ritual, ya sea por las 
características propias de dicho instrumento o por invocar a fuerzas “de-
moniacas”. Un ejemplo de esto lo proporciona el historiador guatemalteco 
Francisco Antonio Fuentes y Guzmán al referirse al baile del Oxtum, “en 
que intervienen las trompetas largas, de maderas negras […]; en este Mito-
te o baile, invocan al demonio con semejantes trompetas”.25

Por su parte, el cura de San Antonio de Suchitepéquez menciona un 
baile llamado Tum que representaba el sacrificio de un indígena; éste era 
embestido por cuatro figuras humanas, todas ellas representando animales 
diferentes. Al cura lo perturbó sobremanera la escenificación “y las demás 
ceremonias y alaridos del dicho baile, movidos de un son horrísono y tris-
te que hacen unas trompetas largas y retorcidas a manera de sacabuches, 
que causa temor oírlas”.26 Este baile fue muy combatido. A fines del siglo 
xviii el arzobispo de Guatemala Pedro Cortés y Larraz indicó que, a pesar 
de que el Tum había sido prohibido en 1749 por los “abusos y supersticio-
nes intolerables” que provocaba, él dudaba de que se hubiera interrumpido 
la costumbre de representarlo.27

Además de las trompetas largas hay otros instrumentos indígenas que 
aparecen vinculados con prácticas de brujería. Un cura de Guatemala le 
escribió al obispo que sus feligreses celebraban un baile antiguo en el que 
se pintaban como demonios y tocaban un caracol de modo “tan espanto-
so que no parecía sino que condenados lo tocaban; dando tantas voces 
que se estremecían las carnes”.28 Insisto en que lo relevante aquí no ne-
cesariamente es el instrumento propiamente tal, sino el contexto en el 
que se lo hacía sonar. En el ejemplo anterior, el sonido del caracol proba-
blemente despertó en el testigo occidental respuestas corporales estreme-
cedoras que él procesó conforme a una cadena de inferencias derivadas de 
información ya conocida: los indígenas hacían rituales, en los rituales se 
invocaba al demonio con instrumentos extraños, éstos parecían ser tocados 

25  Fuentes y Guzmán (1882, pp. 20-21).
26  Ruz (2006, p. 295).
27  Cortés y Larraz (1958, p. 286).
28  Ruz (2006, p. 294).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   119 03/09/2019   17:54:41



Deborah Singer120

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

por condenados, los condenados se encuentran en el infierno; conclusión: 
el sonido es infernal. La carga ideológica del texto tiende a homologar la 
música indígena con lo demoniaco.

Existían situaciones en las que el rechazo a las prácticas musicales au-
tóctonas se exacerbaba aún más, sobre todo cuando prevalecían condiciones 
de caos y violencia extrema. En esas ocasiones el fantasma de la aniquilación 
transformaba a la música en sí misma en símbolo de muerte. Para ilustrar 
esta afirmación regreso a Bernal Díaz del Castillo: “tornó a sonar el atambor 
muy doloroso del Huichilobos, y otros muchos caracoles y cornetas, y otras 
como trompetas, y todo el sonido de ellos espantable”.29

El sonido “espantable” de estos instrumentos musicales fue el preám-
bulo de uno de los momentos más dramáticos de la batalla por la conquista 
de Tenochtitlan, cuando Díaz del Castillo se vio obligado a presenciar el 
sacrificio de los soldados españoles que habían sido capturados por los mexi-
cas. Tras ser arrastrados a golpes hasta lo alto del gran templo, en medio 
de un macabro ritual que tenía como fondo acústico el resonar del atambor, 
el gran sacerdote les extrajo el corazón para ofrecerlo a sus dioses. El cro-
nista ya había afirmado que el atambor era “el más triste sonido, en fin, 
como instrumento de demonios, y retumbaba tanto, que se oyera dos leguas, 
y juntamente con él y caracoles y bocinas y silbos”.30

Aparte del contexto de horror y muerte hay factores adicionales que 
podrían haber intensificado la experiencia traumática: el volumen del ins-
trumento ejecutado, su registro, el pulso o los patrones rítmicos utilizados. 
Lo relevante es que el sonido caló en lo más hondo del sujeto, no sólo porque 
iba ligado a imágenes apocalípticas, sino también porque experiencias béli-
cas previas le habían enseñado que la presencia de tales instrumentos in-
dicaba la inminencia de la muerte.31 Desde esta perspectiva, cada vivencia 
auditiva constituye para la persona un descubrimiento y actualización de 
lo ya “conocido de antemano”.

Hasta el momento he argumentado que la alteridad también se manifiesta 
por medio del sonido de los instrumentos musicales del otro. En el siguiente 

29  Díaz del Castillo (1968, p. 371).
30  Díaz del Castillo (1968, p. 367).
31  En un capítulo previo de Historia verdadera de la conquista de Nueva España el autor 

escribe que cuando Pedro de Alvarado oyó “el gran ruido de atambores y trompetas y voces 
e silbos de los indios, bien entendió questaban revueltos en guerra”. Véase Díaz del Castillo 
(1978, p. 75).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   120 03/09/2019   17:54:41



Sonidos indígenas en el imaginario colonial 121

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

apartado abordaré el uso de los instrumentos musicales occidentales por 
parte de los indígenas. Según podrá verse, sus efectos también podían re-
sultar problemáticos.

Instrumentos sacros e instrumentos “a extirpar”

Conforme se consolidó el proceso de colonización, diversos instrumentos 
musicales europeos fueron introducidos en América de manera más o me-
nos sistemática. La Iglesia se transformó en el principal mecenas de la 
música occidental, incentivando la formación de coros y capillas instru-
mentales en las que se tocaban chirimías, trompas, bajones, arpa, órgano y 
otros instrumentos europeos.

El Concilio de Trento (realizado entre 1545-1563) dio instrucciones muy 
generales respecto del uso de la música en el ámbito sacro: los oficios tenían 
que hacerse con himnos y cánticos y las “músicas lascivas” debían ser expul-
sadas. Si bien la incorporación de instrumentos musicales en la iglesia no 
estuvo exenta de polémica, se impuso la posición de privilegiar el uso de 
músicas que apelaran a las emociones de los feligreses; era mucho más fácil 
atraerlos si se los hacía vivenciar corporalmente la religiosidad. Como resul-
tado de esta práctica hubo una creciente producción de música destinada a 
las celebraciones de las fiestas del calendario litúrgico (Corpus Christi, Navi-
dad, Anunciación, Semana Santa, día de los santos tutelares, etcétera).

El uso de la música se extendió por todo el continente americano para 
facilitar el proceso de evangelización de los pueblos originarios. El Primer 
Concilio de México (1555) dio instrucciones precisas de enseñar canto 
llano y dotar a las iglesias de cantores para atraer a los fieles a los oficios 
divinos. Para ese entonces las capillas musicales de las iglesias deben haber 
estado fuera de control porque el mismo Primer Concilio Mexicano orde-
nó moderar el uso de la música e instrumentos. Según se indica, en el ar-
zobispado había demasiadas chirimías, flautas, trompetas y “vigüelas de 
arco”, además de un exceso de cantores e indios que se ocupaban “de tañer 
y cantar”. Esto tiene sentido si se toma en cuenta que los indígenas que 
hacían música en las iglesias estaban liberados del pago de tributo y de 
prestar servicios personales a los españoles. Formar parte de la capilla 
musical de la iglesia constituía un privilegio al que muchos aspiraban, 
aunque ello significara un perjuicio económico porque entraba menos 
dinero a las arcas del poder colonial.

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   121 03/09/2019   17:54:41



Deborah Singer122

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

La orden de extirpar las vihuelas de arco y otros instrumentos (proba-
blemente de cuerdas) puede haberse relacionado con la connotación profana 
que se atribuía a esos instrumentos y al riesgo que suponía dejarlas entrar 
en el espacio sacro. Lo cierto es que esta disposición tampoco se cumplió. 
Como testigo cito nuevamente a Thomas Gage, quien indica que, mientras 
realizaban las danzas en honor al Santísimo Sacramento, los indígenas bai-
laban en círculo y cantaban coplas acompañándose de sus guitarras.32

Sumado a lo anterior menciono el villancico A tejer una guirnalda, de 
fray Dionisio de Romero. La obra data de la segunda mitad del siglo xvii 
y está escrita para cuatro voces con acompañamiento de “harpa o vigüe-
la”.33 El villancico de negros Apalta tula Guinea para tiple sola indica que 
es una obra con guitarra a 6, aunque hasta el momento sólo se ha encon-
trado la parte vocal.34 El hecho de que en el Archivo Histórico Arquidio-
cesano de Guatemala además haya un cuaderno de cifras para guitarra 
permite conjeturar la presencia de dicho instrumento, aunque no tenemos 
certeza de que se haya ejecutado en un contexto litúrgico, puesto que 
podría tratarse de material perteneciente al maestro de capilla Manuel José 
de Quirós, quien donó a la catedral varias piezas de guitarra, muchas de 
ellas aún pendientes de catalogar.

El Primer Concilio Mexicano prohibió tañer trompetas durante los ofi-
cios, permitía su uso únicamente en las procesiones fuera de la iglesia. Asi-
mismo, se dispuso que cesaran en los pueblos “los estruendos” de las chiri-
mías y las flautas, a excepción de las celebraciones de los santos tutelares y 
únicamente en los pueblos de cabecera. ¿Hasta qué punto se cumplieron 
estas disposiciones? Aparentemente no mucho, puesto que la música instru-
mental continuó cumpliendo un rol significativo en el ámbito sacro, según 
se deduce de la real cédula del 29 de julio de 1565 (diez años después de la 
realización del concilio), que ordena suspender “los grandes excesos y su-
perfluidad de la música en las iglesias”.35 Recuérdese que “excesos” signifi-
caba que se incurría en gastos que la Iglesia consideraba demasiado onerosos.

32  Gage (1979, p. 131). Nótese que en la representación de La mujer del Apocalipsis de 
Cristóbal de Villalpando que se encuentra en la sacristía de la catedral de México figuran a 
la izquierda varios ángeles que tocan instrumentos musicales variados, entre ellos una vihuela 
de arco. Véase Davies (2009, p. 23).

33  Esta pieza tiene la asignatura 826 del catálogo ahag.
34  Asignatura S.788 del catálogo ahag. Agradezco a Omar Morales Abril por proporcio-

narme ambas referencias.
35  Van Oss (1986, p. 20).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   122 03/09/2019   17:54:41



Sonidos indígenas en el imaginario colonial 123

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

Las trompetas y chirimías no fueron del todo expulsadas de la liturgia 
catedralicia guatemalteca. En el Fondo de Libranzas del Cabildo hay un acta 
de pago con fecha 29 de diciembre de 1598 y 6 de enero de 1599, donde 
queda consignado que se pagó a los indios trompeteros por tocar trompetas 
(corneto) y chirimías.36 Fuera del ámbito de la capital del reino de Guate-
mala también siguieron sonando tales instrumentos. Thomas Gage observó 
durante su estadía en Guatemala que, dependiendo del tamaño del pueblo, 
la iglesia tenía “un cierto número de cantores, trompetas y tocadores de 
oboe o fagote”.37

El panorama que encontró el arzobispo Pedro Cortés y Larraz durante 
la visita que hizo a los pueblos de la diócesis de Guatemala (1768-1770) fue 
más bien desolador. Según él indica, en los pueblos no había escuela porque 
los indígenas se negaban a aprender el castellano y la doctrina cristiana. Ni 
siquiera admitían recibir los sacramentos. No obstante, sí celebraban a sus 
santos mediante ceremonias que en el arzobispo despiertan desconfianza:

Estas fiestas consisten en que los indios que las hacen tienen las imágenes de escul-

tura (sobrado indecentes y mal vestidas muchas de ellas) a la entrada de sus casas, 

con aparato de altar y candelas. El día que se hace la fiesta las llevan por lo regular 

a la iglesia con tambores y clarines; y hecha la fiesta las vuelven a su casa y aquel 

día es el de sus huelgas, bailes y embriagueses, lo que es tan connatural a los indios, 

que me parece no tienen los parroquianos derechos más bien hipotecados.38

Cabe señalar que a los ojos del arzobispo la música iba de la mano con 
las zarabandas,39 comida y bebida en exceso, lo que inevitablemente con-
ducía a “embriagueses, escándalos y deshonestidades”.

Si bien el Concilio Primero de México puso límites al uso de instru-
mentos de viento, alentó que en todos los pueblos hubiese órgano, “que 

36  ahag, Cabildo, Cuentas del Mayordomo Cristóbal Ibáñez. Agradezco a Omar Morales 
Abril por proporcionarme esta referencia.

37  Gage (1979, p. 100).
38  Cortés y Larraz (1958 ii, p. 16).
39  Cortés y Larraz hace la siguiente descripción: “Las zarabandas (reduciendo su expli-

cación a pocas palabras) consiste en que desde el principio de la noche se junta en una casa 
o jacal todo género de gentes, hombres, mujeres, casados y libres; tienen su música y bailes 
toda la noche hasta el amanecer el día siguiente; hay comidas, bebidas y embriagueces, como 
también toda especie de deshonestidades sin el menor rubor ni reparo y este gravísimo 
desorden, que se mira como irremediable, es común en toda la diócesis”. Véase Cortés y 
Larraz (1958, ii, p. 251).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   123 03/09/2019   17:54:42



Deborah Singer124

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

es el instrumento eclesiástico”. La definición del órgano como instrumen-
to eclesiástico es meramente convencional, puesto que no hay nada en 
dicho instrumento que lo haga más sacro que cualquier otro, sea autóc-
tono o europeo. Esto refuerza la tesis de que el sonido está estrechamen-
te ligado a nociones extramusicales que no tienen nada que ver con el 
fenómeno físico propiamente tal. La prescripción de que suenen órganos 
sí parece haber sido cumplida porque Thomas Gage afirma que en los 
pueblos indígenas (al menos aquellos que él visitó) la misa se celebraba 
tocando órgano y otros instrumentos musicales, “y lo hacen tan bien como 
los españoles”.40

Hasta el momento se ha visto que las comunidades indígenas adoptaron 
los instrumentos musicales europeos, al menos así lo atestiguan los cronistas. 
Muchos de ellos eran misioneros que tenían un especial interés en demostrar 
que el proyecto de colonización y evangelización se estaba llevando a cabo 
de manera exitosa en todos los ámbitos de la cultura. Respecto de los ins-
trumentos autóctonos, los textos que datan del último periodo del dominio 
colonial español dan cuenta de su utilización en las fiestas cívico-religiosas, 
tanto en los pueblos indígenas como en las ciudades con mayor presencia 
hispano-criolla. A ello me referiré en el siguiente apartado.

Instrumentos autóctonos en las celebraciones cívico-religiosas

Una de las referencias al uso de instrumentos indígenas en el marco oficial 
proviene del reporte que el cura de Jutiapa hizo de los festejos realizados 
en 1680, con motivo de la inauguración de la nueva catedral de Santiago 
(actual Antigua, Guatemala). El texto señala que los indígenas de la zona 
participaron activamente en la celebración, presentando su música, bailes 
y escenificaciones teatrales, con el acompañamiento de cajas, atabales, cla-
rines, trompetas, marimbas y otros instrumentos no especificados.41

Sesenta y cinco años más tarde la catedral fue elevada al rango de me-
tropolitana y se llevó a cabo una fastuosa celebración. El evento fue descri-
to por Antonio de Paz y Salgado, abogado de la Real Audiencia, quien 
afirma que la ciudad se había engalanado para la actividad “y yá los acordes 

40  Gage (1979, p. 100).
41  El texto del cura de Jutiapa fue copiado en forma íntegra por el historiador guatemal-

teco Domingo Juarros (1857, p. 362).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   124 03/09/2019   17:54:42



Sonidos indígenas en el imaginario colonial 125

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

instrumentos, que sonaban acompañados del regional, y sonoro de las Ma-
rimbas, hazía todo un conjunto tan festivo, que poco le faltaba para igualar 
al recido [sic] que sonaba en los corazones el afecto para justo tributo de 
tanta dicha”.42 El autor agrega que se escuchó un gran número de atabales 
y marimbas “diestramente tocadas por los Naturales de este Valle”.

El fervor religioso fue exaltado al máximo en aquella ocasión, por eso 
se entiende que la inclusión de los grupos subalternos buscara proclamar 
la universalidad de la fe católica. Puesto que los indígenas de la zona habían 
sido convocados a participar conforme a sus propias prácticas culturales, 
el observador occidental ya no percibe sus instrumentos musicales como 
“destemplados”, “lúgubres” o “infernales”, sino que más bien los presenta 
a la manera de “conjunto festivo” capaz de producir “alegres ruidos”. No 
creo que esto se haya debido a un paulatino proceso de adaptación de los 
oídos hispano-criollos a los sonidos indígenas. La descripción del evento 
me hace pensar en propósitos ideológicos en los que la música es insertada 
en el relato triunfante de la colonización.

Resulta interesante el hecho de que Paz y Salgado destaque la destre-
za de los indígenas en la ejecución de las marimbas, puesto que supone 
una ruptura con la tradición discursiva que primaba hasta el momento: 
hablar de “destreza” en la ejecución de un instrumento autóctono im-
plica reconocer en el indígena a un músico competente. Con esto, es 
situado en una posición equivalente (aunque no igual) a la del ejecu-
tante de instrumentos de origen europeo. A su vez, la marimba (el ins-
trumento local) es dignificada en la medida en que se le reconoce la 
suficiente complejidad como para requerir un ejecutante que demuestre 
destreza y dominio técnico.

La presencia de instrumentos indígenas en el marco de las fiestas co-
loniales (entre ellos, el caracol, el caparazón de una tortuga y diversos 
instrumentos de percusión) indica que los sonidos autóctonos que antaño 
remitían a imágenes diabólicas, podían perder el carácter amenazante. Su 
integración en un imaginario social más conciliador ocurría al ser sometidos 
a un largo proceso de resignificación mediante el cual se los despojaba de 
sus sentidos tradicionales para insertarlos en un marco de significación 
católico, eminentemente occidental.43 Es posible que los colonizadores no 

42  Paz y Salgado (1747, p. 28).
43  Prueba de ello es la presencia de instrumentos indígenas como elemento temático de 

los llamados “villancicos de indios” de la catedral de Guatemala. Véase Singer (2016).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   125 03/09/2019   17:54:42



Deborah Singer126

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

hayan logrado del todo imponer su visión de mundo a los pueblos conquis-
tados, pero sí fueron capaces de articular los rasgos culturales otros en un 
universo de significaciones que neutralizaba los efectos disruptivos.44

Conclusiones

Según pudo observarse, en el periodo de colonización española la música 
autóctona fue valorada a partir de factores extramusicales que orientaban la 
percepción y la recepción del escucha occidental. Si bien se trata de un fe-
nómeno complejo, podemos destacar como elementos significativos el con-
texto en el que se realizaba la práctica musical, la finalidad que ésta cumplía y 
el tipo de instrumentos empleados en su ejecución; de esta manera, el rechazo 
del colonizador no se debió únicamente a criterios europeos respecto de cómo 
debe hacerse (o sonar) la música, sino también al choque en el modo de 
comprender el mundo que suponía la ejecución de las músicas otras.

La diferencia cultural quedó de manifiesto en los textos coloniales de-
bido al desconocimiento que los autores tenían del sentido de las prácticas 
performativas indígenas, lo que condujo rápidamente a aproximarlas a dos 
de los fantasmas que más temía Occidente: el demonio y la muerte. En 
contraposición a esto, podemos afirmar que los grupos autóctonos utiliza-
ron la música como estrategia de empoderamiento. Ejemplo de ello es el 
sentido identitario que cumplía el atambor en el afianzamiento de los lazos 
comunitarios y en la movilización frente al invasor; este instrumento se 
transformó en símbolo de la diferencia, dando pie a una noción de etnicidad 
que marcaba la frontera entre el colonizador y el colonizado.

Pero el éxito de cualquier proyecto colonial depende de la creación de 
espacios para la integración de los grupos subalternos. Incorporar prácticas 
musicales autóctonas en los festejos oficiales constituyó una opción relati-
vamente segura, en el sentido de que no representaban una forma (abierta) 
de sedición. Los instrumentos musicales indígenas lograron insertarse en 
el imaginario occidental, pero pese al cambio de percepción del que fueron 
objeto, continuaron formando parte de la categoría “indio” en la medida 
en que constituían un rasgo identitario que diferenciaba y a la vez conso-
lidaba la diferencia. Esto nos lleva a visualizar la compleja dinámica desa-
rrollada en las relaciones transculturales: si bien los instrumentos indígenas 

44  Kraidy (2002).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   126 03/09/2019   17:54:42



Sonidos indígenas en el imaginario colonial 127

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

operaban como marcadores de etnicidad, el festejo público propiciaba la 
difuminación de la frontera cultural, permitiendo que la música en sí mis-
ma se transformara en campo de negociación de significados.

Es necesario subrayar que se trata de una redefinición y no de la des-
trucción de prácticas ancestrales. A pesar de que siglos de dominación 
colonial favorecieron que se institucionalizara la manera europea de hacer 
música, ello no implicó una pérdida u olvido del universo precolombino, 
cuyas estructuras musicales condensaban principios cosmogónicos fun-
dantes de la cultura. De hecho, el contexto de los ceremoniales católicos 
permitía incorporar esos sonidos otros que ampliaban el horizonte de sig-
nificaciones, precisamente porque remitían a realidades otras. De esta 
manera, el culto cristiano se apartaba de los modelos europeos para dar 
pie a nuevas formas de vivir la religiosidad. Por su parte, cada vez que los 
indígenas producían (y percibían) el sonido según la tradición ancestral, 
llevaban adelante una forma de autoafirmación que desestabilizaba los 
sistemas de dominación.

Bibliografía

Agnew, V. (2008). Listening to Others: Eighteenth-Century Encounters in Polyne-

sia and Their Reception in German Musical Thought. Eighteenth-Century Studies, 

41-2, special issue: Dangerous Liaisons in the South Pacific (Winter), 165-188.

Archivo Histórico Arquidiocesano de Guatemala (ahag). Fondo de Música 

y Fondo Cabildo, Cuentas del Mayordomo Cristóbal Ibáñez.

Attali, J. (1977). Ruidos. Ensayo sobre la economía política de la música. Valencia: 

Ibérica de Ediciones y Publicaciones.

Bodenhausen, G. V. y J. Richeson (2010). Prejudice, Stereotyping, and Discrimi-

nation. En R. F. Baumeister y L. Finkel (eds.), Advanced Social Psychology. The 

State of the Science. New York: Oxford University Press.

Bourdieu, P. (2007). Razones prácticas. Sobre la teoría de la acción. Barcelona: Ana-

grama.

Colón, C. (1991). Los cuatro viajes del Almirante y su testamento. Madrid: Espasa- 

Calpe.

Concilio de Trento (1847). Trad. de Ignacio López de Ayala. Barcelona: Imprenta 

de D. Ramón Martín Indar. Texto disponible en la web en http://fama2.us.es/

fde/ocr/2006/sacrosantoConcilioDeTrento.pdf (consultado el 24 de septiem-

bre de 2017).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   127 03/09/2019   17:54:42



Deborah Singer128

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

Concilios provinciales primero y segundo (1769). México. Texto disponible en la web 

en https://archive.org/stream/conciliosprovinc00cath#page/n3/mode/2up 

(consultado el 3 de mayo de 2017).

Cortés, H. (s. f.). Segunda carta de relación (30 de octubre de 1520). Texto dispo-

nible en la web en http://www.antorcha.net/biblioteca_virtual/historia/rela-

cion/2_1.html (consultado el 7 de junio de 2017).

Cortés y Larraz, P. (1958). Descripción geográfico-moral de la diócesis de Goathe-

mala. Vol. xx, t. i y ii. Guatemala: Sociedad de Geografía e Historia.

Davies, D. E. (2009). “La armonía de la conversión: ángeles músicos en la arqui-

tectura novohispana y el pensamiento agustino-neoplatónico”. IV Coloquio 

Musicat Harmonia mundi: Los instrumentos sonoros en Iberoamérica, siglos xvi 

al xix. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Inves-

tigaciones Estéticas.

Díaz del Castillo, B. (1968). Historia verdadera de la conquista de la Nueva Espa-

ña. Madrid: Espasa-Calpe.

Durán, D. (1967). Historia de las Indias de Nueva España e islas de la tierra firme. 

México: Porrúa.

Eco, U. (2000). Lector in fabula. La cooperación interpretativa en el texto narrativo. 

Barcelona: Lumen.

Fiske, S., P. Glick y J. Xu (2002). A Model of (Often Mixed) Atereotype Content: 

Competence and Warmth Respectively Follow from Perceived Status and Com-

petition. Journal of Personality and Social Psychology, 82-6, 878-972.

Foucault, M. (2002). Vigilar y castigar. Buenos Aires: Siglo XXI Editores.

Fuentes y Guzmán, F. A. (1882). Historia de Guatemala o Recordación florida. Tomo i. 

Madrid: Luis Navarro Editor. Texto disponible en la web en https://upload.

wikimedia.org/wikipedia/commons/9/98/Recordacion_Florida_Tomo_I.pdf 

(consultado el 28 de mayo de 2017).

Gage, T. (1946). A New Survey of the West Indies, 1648. A. P. Newton (ed.). Londres: 

Lund Humphries.

Grenier, L., y J. Ghibault (1990). “Authority” Revisited: The “Other” in Anthro-

pology and Popular Music Studies. Ethnomusicology, 34-3 (Autumn), 381-397. 

http://www.jstor.org.una.idm.oclc.org/stable/pdf/851624.pdf (consultado el 

1 de mayo de 2017).

Gruzinski, S. (2007). El pensamiento mestizo. Barcelona: Paidós.

Juarros, D. (1857). Compendio de la historia de la ciudad de Guatemala. Tomo ii. 

Guatemala: Edición del Museo Guatemalteco.

Kraidy, M. M. (2002). Hibridity in Cultural Globalization. Communication Theory, 

12-3, 316-339.

Landa, D. de, fray (1966). Relación de las cosas de Yucatán. New York: Krauss.

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   128 03/09/2019   17:54:42



Sonidos indígenas en el imaginario colonial 129

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

Mignolo, W. D. (1998). The Darker Side of the Renaissance. Ann Arbor: The Uni-

versity of Michigan Press.

Nattiez, J.-J. (2004). Ethnomusicologie et significations musicales. L’Homme. Mu-

sique et Anthropologie, 171/172 (juillet/décembre), 53-81.

Paz y Salgado, A. de. (1747). Las luces del cielo de la iglesia Difundidas en el Emis-

pherio de Guathemala. México: Imprenta Rivera.

Pietschmann, K. (2008). La música de Corpus Christi en la Roma del siglo xvi. 

Memoria del III Coloquio Musicat Lo sagrado y lo profano en la festividad de Cor-

pus Christi (pp. 127-144). Ed. Montserrat Galí y Morelos Torres. México: Uni-

versidad Nacional Autónoma de México/Benemérita Universidad Nacional 

Autónoma de Puebla.

Rothe, A. (1987). El papel del lector en la crítica alemana contemporánea. En J. 

A. Mayoral (comp.), Estética de la recepción. Madrid: Arco/Libros.

Ruz, M. H. (2006). Conjuros indígenas, blasfemias mestizas: fragmentos discursi-

vos de la Guatemala colonial. Revista de Literaturas Populares, vi-2, 281-325.

Sahagún, B. de, fray (1583). Psalmodia christiana, y sermonario de los sanctos del 

año en lengua mexicana (prólogo). México: en casa de Pedro Ocharte.

 (1956). Historia general de las cosas de Nueva España. Libro i. México: 

Porrúa.

Singer, D. (2016). Música colonial: otredad y conflicto en la catedral de Guatema-

la. Temas Americanistas, 37 (diciembre), 88-104.

Stokes, M. (2004). Music and the Global Order. Annual Review of Anthropology, 

33, 47-72. http://www.jstor.org.una.idm.oclc.org/stable/pdf/25064845.pdf 

(consultado el 1 de mayo de 2017).

Stockmann, D. (1977). Some Aspects of Musical Perception. Year Book of the 

International Folk Music Council, 9, 67-79.

Swain, J. P. (1994) Music Perception and Musical Communities. Music Perception: 

An Interdisciplinary Journal, 11-3 (Spring), 307-320.

Tagg, P. (2013). Music’s Meanings: a Modern Musicology for Non-Musos. New York/

Huddersfield: The Mass Media Music Schollars’s Press.

Tillmann, B., y E. Bigand (2004). The Relative Importance of Local and Global 

Structures in Music Perception. The Journal of Aesthetics and Art Criticism. 

Special Issue: Art, Mind, and Cognitive Science, 62-2 (Spring), 211-222.

Tirovolas, A., y D. J. Levitin (2011). Music Perception and Cognition Research 

from 1983 to 2010: A Categorical and Bibliometric Analysys of Empirical Ar-

ticles in Music Perception. Music Perception: An Interdisciplinary Journal, 29-1 

(September), 23-36.

Torquemada, J. de, fray (1975). Monarquía indiana. Vols. i-vi. México: Universidad 

Nacional Autónoma de México. http://www.historicas.unam.mx/publicacio-

nes/catalogo/ficha?id=154 (consultado el 6 de junio de 2017).

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   129 03/09/2019   17:54:42



Deborah Singer130

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 109-130
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63148

Van Oss, A. (1986). Catholic Colonialism. A Parish History of Guatemala 1524-1821. 

Cambridge (uk): Cambridge University Press.

Ximénez, F. (1930). Historia de la provincia de San Vicente de Chiapa y Guatema-

la. Tomo i, Guatemala: Biblioteca Goathemala de la Sociedad de Geografía e 

Historia.

Sobre la autora

Deborah Singer es pianista profesional. Doctora en Sociedad y Cultura, 
académica e investigadora de la Escuela de Música de la Universidad Nacio-
nal de Costa Rica.

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   130 03/09/2019   17:54:42


