Estudios de Historia Novohispana 59 (julio-diciembre de 2018), pp. 173-178.
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2018.59.62922

ESTUDIOS DE HISTORIA

NOVOHISPANA 59

http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/revistas/novohispana/novohispana.html

RESENA

Lara Cisneros, Gerardo, ;Ignorancia invencible? supersticion e idolatria ante
el Provisorato de Indios y Chinos del arzobispado de México en el siglo xviii.
2a. reimpresion de la 1a. ed. México: Universidad Nacional Autonoma de Mé-
xico, Instituto de investigaciones Historicas, 2014.

ENRIQUE NORMANDO CRUZ
Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
y Universidad Nacional de Jujuy, Argentina

Teniendo en cuenta los estudios de Foucault sobre el nacimiento de la
prision (de lo que da cuenta en la ilustracion de la “carcel para indios ido-
latras del Obispado de Oaxaca” y la inclusion como subtema de la “carcel”
para los supersticiosos e idolatras), el autor plantea de manera inicial en
este libro que la Iglesia y el clero construyeron estructuras y mecanis-
mos de promocidn, vigilancia y preservacion de la ortodoxia catodlica,
asi como su complemento: mecanismos de castigo a las desviaciones
como una manera de asegurar su proteccion y reproduccion del sistema
(p. 9). Desde esta perspectiva sociologica y cultural, propone como ob-
jetivo del libro explicar la l6gica judicial de los tribunales eclesiasticos
del Arzobispado de México al normar lo que consider6 comportamiento
religioso desviado de la poblacion indigena durante la época en que el
Provisorato de Indios realiz6 los grandes autos de fe para indios. En un
periodo critico para el Antiguo Régimen hispano colonial, o como lo
define el autor “en la transicion entre el Barroco y la Ilustracion” (p. 10).
De esta manera, el tema general del libro es un desenlace l6gico de la
obra de este historiador, que precedentemente estudi6 la apropiaciéon na-
tiva del cristianismo y las estrategias de resistencia al efecto de la evan-
gelizacion en la Nueva Espana del siglo xviir (Lara Cisneros, 2007 y
2009). Por lo que por este caracter complejo construido por su obra, es
que se entiende que plantea que todo este proceso se trata de uno de
“larga duracion” (p. 10).

De esta forma, deja claramente contextualizado el tema especifico del
libro que resefiamos: la invencibilidad de la ignorancia de los indios como



174 RESENAS

un calificativo estatal de su supersticion e idolatria con particulares efec-
tos juridicos. Planteando ademads en la Introduccion, que ello dio lugar a
toda una “linea paternalista” respecto de esta feligresia, que se moderniza
a fines del periodo colonial a un punto tal que llega a concluir con la crisis
de la independencia en el siglo x1x.

A continuacién, en la Introduccidon comentara criticamente las fuen-
tes y realizard un completo estado de la cuestion. Reconociendo lo dis-
perso y variado de la documentacion, que responde, por un lado, a que la
atencion de los tribunales eclesiasticos era a veces ad hoc en los proble-
mas religiosos de los nuevos feligreses; por otro, al caricter rural de los
reputados como delitos, y al caricter urbano de los esgrimidos como tri-
bunales; y finalmente, al caricter corporativo de la sociedad, lo que habi-
litaba un diferencial y “complicado y a veces contradictorio (por lo me-
nos en apariencia) sistema judicial” (p. 27). En cuanto al estado de la
cuestion, trae a colacion el debate planteado acerca de la verosimil con-
version al cristianismo de los indios, que oscila entre discutir la preva-
lencia de “supervivencias prehispanicas”, y las ideas que sostienen la
conversion real de los indigenas para una genuina version del cristianismo
catoélico (p. 35). Arguye que ello da lugar a dos perspectivas historiografi-
cas, una de interpretacion politica e institucional y otra de faz antropolo-
gica y cultural, y ambas reconocen que la Iglesia tuvo un rol fundamental
en toda la administracion colonial. Refuerza lo anterior en esta Introduc-
cion al ubicar aqui cinco mapas que informan de las grandes jurisdiccio-
nes eclesiasticas y no eclesiasticas, y de los curatos y pueblos de indios
del densamente poblado por indigenas virreinato de Nueva Espafia. Esta
constatacion historiografica, acerca del rol de la Iglesia, al compararlo
con los casos peruanos (al norte y sur de la Audiencia de Charcas), lo lleva
a reconocer que su intencion es contextualizar la dimension procesal del
ejercicio de la justicia eclesiastica, porque ello le permitird terminar de
precisar, desde otro angulo, al mismo actor que ya precisara en sus estu-
dios anteriores: 1a relacion que los indigenas establecieron con el régimen
(de dominacion) colonial, y que se configuro asi como toda una “tradicion
cultural religiosa” (p. 59).

Pasando ahora a especificar como desarrolla estas cuestiones en el
cuerpo del texto del libro, lo hace en cuatro capitulos. En el primero, ti-
tulado “Supersticion e idolatrias en las postrimerias del mundo barroco”,
analiza de manera completa la legislacion de la Iglesia sobre los indios, y
como, como resultado de ello, se constituyé en la sociedad estamental de

Estudios de Historia Novohispana 59 (julio-diciembre de 2018), pp. 173-178.
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922.2018.59.62922



ENRIQUE NORMANDO CRUZ 175

Antiguo Régimen hispano colonial el estamento “privilegiado” de los in-
dios “rudos, miserables, nedfitos”, y que en consecuencia de ello seran
calificados como “ignorantes”. También en este capitulo analiza la legis-
lacién de indios de la Iglesia indiana, destacando un hecho reiterado por
la historiografia, que como consecuencia del patronato real que autoad-
judicaba derechos de conquista y colonizacién, “no resulta exagerado
decir que la Iglesia americana formo parte del gobierno hispano de las
Indias” (p. 63). Y planteando la interesante interpretacion de que por
esta razon de que la Iglesia formd parte del gobierno, la evangelizacion
debia ser una empresa comun a todos: rey, vecinos espanoles, indios e
Iglesia (p. 65).

Dentro de este capitulo, y para determinar la justificacion teologica y
empirica de la condicion de nedfito, rudo y miserable (p. 69), apela a las
obras intelectuales del derecho y de la Iglesia, que fueron amplios conoce-
dores de ambas realidades. Dando cuenta de toda una construccion juridi-
ca que en la practica judicial ante situaciones como las que analizard mas
adelante de idolatrias, o hasta de rebeliones (como estudiara anteriormen-
te respecto del Cristo Viejo de Xichu y la resistencia y rebelion en la Sierra
Gorda), encontr6 sus limites en la estabilidad politica y social que todo
“padre y madre” (Corona e Iglesia) debe proveer, y que constituyo6 la figura
juridica de la “ignorancia invencible” (p. 91 y 87).

Este capitulo finaliza con la precision del significado de la supersticion
y la idolatria para el cristianismo, a partir de lo que desarrolla al respecto
el ITT Concilio Provincial Mexicano, que segun el autor, es el que perfila el
“amor, paciencia y tolerancia, acompafadas de firmeza al momento de re-
prender los malos ejemplos publicos” de los indios (p. 119 y 120). Carac-
ter publico de tales conductas, que fueron las que las tipificaron como de-
lito y pecado y que incidieron para dar lugar al “fuero mixto” caracteristico
de la justicia para con los desvios, fallas o aspectos no ortodoxos de la reli-
gion de los nuevos feligreses indios (p. 127 a 132).

En el segundo capitulo, titulado “El Provisorato de Indios y Chinos del
Arzobispado de México en el ocaso del mundo barroco”, estudia en la
descripcion de la actuacion de esta institucion como la plétora de princi-
pios teoldgicos doctrinales y legales identificados y descritos en el capitu-
lo anterior, incidieron en la “cotidianidad” y de alguna manera también
en la conformacion de la “religiosidad” de los feligreses indigenas. Identifi-
cando que en la jurisdiccion del Arzobispado de México del siglo xvii1 pre-
valece la composicién mayoritariamente indigena en un contexto rural y

Estudios de Historia Novohispana 59 (julio-diciembre de 2018), pp. 173-178.
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2018.59.62922



176 RESENAS

urbano, y que como consecuencia de ello, fueron relevantes las “visitas
obispales” (148); y, en concordancia con la mayor parte de los estudios
sobre la actuacion del clero en el orbe indiano, que lo distinto de 1a len-
gua indigena, lo dilatado de los curatos, la dispersion de los indios (que
es lo que provocaba esa dilatacion), y los malos caminos, coadyuvaron
para darle un contenido cultural a lo que la Iglesia connotara como “rural”
(p. 150).

Establecido el contexto de “ruralidad” (o idolatria y supersticion diria-
mos nosotros), pasa a describir como se ejercio la justicia eclesiastica, pri-
mero a través de la audiencia del arzobispado, y luego de manera detallada
por medio del provisorato. Lo que le permite ver en los expedientes judi-
ciales de una muestra un tanto heterogénea (y como a través de una venta-
na), el “reflejo” o “dibujo” de “la forma en que los indios van apropiandose
de Ia religion impuesta con la conquista y cdmo poco a poco van constru-
yendo su propia version de ella”. En un contexto peridédico de la historia
del Orbe indiano, en el que la Iglesia aplic6 “mano dura y mano blanda”
(en el norte de la Argentina diriamos una “mano de lana y otra de plo-
mo”), porque lo que le interesaba en tltima instancia, como institucion de
gobierno que era, era descargar la conciencia real y a la vez poder gober-
nar a una feligresia que no paraba de crecer (pp. 169 y 170).

Este capitulo concluye con la tipificacion del proceso judicial que llevo
adelante el Provisorato de Indios y Chinos, con la pesquisa, denuncia, acu-
sacion y sentencia (pp. 171 a 191), a través de una estructura piramidal ad
hoc de provisores, jueces eclesiasticos y curas (pp. 195 a 200), que fueron
los que se dedicaron a perseguir las supersticiones e idolatrias en el siglo
xvIil Las que elabora en una muestra de 75 casos, que le permiten deducir
varias cuestiones; una es la existencia de un ciclo en el cual las pesquisas en
materia de fe disminuyen a medida que el pensamiento ilustrado se incre-
mento; otra es la existencia fisica de las carceles; otra la identidad de los
provisores (p. 218); y finalmente, los lugares donde mayoritariamente se
registraron los asi identificados como pecados y delitos de fe de los indios
(p.219) que, por el caracter “publico” de la accion y la necesaria “publicidad
de Antiguo Régimen del delito y de la pena”, dieron lugar a los “autos de fe
para indios” (p. 233).

Justamente este es el tema del capitulo tres, donde describe los autos
de fe en el periodo de 1714 a 1760, pero iniciando con la descripcion de
los mismos en el siglo xv1, interpretando que en este siglo lo que los ca-
racteriza es la severidad de la Iglesia, mientras que el siguiente lo que

Estudios de Historia Novohispana 59 (julio-diciembre de 2018), pp. 173-178.
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922.2018.59.62922



ENRIQUE NORMANDO CRUZ 177

llama la atencién es su poca cantidad, asi como su aumento significativo
en el xviir. En la descripcion especifica de los autos de fe, sefiala de ma-
nera interesante que tales procedimientos de teatralizacion de la religio-
sidad tenian antecedentes indigenas (p. 237), ademas de los obvios ante-
cedentes barrocos espafioles; y que la teatralidad publica del evento, y su
localizacion estratégica para su realizacion en las urbes coloniales don-
de habia mayor densidad indigena, pone de manifiesto el sentido didac-
tico que tuvieron (p. 285). Esta didactica implica para el autor que la
preocupacion no era tanto evitar que continuaran las idolatrias (practi-
cadas ruralmente), sino que se desarrollara una didactica tendiente a evi-
tarla, no a superarla. Esto se relaciona, a nuestro entender, con la descrip-
cion de los autos de fe que sigue una perspectiva etnogréafica, lo que lleva
al autor légicamente, a preguntarse sobre el significado del cuerpo en la
ritualidad del auto. Corporacién publica del castigo y de la pena que esta
directamente relacionada con esta didactica que, al situarse urbana y pu-
blicamente, muestra que la preocupacién de la tecnologia de poder era
establecer el espacio de la ortodoxia estatal: lo urbano (con sus plazas,
iglesias, y calles) (p. 303).

Si lo que caracteriza segun el autor a la primera mitad del siglo xvii1
son las practicas didacticas de la Iglesia para con los “rtsticos, miserables
e ignorantes” neofeligreses indios, lo que es distintivo de la segunda mi-
tad del siglo sera su evolucion. Esto es lo que trata en el capitulo cuarto,
que identifica el tratamiento judicial de la supersticion e idolatria por
una justicia estatal/eclesidstica mechada por la Ilustracion (1766-1810).
A partir de los edictos contra la idolatria expedidos por las autoridades
que construyeron la jurisdiccion sobre este delito: obispado, provisorato
de indios y concilio (306). Se corresponde esta tltima etapa “ptblica” de
persecucion de idolatrias con un cambio mental racionalista de la Iglesia
a tono con los cambios borboénicos, que parecen imponer criterios eco-
nomicistas hasta a la evangelizacion: la solucion de las idolatrias indige-
nas ya no esta en los autos de fe, muy didacticos pero poco eficaces, sino
en una adecuada formacion cristiana (p. 323). Siendo tal la importancia
que a este cambio le asigna el autor, que dedica una seccion a analizar
como el IV Concilio Provincial Mexicano se dedicé a perseguir las su-
persticiones indigenas, pero de una manera distinta al anterior, influen-
ciado por las ideas ilustradas y racionalistas del periodo (p. 331). Esa
vision institucional incidié para desencadenar el final del Provisorato de
Indios y Chinos.

Estudios de Historia Novohispana 59 (julio-diciembre de 2018), pp. 173-178.
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2018.59.62922



178 RESENAS

En sintesis, el libro que se resefia conjuga de manera original la pers-
pectiva de la historia cultural con la institucional de la Iglesia, al precisar
el “nicho juridico” paternalista que se gener6 para la neofita poblacion in-
digena. La ignorancia invencible fue doblemente exitosa (por ello es que
como dice el autor “flotd en los tribunales”), porque habilité un espacio
legal y legitimo para el desarrollo estratégico de la religiosidad de los in-
dios; y a la vez, permitié que la supersticion y la idolatria de los indios del
Arzobispado de México no alterara sino que hasta mejorara la estabilidad
mexicana de los primeros tres cuartos del siglo xvrir.

Estudios de Historia Novohispana 59 (julio-diciembre de 2018), pp. 173-178.
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922.2018.59.62922



