
http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/revistas/novohispana/novohispana.html

59
reseña

Estudios de Historia Novohispana 59 (julio-diciembre de 2018), pp. 173-178.
doi: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922e.2018.59.62922 

Lara Cisneros, Gerardo, ¿Ignorancia invencible? superstición e idolatría ante 
el Provisorato de Indios y Chinos del arzobispado de México en el siglo xviii. 
2a. reimpresión de la 1a. ed. México: Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico, Instituto de investigaciones Históricas, 2014.

Enrique Normando Cruz
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas
y Universidad Nacional de Jujuy, Argentina

Teniendo en cuenta los estudios de Foucault sobre el nacimiento de la 
prisión (de lo que da cuenta en la ilustración de la “cárcel para indios ido-
latras del Obispado de Oaxaca” y la inclusión como subtema de la “cárcel” 
para los supersticiosos e idólatras), el autor plantea de manera inicial en 
este libro que la Iglesia y el clero construyeron estructuras y mecanis-
mos de promoción, vigilancia y preservación de la ortodoxia católica, 
así como su complemento: mecanismos de castigo a las desviaciones 
como una manera de asegurar su protección y reproducción del sistema 
(p. 9). Desde esta perspectiva sociológica y cultural, propone como ob-
jetivo del libro explicar la lógica judicial de los tribunales eclesiásticos 
del Arzobispado de México al normar lo que consideró comportamiento 
religioso desviado de la población indígena durante la época en que el 
Provisorato de Indios realizó los grandes autos de fe para indios. En un 
periodo crítico para el Antiguo Régimen hispano colonial, o como lo 
define el autor “en la transición entre el Barroco y la Ilustración” (p. 10). 
De esta manera, el tema general del libro es un desenlace lógico de la 
obra de este historiador, que precedentemente estudió la apropiación na-
tiva del cristianismo y las estrategias de resistencia al efecto de la evan-
gelización en la Nueva España del siglo xviii (Lara Cisneros, 2007 y 
2009). Por lo que por este carácter complejo construido por su obra, es 
que se entiende que plantea que todo este proceso se trata de uno de 
“larga duración” (p. 10).

De esta forma, deja claramente contextualizado el tema específico del 
libro que reseñamos: la invencibilidad de la ignorancia de los indios como 

EHNovohispana_59_COLOR_4as.indd   173 27/05/2019   01:32:17 p.m.



RESEÑAS174

Estudios de Historia Novohispana 59 (julio-diciembre de 2018), pp. 173-178.
doi: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922e.2018.59.62922

un calificativo estatal de su superstición e idolatría con particulares efec-
tos jurídicos. Planteando además en la Introducción, que ello dio lugar a 
toda una “línea paternalista” respecto de esta feligresía, que se moderniza 
a fines del periodo colonial a un punto tal que llega a concluir con la crisis 
de la independencia en el siglo xix.

A continuación, en la Introducción comentará críticamente las fuen-
tes y realizará un completo estado de la cuestión. Reconociendo lo dis-
perso y variado de la documentación, que responde, por un lado, a que la 
atención de los tribunales eclesiásticos era a veces ad hoc en los proble-
mas religiosos de los nuevos feligreses; por otro, al carácter rural de los 
reputados como delitos, y al carácter urbano de los esgrimidos como tri-
bunales; y finalmente, al carácter corporativo de la sociedad, lo que habi-
litaba un diferencial y “complicado y a veces contradictorio (por lo me-
nos en apariencia) sistema judicial” (p. 27). En cuanto al estado de la 
cuestión, trae a colación el debate planteado acerca de la verosímil con-
versión al cristianismo de los indios, que oscila entre discutir la preva-
lencia de “supervivencias prehispánicas”, y las ideas que sostienen la 
conversión real de los indígenas para una genuina versión del cristianismo 
católico (p. 35). Arguye que ello da lugar a dos perspectivas historiográfi-
cas, una de interpretación política e institucional y otra de faz antropoló-
gica y cultural, y ambas reconocen que la Iglesia tuvo un rol fundamental 
en toda la administración colonial. Refuerza lo anterior en esta Introduc-
ción al ubicar aquí cinco mapas que informan de las grandes jurisdiccio-
nes eclesiásticas y no eclesiásticas, y de los curatos y pueblos de indios 
del densamente poblado por indígenas virreinato de Nueva España. Esta 
constatación historiográfica, acerca del rol de la Iglesia, al compararlo 
con los casos peruanos (al norte y sur de la Audiencia de Charcas), lo lleva 
a reconocer que su intención es contextualizar la dimensión procesal del 
ejercicio de la justicia eclesiástica, porque ello le permitirá terminar de 
precisar, desde otro ángulo, al mismo actor que ya precisara en sus estu-
dios anteriores: la relación que los indígenas establecieron con el régimen 
(de dominación) colonial, y que se configuró así como toda una “tradición 
cultural religiosa” (p. 59).

Pasando ahora a especificar cómo desarrolla estas cuestiones en el 
cuerpo del texto del libro, lo hace en cuatro capítulos. En el primero, ti-
tulado “Superstición e idolatrías en las postrimerías del mundo barroco”, 
analiza de manera completa la legislación de la Iglesia sobre los indios, y 
cómo, como resultado de ello, se constituyó en la sociedad estamental de 

EHNovohispana_59_COLOR_4as.indd   174 27/05/2019   01:32:17 p.m.



ENRIQUE NORMANDO CRUZ 175

Estudios de Historia Novohispana 59 (julio-diciembre de 2018), pp. 173-178.
doi: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922e.2018.59.62922

Antiguo Régimen hispano colonial el estamento “privilegiado” de los in-
dios “rudos, miserables, neófitos”, y que en consecuencia de ello serán 
calificados como “ignorantes”. También en este capítulo analiza la legis-
lación de indios de la Iglesia indiana, destacando un hecho reiterado por 
la historiografía, que como consecuencia del patronato real que autoad-
judicaba derechos de conquista y colonización, “no resulta exagerado 
decir que la Iglesia americana formó parte del gobierno hispano de las 
Indias” (p. 63). Y planteando la interesante interpretación de que por 
esta razón de que la Iglesia formó parte del gobierno, la evangelización 
debía ser una empresa común a todos: rey, vecinos españoles, indios e 
Iglesia (p. 65).

Dentro de este capítulo, y para determinar la justificación teológica y 
empírica de la condición de neófito, rudo y miserable (p. 69), apela a las 
obras intelectuales del derecho y de la Iglesia, que fueron amplios conoce-
dores de ambas realidades. Dando cuenta de toda una construcción jurídi-
ca que en la práctica judicial ante situaciones como las que analizará más 
adelante de idolatrías, o hasta de rebeliones (como estudiara anteriormen-
te respecto del Cristo Viejo de Xichú y la resistencia y rebelión en la Sierra 
Gorda), encontró sus límites en la estabilidad política y social que todo 
“padre y madre” (Corona e Iglesia) debe proveer, y que constituyó la figura 
jurídica de la “ignorancia invencible” (p. 91 y 87).

Este capítulo finaliza con la precisión del significado de la superstición 
y la idolatría para el cristianismo, a partir de lo que desarrolla al respecto 
el III Concilio Provincial Mexicano, que según el autor, es el que perfila el 
“amor, paciencia y tolerancia, acompañadas de firmeza al momento de re-
prender los malos ejemplos públicos” de los indios (p. 119 y 120). Carác-
ter público de tales conductas, que fueron las que las tipificaron como de-
lito y pecado y que incidieron para dar lugar al “fuero mixto” característico 
de la justicia para con los desvíos, fallas o aspectos no ortodoxos de la reli-
gión de los nuevos feligreses indios (p. 127 a 132).

En el segundo capítulo, titulado “El Provisorato de Indios y Chinos del 
Arzobispado de México en el ocaso del mundo barroco”, estudia en la 
descripción de la actuación de esta institución cómo la plétora de princi-
pios teológicos doctrinales y legales identificados y descritos en el capítu-
lo anterior, incidieron en la “cotidianidad” y de alguna manera también 
en la conformación de la “religiosidad” de los feligreses indígenas. Identifi-
cando que en la jurisdicción del Arzobispado de México del siglo xviii pre-
valece la composición mayoritariamente indígena en un contexto rural y 

EHNovohispana_59_COLOR_4as.indd   175 27/05/2019   01:32:17 p.m.



RESEÑAS176

Estudios de Historia Novohispana 59 (julio-diciembre de 2018), pp. 173-178.
doi: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922e.2018.59.62922

urbano, y que como consecuencia de ello, fueron relevantes las “visitas 
obispales” (148); y, en concordancia con la mayor parte de los estudios 
sobre la actuación del clero en el orbe indiano, que lo distinto de la len-
gua indígena, lo dilatado de los curatos, la dispersión de los indios (que 
es lo que provocaba esa dilatación), y los malos caminos, coadyuvaron 
para darle un contenido cultural a lo que la Iglesia connotara como “rural” 
(p. 150).

Establecido el contexto de “ruralidad” (o idolatría y superstición diría-
mos nosotros), pasa a describir cómo se ejerció la justicia eclesiástica, pri-
mero a través de la audiencia del arzobispado, y luego de manera detallada 
por medio del provisorato. Lo que le permite ver en los expedientes judi-
ciales de una muestra un tanto heterogénea (y cómo a través de una venta-
na), el “reflejo” o “dibujo” de “la forma en que los indios van apropiándose 
de la religión impuesta con la conquista y cómo poco a poco van constru-
yendo su propia versión de ella”. En un contexto periódico de la historia 
del Orbe indiano, en el que la Iglesia aplicó “mano dura y mano blanda” 
(en el norte de la Argentina diríamos una “mano de lana y otra de plo-
mo”), porque lo que le interesaba en última instancia, como institución de 
gobierno que era, era descargar la conciencia real y a la vez poder gober-
nar a una feligresía que no paraba de crecer (pp. 169 y 170).

Este capítulo concluye con la tipificación del proceso judicial que llevó 
adelante el Provisorato de Indios y Chinos, con la pesquisa, denuncia, acu-
sación y sentencia (pp. 171 a 191), a través de una estructura piramidal ad 
hoc de provisores, jueces eclesiásticos y curas (pp. 195 a 200), que fueron 
los que se dedicaron a perseguir las supersticiones e idolatrías en el siglo 
xviii. Las que elabora en una muestra de 75 casos, que le permiten deducir 
varias cuestiones; una es la existencia de un ciclo en el cual las pesquisas en 
materia de fe disminuyen a medida que el pensamiento ilustrado se incre-
mentó; otra es la existencia física de las cárceles; otra la identidad de los 
provisores (p. 218); y finalmente, los lugares donde mayoritariamente se 
registraron los así identificados como pecados y delitos de fe de los indios 
(p. 219) que, por el carácter “público” de la acción y la necesaria “publicidad 
de Antiguo Régimen del delito y de la pena”, dieron lugar a los “autos de fe 
para indios” (p. 233).

Justamente este es el tema del capítulo tres, donde describe los autos 
de fe en el periodo de 1714 a 1760, pero iniciando con la descripción de 
los mismos en el siglo xvi, interpretando que en este siglo lo que los ca-
racteriza es la severidad de la Iglesia, mientras que el siguiente lo que 

EHNovohispana_59_COLOR_4as.indd   176 27/05/2019   01:32:17 p.m.



ENRIQUE NORMANDO CRUZ 177

Estudios de Historia Novohispana 59 (julio-diciembre de 2018), pp. 173-178.
doi: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922e.2018.59.62922

llama la atención es su poca cantidad, así como su aumento significativo 
en el xviii. En la descripción específica de los autos de fe, señala de ma-
nera interesante que tales procedimientos de teatralización de la religio-
sidad tenían antecedentes indígenas (p. 237), además de los obvios ante-
cedentes barrocos españoles; y que la teatralidad pública del evento, y su 
localización estratégica para su realización en las urbes coloniales don-
de había mayor densidad indígena, pone de manifiesto el sentido didác-
tico que tuvieron (p. 285). Esta didáctica implica para el autor que la 
preocupación no era tanto evitar que continuaran las idolatrías (practi-
cadas ruralmente), sino que se desarrollara una didáctica tendiente a evi-
tarla, no a superarla. Esto se relaciona, a nuestro entender, con la descrip-
ción de los autos de fe que sigue una perspectiva etnográfica, lo que lleva 
al autor lógicamente, a preguntarse sobre el significado del cuerpo en la 
ritualidad del auto. Corporación pública del castigo y de la pena que está 
directamente relacionada con esta didáctica que, al situarse urbana y pú-
blicamente, muestra que la preocupación de la tecnología de poder era 
establecer el espacio de la ortodoxia estatal: lo urbano (con sus plazas, 
iglesias, y calles) (p. 303).

Si lo que caracteriza según el autor a la primera mitad del siglo xviii 
son las prácticas didácticas de la Iglesia para con los “rústicos, miserables 
e ignorantes” neofeligreses indios, lo que es distintivo de la segunda mi-
tad del siglo será su evolución. Esto es lo que trata en el capítulo cuarto, 
que identifica el tratamiento judicial de la superstición e idolatría por 
una justicia estatal/eclesiástica mechada por la Ilustración (1766-1810). 
A partir de los edictos contra la idolatría expedidos por las autoridades 
que construyeron la jurisdicción sobre este delito: obispado, provisorato 
de indios y concilio (306). Se corresponde esta última etapa “pública” de 
persecución de idolatrías con un cambio mental racionalista de la Iglesia 
a tono con los cambios borbónicos, que parecen imponer criterios eco-
nomicistas hasta a la evangelización: la solución de las idolatrías indíge-
nas ya no está en los autos de fe, muy didácticos pero poco eficaces, sino 
en una adecuada formación cristiana (p. 323). Siendo tal la importancia 
que a este cambio le asigna el autor, que dedica una sección a analizar 
cómo el IV Concilio Provincial Mexicano se dedicó a perseguir las su-
persticiones indígenas, pero de una manera distinta al anterior, influen-
ciado por las ideas ilustradas y racionalistas del periodo (p. 331). Esa 
visión institucional incidió para desencadenar el final del Provisorato de 
Indios y Chinos.

EHNovohispana_59_COLOR_4as.indd   177 27/05/2019   01:32:18 p.m.



RESEÑAS178

Estudios de Historia Novohispana 59 (julio-diciembre de 2018), pp. 173-178.
doi: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922e.2018.59.62922

En síntesis, el libro que se reseña conjuga de manera original la pers-
pectiva de la historia cultural con la institucional de la Iglesia, al precisar 
el “nicho jurídico” paternalista que se generó para la neófita población in-
dígena. La ignorancia invencible fue doblemente exitosa (por ello es que 
como dice el autor “flotó en los tribunales”), porque habilitó un espacio 
legal y legítimo para el desarrollo estratégico de la religiosidad de los in-
dios; y a la vez, permitió que la superstición y la idolatría de los indios del 
Arzobispado de México no alterara sino que hasta mejorara la estabilidad 
mexicana de los primeros tres cuartos del siglo xviii.

EHNovohispana_59_COLOR_4as.indd   178 27/05/2019   01:32:18 p.m.


