
ARTÍCULOS

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 
e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Recepción: 19 de abril de 2021  |  Aceptación: 7 de mayo de 2021
© 2021 unam. Esta obra es de acceso abierto y se distribuye bajo la licencia Creative 
Commons Atribución-NoComercial 4.0 Internacional
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.es 

El indio en los discursos, debates y proyectos políticos  
de la independencia del Perú

Indigenous People in the Discourses, Debates and Political 
Projects of the Independence of Peru

Scarlett O’PHELAN GODOY
https://orcid.org/0000-0002-7177-4471
Pontificia Universidad Católica del Perú (Perú)
scarlettrebeca@gmail.com

Resumen
Este artículo estudia la presencia del indio en el proceso de independencia del Perú. Prime-
ro, se analiza la actuación del diputado inca Dionisio Uchu Inca Yupanqui en las Cortes de 
Cádiz y el impacto de la constitución liberal de 1812 en las comunidades indígenas del 
virreinato del Perú. En segundo término, se analizan las juntas de gobierno de las provincias 
en el territorio peruano, excepto en Lima, donde no la hubo. En tercer lugar, se estudia la 
postura del protectorado de José de San Martín frente al indio y, finalmente, se abordan las 
medidas indigenistas decretadas por Simón Bolívar desde el Cuzco. El artículo cierra con una 
breve reflexión sobre la participación del grupo étnico denominado cholo (mezcla de indio 
y mestizo), el cual no ha recibido atención suficiente.

Palabras clave: indio, Perú, guerra de independencia, Cortes de Cádiz, José de San Martín, 
Simón Bolívar.

Abstract
This paper studies the presence of the indigenous people in the Independence process of Peru. 
Firstly, the performance of the Inca deputy Dionisio Uchu Inca Yupanqui in the Cortes of Cadiz, 
and the impact of the liberal constitution of 1812 on the indigenous communities of the viceroyalty 
of Peru are analyzed. Secondly, an approximation to the government boards (juntas de gobierno) 
of the Peruvian territory is made. Thirdly, the position of José de San Martín’s Protectorate in respect 
to the indigenous people is explored. Fourthly, the indigenous measures decreed by Simón Bolívar 
from Cuzco are examined. The essay ends with a brief reflection about the participation of the 
ethnic group called cholo (a mixture of Indigenous People and Mestizo), who had lacked sufficient 
attention until now.

Key Words: Indigenous People, Peru, War of Independence, Courts of Cadiz, José de San Martín, 
Simón Bolívar.



O’PHELAN GODOY 12

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

En 1808 se produjo la invasión napoleónica a la península ibérica. Mientras 
en Portugal el rey João VI y su corte emigraron al Brasil, en el caso de Es-
paña, el monarca Fernando VII fue hecho prisionero y vivió en cautiverio 
hasta 1814, cuando retornó al trono español. Frente al vacío de poder que 
provocó su ausencia, se formaron juntas de gobierno en la península, las 
cuales luego centralizaron funciones con las Cortes de Cádiz, establecidas 
estas últimas para gobernar en nombre del rey cautivo. A imagen y seme-
janza de lo que ocurría en España, en Hispanoamérica también se confor-
maron juntas de gobierno en las principales ciudades,1 aunque éstas no 
serían reconocidas ni legitimadas por los virreyes que gobernaban en ese 
momento la América española. 

El presente trabajo hace un recorrido por la presencia del indio en el 
proceso de independencia. En primera instancia se analizará la actuación 
del diputado inca Dionisio Uchu Inca Yupanqui en las Cortes de Cádiz y 
el impacto que tuvo la constitución liberal de 1812 en las comunidades 
indígenas del virreinato del Perú. En segundo término, se hará una apro-
ximación a las juntas de gobierno que se instalaron en el territorio perua-
no, pero en provincias exógenas a la capital, ya que en Lima no se llegó a 
constituir una junta de gobierno. En tercer lugar, se estudiará la postura 
del protectorado de José de San Martín frente al indio; en cuarta instancia, 
se abordarán las medidas indigenistas que decretó Simón Bolívar desde el 
Cuzco. Finalmente, se cierra el artículo con una breve reflexión sobre la 
participación no sólo de la población indígena, sino también del grupo 
étnico denominado cholo (mezcla de indio con mestizo), el cual parece 
haber carecido de suficiente visibilidad, aunque, de hecho, desempeñó 
en la guerra de independencia un papel de mayor relevancia que el que 
se le ha atribuido, de modo que su actuación política y militar ha quedado 
injustamente silenciada.

El diputado suplente Dionisio Uchu Inca Yupanqui,  
las Cortes de Cádiz y la constitución liberal de 1812

Don Dionisio Uchu Inca Yupanqui, a diferencia de lo que se ha venido 
afirmando, había nacido en Lima —no en el Cuzco—, hijo de don Domingo 

1  François Xavier Guerra, Modernidad e independencias. Ensayos sobre las revoluciones 
hispanoamericanas (Madrid: Mapfre, 1992), 118.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 13

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Uchu Inca Yupanqui, teniente de infantería del presidio del Callao.2 Se 
trasladó a temprana edad, junto con su padre, a España y se asume que, al 
igual que su hermano Manuel, se educó en el prestigioso y exclusivo Real 
Seminario de Nobles de Madrid, adonde ingresó alrededor de 1767,3 gracias 
a una beca patrocinada por el rey Carlos III,4 cuando dicho centro educati-
vo contaba con la dirección de don Jorge Juan, quien le imprimió un carácter 
militar a la formación impartida.5

La familia paterna de Dionisio Uchu Inca Yupanqui, concretamente su 
abuelo, había emigrado de Lambayeque para establecerse en Lima, y su 
padre, don Domingo, disfrutaba de una encomienda en Jaén de Bracamoros, 
que le había concedido el virrey Conde de la Monclova a su tía, doña Casil-
da de la Rosa Uchu Inca, de quien la había heredado. Lamentablemente una 
epidemia arrasó con los pobladores indios, y la encomienda, precisamente 
cuando la disfrutaba don Domingo, se extinguió por completo. Buscando 
acceso a ingresos económicos alternativos y a un mayor prestigio social, 
don Domingo le solicitó al virrey conde de Superunda (1745-1761) que le 
confiriera un corregimiento, pero en su lugar el virrey lo nombró alférez 
de una compañía de infantería del presidio del Callao.6 Está claro que el 
cargo de corregidor estaba reservado para peninsulares y criollos, sin dar 

2  Archivo General de Simancas (en adelante ags) sgu, leg. 7092, años 1768-1787. Citado 
en Scarlett O’Phelan Godoy, “Dionisio Inca Yupanqui y Mateo Pumacahua. Dos indios nobles 
frente a las Cortes de Cádiz (1808-1814)”, en Las independencias desde la perspectiva de los 
actores sociales, comp. de Juan Luis Orrego, Cristóbal Aljovín y José Ignacio López Soria (Lima: 
Organización de Estados Iberoamericanos para la Educación, la Ciencia y la Cultura/Univer-
sidad Nacional Mayor de San Marcos/Pontificia Universidad Católica del Perú, 2009), 94. El 
trabajo reciente de Samuel Villegas Paúcar se basa en una partida de bautizo ubicada en el 
Archivo Arzobispal de Lima, fechada a 15 de diciembre de 1760, que le permite afirmar que 
Dionisio Uchu Inca Yupanqui nació el 9 de octubre de 1760 en la ciudad de los Reyes; fue 
inscrito como Dionisio Ampuero Bernal, hijo de Domingo Ampuero y de Isabel Bernal. Ten-
dría, por lo tanto, una doble identidad. Apellido castizo en el Perú y apellido inca en España. 
Al respecto, consúltese el artículo de Samuel Villegas Paúcar, “¿Indio o criollo? Identidad étnica 
del diputado Dionisio Inca Yupanqui en las Cortes de Cádiz”, Nueva Corónica, n. 1 (enero 
2013). En todo caso, más que indio o criollo, sería un mestizo real.

3  Archivo Histórico Nacional de Madrid (en adelante ahnm) Universidades, leg. 1313.
4  ahnm, Universidades, leg. 1315.
5  Scarlett O’Phelan Godoy. “Linaje e Ilustración. Don Manuel Uchu Inca y el Real Semi-

nario de Nobles de Madrid (1725-1808)”, en El hombre y los Andes. Homenaje a Franklin 
Pease G. Y., t. ii, comp. de Rafael Varón Gabai y Javier Flores Espinoza (Lima: Pontificia 
Universidad Católica del Perú, 2002), 847 y 849.

6  ags, sgu, leg. 7092, años 1768-1787. Citado en Scarlett O’Phelan Godoy. “Dionisio 
Inca Yupanqui y Mateo Pumacahua…”, 94 y 95.



O’PHELAN GODOY 14

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

cabida para que lo pretendiera un indio noble. Es posible observar que los 
Uchu Inca Yupanqui rastreaban su ascendencia hasta Gonzalo Uchu Guallpa, 
hijo de Huáscar Inca, quinto abuelo de don Domingo, cuyas ramas familiares 
se bifurcaron del Cuzco a Lambayeque, en la región norte del virreinato 
peruano, e inclusive se expandieron a México.7 

Con estos pergaminos, estando ya en España, don Domingo reclamó 
con insistencia, pero sin éxito, el marquesado de Oropesa, ubicado en Quis-
picanchis, alegando su descendencia directa del inca Huayna Cápac y te-
niendo como contrincantes a José Gabriel Túpac Amaru y Diego Betancur 
Túpac Amaru.8 Finalmente el marquesado fue declarado desierto ya que, a 
diferencia de los Austrias, los Borbones demostraron tener mayores reparos 
en tomar medidas que pudieran fortalecer y encumbrar a la nobleza inca, 
por el temor a que si ésta se consolidaba, podría convertirse en una ame-
naza para la estabilidad política de la corona.

No obstante, en España, don Domingo y su familia gozaron de ciertas 
prerrogativas. Reconociendo su calidad de indio noble, el rey Carlos III le 
asignó 18 000 reales de vellón y lo relevó del pago de la media anata. En 
1771 don Domingo Uchu Inca solicitaba merced de hábito de una de las 
órdenes militares para sus hijos don Manuel y don Dionisio. El rey Carlos III 
les otorgó entonces “merced de hábito en una de las órdenes militares, sin 
exceptuar la de Santiago”, lo cual no pudieron verificar, por no estar en 
condiciones de financiar el correspondiente recurso.9 

A Dionisio Uchu Inca, futuro diputado suplente por el Perú en Cádiz, se 
le concedió una plaza de Guardia Marina, junto con 100 doblones de oro por 
una vez, para equiparse, y una asignación de 18 pesos mensuales hasta que 
llegara a ser teniente de navío. Al fallecer su padre, en 1782, éste dejó una 
pensión de 18 000 reales de vellón, de la cual se le asignó a don Dionisio 
6 000 reales de vellón el 15 de septiembre de 1784. En 1782 lo encontramos 
como teniente de fragata de la Real Armada; y en 1787, como teniente 
coronel agregado al Regimiento de Villaviciosa en Asturias.10 Es decir, la 

  7  Laura Escobari de Querejazu, Caciques, yanaconas y extravagantes. La sociedad colonial 
en Charcas, siglos xvi-xviii (La Paz: Plural/Institut Français d’Études Andines, 2005), 115 y 
116. Gonzalo Uchu Guallpa Inca fue enviado como embajador al pueblo de Lambayeque, 
corregimiento de Saña. Su linaje había sido legitimado con la real cédula expedida en Valla-
dolid, el 1 de octubre de 1544.

  8  Scarlett O’Phelan Godoy, “Dionisio Inca Yupanqui y Mateo Pumacahua…”, 95.
  9  Scarlett O’Phelan Godoy, “Dionisio Inca Yupanqui y Mateo Pumacahua…”, 94 y 95.
10  ags, sgu, leg. 7092, años 1768-1787.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 15

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

formación impartida en el Seminario de Nobles de Madrid, no sólo intelec-
tual sino también militar, además de las influencias y contactos de su padre, 
le permitieron destacar en la carrera de las armas; de ahí que al ser diputado 
suplente por el Perú tuviera el rango de teniente coronel del ejército del Rey.

Sobre su actuación en las Cortes, hay que señalar que Dionisio Uchu Inca 
Yupanqui fue designado como diputado suplente por el virreinato del Perú 
el 20 de septiembre de 1810. Juró su cargo el 24 de septiembre del mismo 
año. Durante su estadía en las Cortes quedó registro de que se alojó en la 
casa del comerciante Miguel Lobo, natural de Jalapa-México, quien llevaba 
34 años afincado en Cádiz.11 Es decir, tanto Uchu Inca como Miguel Lobo 
habían atravesado, debido a su larga estadía en la península, por un proceso 
de hispanización.12

Cabe destacar que Uchu Inca Yupanqui fue el único representante indí-
gena en las Cortes de Cádiz, de ahí que, cuando tomaba la palabra en los 
debates de las Cortes, lo hacía “en nombre del imperio de lo quechuas”. 
También se autodefinía como “inca, indio y americano”. Como ha sido se-
ñalado, la identidad es discursiva y se utilizan elementos culturales para 
definirla.13 En su intervención del 18 de enero de 1811, por ejemplo, calificó 
la conquista española del imperio incaico como “la usurpación de sus im-
prescriptibles derechos”, haciendo una lectura crítica del proceso de colo-
nización.14 Fue un ardoroso defensor de la abolición de la mita y el tributo 
con los que estaba gravada la población indígena. En sus propias palabras, 
“la cuestión es sencilla y fácil de determinar. Los naturales están relevados 
del tributo y deben pagar diezmo”.15 No era ésta la primera vez que se pro-
ponía que los indios diezmaran. En 1768 ya se había presentado un recurso 
en el Cuzco para que los indios pagaran diezmos a cambio de relevarlos del 
reparto de mercancías, propuesta que finalmente no prosperó.16

11  Marie Laure Rieu-Millan, Los diputados americanos en las Cortes de Cádiz (Madrid: 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1990), 64.

12  Luís Monguió. “La Ilustración peruana y el indio”, América Indígena, v. xlv, n. 2 
(1985): 345. Jorge Juan y Antonio de Ulloa, por ejemplo, dieron su aprobación a los indios 
que se habían educado entre españoles y así eran civilizados, hispanizados.

13  Richard Boyer. “Respect and Identity: Horizontal and Vertical Reference Points in 
Speech Acts”, The Americas, v. 54, n. 4 (1998): 492.

14  Marie Laure Rieu-Millan, Los diputados americanos…, 97.
15  Cesáreo de Armellada, La causa indígena americana en las Cortes de Cádiz (Madrid: 

Ediciones Cultura Hispánica, 1959), 61.
16  Alfredo Moreno Cebrián, “El ocio del indio como razón teórica del repartimiento”, 

Revista de Indias, v. 35 (1975): 172 y 173.



O’PHELAN GODOY 16

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

El punto de vista de Inca Yupanqui era que el diezmo tenía la ventaja 
de equiparar a los indios con los españoles. Lo único que le preocupaba de 
la erradicación del tributo indígena era el mecanismo alternativo que se 
emplearía para pagar los sínodos de los curas doctrineros. No obstante, 
parece que en ningún momento se percató de que, al anularse los tributos, 
los caciques perderían su función como cobradores de los mismos e inter-
mediarios entre las comunidades indígenas y la corona. Como señaló en 
su discurso, la abolición de esta carga de vasallaje (el tributo) iba “a derra-
mar consuelo y la prosperidad entre aquellos inocentes hermanos”.17 En 
este sentido hay que destacar que Uchu Inca Yupanqui demostró cierto 
desconocimiento del complejo engranaje sobre el cual estaba montado el 
sistema del tributo y también del impacto que tendría su abolición sobre 
la ancestral vida en colectividad de las comunidades indígenas. Su des-
información sobre la vida comunal del poblador indígena se puso nueva-
mente de manifiesto el 20 de junio de 1811, cuando propuso en las Cortes 
la distribución de tierras bajo el sistema de la propiedad privada, con lo 
cual, en su opinión, se igualaría a los indios con los españoles.18 Da la im-
presión de que, una vez más, no reparó en que con esta medida se desmon-
taban las comunidades indígenas y se les privaba de su tradicional manejo 
colectivo de la tierra.

Estas contradicciones reflejan que para Uchu Inca Yupanqui no estaba 
clara la real situación por la que atravesaba la población indígena del 
virreinato peruano. De ahí que otro de los representantes peruanos, el 
abogado limeño Vicente Morales Duárez, manifestara que “este señor di-
putado [Uchu Inca] dejó muy niño el Perú y sólo puede explicar su celo 
con noticias tradicionarias [sic] o históricas, según lo hará con otros países 
extraños”.19 Como ha sido señalado, Dionisio Uchu Inca Yupanqui en su 
discurso demostró, en más de una ocasión, que era el que menos conocía 
a los indios y la relación que éstos mantenían con sus comunidades y sus 
líderes étnicos. Quizá ello explique la intervención que realizó el repre-
sentante de Guatemala, el clérigo Antonio Larrazábal, el 6 de setiembre 
de 1811, quien manifestó que “los diputados suplentes no podían ser ór-
gano de la voz [de América] ni representar sus derechos cuando carecían 

17  Marie Laure Rieu-Millan, Los diputados americanos…, 121.
18  Scarlett O’Phelan Godoy, “Los diputados peruanos en las Cortes de Cádiz y el debate 

sobre el tributo, la mita y la ciudadanía indígena”, Revista Iberoamericana de Historia, v. 5,  
n. 1 (2012): 102.

19  Cesáreo de Armellada, La causa indígena americana…, 57.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 17

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

de los conocimientos de su país… el dilatado tiempo que hace se traslada-
ron de aquel Reino a los de la Península tampoco les permitía poseer las 
noticias indispensables”.20

Además, al igual que otros delegados, Uchu Inca Yupanqui asumió que 
la abolición de la mita se refería exclusivamente a los servicios que presta-
ban los indios en los yacimientos mineros de Huancavelica y Potosí, ob-
viando los trabajos personales que realizaban en las mitas de chacra 
(hacienda) y de obraje. En su elocución del 18 de enero de 1811, por ejem-
plo, mencionó y condenó el enriquecimiento del que se había beneficiado 
la corona con el producto del trabajo de los indios en las minas de Potosí; 
pero no hizo alusión alguna a los arreglos que efectuaban los caciques con 
los hacendados y obrajeros locales con el fin de proporcionarles indios 
tributarios como mano de obra para sus centros productivos, con el propó-
sito de que cubrieran con su trabajo tributos y repartos.

Apelando a una postura paternalista, Uchu Inca pidió que se ordenara 
a los virreyes, presidentes de audiencia, gobernadores y otras autoridades 
que se dedicaran con “particular esmero y atención a proteger a los indios 
y prohibir que persona alguna los perjudicara en su trabajo o sus propieda-
des”.21 El 5 de enero de 1811 el diputado descendiente de los incas pronun-
ció un célebre discurso en las Cortes, en el cual condenaba la opresión que 
padecían los indios en América y enfatizaba sus derechos. Parece que dicho 
discurso fue muy aplaudido y, de acuerdo con el historiador James King, 
tuvo un gran impacto y resonancia, por lo que fue decisivo para favorecer 
a los indios con la ciudadanía a partir de la constitución de 1812.22 Se con-
sideró que, al ser posible encontrar indios ilustrados como Inca Yupanqui, 
bien podían éstos alcanzar la representación política. Inclusive se aludió a 
la presencia de indígenas criados a la española que habían abandonado el 
traje y las costumbres de sus antepasados y, por lo tanto, podían ser dignos 
representantes.23 Inca Yupanqui era, precisamente, un indio noble moldeado 
a la española, como resultado de su larga permanencia en la península. No 
obstante, si bien no vestía la indumentaria de sus antepasados, ni practicaba 

20  Colección Documental de la Independencia del Perú (en adelante cdip), t. iv, El Perú en 
las Cortes de Cádiz, v. i (Lima: Comisión Nacional del Sesquicentenario de la Independencia 
del Perú, 1973), xvi.

21  Marie Laure Rieu-Millan, Los diputados americanos…, 110.
22  James F. King, “The Colored Castes and American Representation in the Cortes of 

Cadiz”, Hispanic American Historical Review, v. xxxiii (1953): 43.
23  Marie Laure Rieu-Millan, Los diputados americanos…, 116.



O’PHELAN GODOY 18

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

sus costumbres,24 no escatimó referirse a sus ancestros incas, para darle 
mayor validez y notoriedad a sus argumentos.

Así, es posible observar que en más de una ocasión don Dionisio se 
remontó en sus discursos al tiempo de los incas, aludiendo sin duda a pasa-
jes de la crónica de Garcilaso —reimpresa en Madrid en la primera mitad 
del siglo xviii y difundida en Europa y América—25 para argumentar que 
los indios, “esos dignos ciudadanos”, eran ya en aquella época (del incanato) 
sabios y que aquellos que opinaban que a los indios les faltaba talento era 
porque estaban “engañados”. Para sustentar su punto de vista acotó que “en 
otro tiempo tuvo el Cuzco su templo del Sol y Lima su Pachacamac, cubier-
tos de estos preciosos metales; pero habiéndolos disfrutado ya Carlos V y 
Felipe II, no nos han quedado más que las ruinas”.26 En su opinión, y para-
fraseando en otra intervención a Rousseau, puntualizó: “Todo hombre nace 
libre; [y] de esta libertad no puede ser despojado sino por la fuerza o la 
malicia de otros”.27 No en vano se le calificó como el defensor de los indios.

Cuando el 24 de septiembre de 1810 se instalaron las Cortes de Cádiz, 
uno de sus primeros decretos fue el declarar la igualdad de los america-
nos.28 Posteriormente y con el claro propósito de promover a los indios al 
estatus de ciudadanos —ya que se les consideró más idóneos para esta 
condición que a los negros y castas de color— se abolieron el tributo el 13 
de marzo de 1811 y la mita el 9 de noviembre de 1812. Erradicar tribu-
tos y mitas era, de alguna manera, despojar al indio de su minoría de edad 
y habilitarlo para asumir el estatus de ciudadano. Era, también, dentro de 
una tendencia liberal, quebrar las bases del tradicional sistema colonial, 
cimentado en el vasallaje.

Pero en México, a influjo de la rebelión del clérigo Miguel Hidalgo y 
Costilla, el virrey Francisco Javier Venegas de Saavedra ya había extinguido 

24  R. Jovita Baber, “Categories, Self-representation and the Construction of the Indios”, 
Journal of Spanish Cultural Studies, v. 10, n. 1 (2009): 28. Se consideraba que un sujeto 
extranjero estaba españolizado cuando había adoptado la lengua, el traje y las costumbres 
de España.

25  Su reimpresión formó parte de las reediciones de crónicas de Indias que aparecieron 
en Madrid entre 1722 y 1743. Al respecto consúltese el libro de Fernanda Macchi, Incas 
ilustrados. Reconstrucciones imperiales en la segunda mitad del siglo xviii (Madrid/Frankfurt: 
Iberoamericana, 2009), 21.

26  cdip, t. iv, El Perú en las Cortes de Cádiz, v. i, 258.
27  Marie Laure Rieu-Millan, Los diputados americanos…, 165.
28  Retomo en las siguientes páginas algunos de los planteamientos realizados en el ya 

citado Scarlett O’Phelan Godoy, “Los diputados peruanos en las Cortes de Cádiz…”.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 19

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

los tributos “temporalmente” en octubre de 1810.29 Vale recordar que en 
Nueva España, además de los indios, también tributaban las castas de color, 
mientras que en el Perú esta medida trató de implementarse sin éxito, ya 
que en 1631 la población de color dejó de tributar,30 aunque hubo intentos 
de incorporarla en el esquema tributario en 1777, la gran rebelión se encar-
gó de que se desestimara esta propuesta.31 La abolición del tributo decreta-
da por las Cortes en 1811 pone en evidencia una cierta apertura de parte de 
los delegados de Cádiz frente a reivindicaciones conseguidas con antelación 
en la América española y que fueron ratificadas posteriormente en la me-
trópoli. Además, es posible observar que los delegados peruanos suplentes 
estaban muy bien enterados de los sucesos del padre Hidalgo, en México. 
Así, el representante peruano, don Ramón Feliú, apoyó consistentemente, 
al igual que el descendiente de los incas, don Dionisio Uchu Inca Yupanqui, 
la extinción de los tributos a los indios “cómo se ha hecho en Nueva España, 
extendiéndose también la medida [abolicionista] a las castas”.32

Además, la extensa y activa participación indígena en la insurrección 
liderada por Hidalgo y Morelos en México era un indicio de lo poco acon-
sejable que podría resultar el postergar o excluir a los indios de la agenda 
política en Cádiz.33 Como resaltaban posteriormente los diputados peruanos 
en un comunicado dirigido al Excelentísimo Cabildo de Lima, y publicado 
por La Gaceta de Lima el 7 de setiembre de 1811, “los indios, los malhada-
dos indios respiran ya y verán que por primera vez al cabo de tres siglos ha 
habido quien abogue por ellos hasta conseguir quitarles de encima esa 

29  Timothy E. Anna, España y la independencia de América (México: Fondo de Cultura 
Económica, 1986), 127. Al respecto se puede también consultar el libro de Carlos Herrejón 
Peredo, Hidalgo. Maestro, párroco e insurgente (México: Fomento Cultural Banamex, 2011), 
350. “Es también el ánimo piadoso de su excelencia quede totalmente abolido para siempre 
la paga de tributos para todo género de castas, sean las que fueren…”.

30  Rafael Castañeda García, “Hacia una sociología fiscal. El tributo de la población de 
color libre en la Nueva España, 1770-1810”, Fronteras de la Historia, v. 19, n. 1 (2014): 158. 
Véase también el trabajo previo de Ronald Escobedo Mansilla, “El tributo de los zambaigos, 
negros y mulatos libres en el virreinato peruano”, Revista de Indias, v. 41, n. 163-164 (1981): 
43-54.

31  Scarlett O’Phelan Godoy, Un siglo de rebeliones anticoloniales. Perú y Bolivia 1700-1783, 
2a. ed. (Lima: Instituto de Estudios Peruanos/Instituto Francés de Estudios Andinos, 2012), 
229, 230.

32  María Teresa Berruezo León, “La actuación de los militares americanos en las Cortes 
de Cádiz, 1810-1814”, Quinto Centenario, n. 15 (1989): 223. Para más información, se puede 
consultar su libro La participación americana en las Cortes de Cádiz (1810-1814) (Madrid: 
Centro de Estudios Constitucionales, 1986).

33  Josep M. Fradera, Gobernar colonias (Barcelona: Ediciones Península, 1999), 61.



O’PHELAN GODOY 20

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

carga abrumadora [el pago del tributo]”.34 Lo cierto es que en el siglo xviii 
hubo proyectos para mejorar la calidad de vida de la población indígena, 
los cuales recomendaban reducirlos a la vida civil, tratarlos con benevo-
lencia, animarlos a la industria y no mirarlos con desprecio ni oprimirlos;35 
pero los problemas que se denunciaban prevalecieron, hasta que las Cortes 
tomaron medidas al respecto.

En este sentido, es oportuno recordar que la propuesta de erradicación 
del tributo tampoco era nueva en el virreinato peruano. En 1809, un año 
antes de la revolución de Hidalgo en México, don Miguel de Eyzaguirre, 
procurador y protector general de los indios del Perú, ya había redactado 
un detallado informe donde aconsejaba suprimir la carga tributaria que 
pesaba sobre los indígenas o, por lo menos, moderar el monto de este gra-
vamen. Evidentemente, la demanda de Eyzaguirre fue conocida por los 
indios de comunidad, lo que generó entre ellos obvias expectativas. En un 
intento por enterarse de la evolución de la propuesta abolicionista, la co-
munidad de Cajatambo, por ejemplo, financió durante tres años la estadía 
del indio José Naupari en Lima, en calidad de defensor de su pueblo, para 
que siguiera de cerca los trámites legales. El contador de tributos se apro-
vechó de la función de intermediario de Naupari para acusarlo, en 1810, de 
“haber sembrado entre los indios las más inicuas especies contra el sagrado 
ramo de los reales tributos [y] no han enterado hasta la fecha el semestre 
de San Juan próximo anterior, muchos pueblos de las doctrinas de Churín, 
Cochamarca y Andajes”.36 Paralelamente, en 1810 se les hizo entender a 
los indios que la derogación del tributo era una gestión en proceso, no un 
decreto real aprobado por los diputados de Cádiz. No obstante, al año si-
guiente las Cortes oficializaron la abolición del tributo, demanda por la cual 
en el virreinato peruano se venía litigando judicialmente desde 1809.

Es interesante observar que en el norte del Perú hubo algunas muestras 
de resistencia frente a la erradicación del tributo, como es la que protago-
nizaron los indios de la provincia de Piura, quienes sintieron, en 1811, 
que si se abolía el tributo podría quebrarse el tácito pacto tributo-tierras 

34  La Gaceta de Lima, sábado 7 de septiembre de 1811, n. 97, 812. Firmaron el comuni-
cado Dionisio Inca Yupanqui, Vicente Morales Duárez, Blas Ostolaza y Ramón Feliú.

35  Manuela Cristina García Bernal, “Política indigenista del reformismo de Carlos III y 
Carlos IV”, Temas Americanistas, n. 13 (1997): 25. José del Campillo, en su libro Nuevo sis-
tema de gobierno económico para la América, planteó en 1743 estas demandas.

36  “Carta del Contador General de Tributos, don Juan José de Leuro”, Lima, 12 de febre-
ro de 1810, Archivo General de Indias (en adelante agi), Diversos, leg. 2.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 21

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

que funcionaba desde tiempo inmemorial entre las comunidades y el Rey. 
Es decir, desde el siglo xvi los indios pagaban el tributo como muestra de 
su vasallaje al monarca español y éste, a cambio, les repartía tierras, que 
eran la base de su sustento económico y de su funcionamiento social.37 De 
ahí que los comuneros temieran que “aun cuando se les quisiese relevar de 
pagarlos [los tributos], ellos mismos se brindarían a satisfacerlos, por las 
regalías de las tierras y amparos en sus negocios que les dispensa el Monarca 
por esa contribución”.38 Pero es probable que estas angustias se diluyeran 
cuando las Cortes aprobaron, en 1812, la distribución de tierras para los 
indios, compensando así la remoción del tributo, el cual era el mecanismo 
por medio del cual se les asignaban sus parcelas de cultivo. De esta manera 
se garantizaba que los indígenas tuvieran el recurso necesario —la tierra— 
para poder pagar sus impuestos.

Hubo una reacción similar entre los indios del sur andino —Arequipa, 
Cuzco y el Alto Perú— quienes ofrecieron continuar “espontánea y gene-
rosamente en el pago del tributo”,39 como se pone de manifiesto en el 
memorial que elevó el presidente interino de la Audiencia del Cuzco, bri-
gadier Mateo Pumacahua, en nombre de las comunidades indígenas locales.40 
Esta actitud se puede explicar si se tiene en cuenta que precisamente en 
las mencionadas provincias surandinas los indios no diezmaban y, por lo 
tanto, es probable que prefiriesen mantenerse inmersos en el sistema tri-
butario cuyo funcionamiento conocían y en cuya cobertura se amparaban, 
antes que pasar a contribuir con los diezmos, cuyo mecanismo de pago 
además de resultarles extraño, los despojaba de la tradicional intermedia-
ción del cacique. Más aún, habría que indagar si detrás de estos ofrecimien-
tos espontáneos no estuvieron involucrados los curas doctrineros, para 
quienes los tributos resultaban esenciales, ya que de ellos se desagregaban 
los sínodos, que constituían su emolumento. Sin embargo, para las Cortes 
era elemental mantener vigente la derogación de los tributos, pues a partir 
de este decreto se ponía de manifiesto “la perfecta igualdad [de los indios] 

37  Tristan Platt desarrolla este argumento en su libro Estado boliviano, Ayllu andino (Lima: 
Instituto de Estudios Peruanos, 1982).

38  Julissa Gutiérrez Rivas, “La Independencia”, en Historia de Piura, ed. de José Antonio 
del Busto (Piura: Universidad de Piura, 2004), 337.

39  Biblioteca Nacional del Perú (en adelante bnp), Manuscrito D.9738. Virreinato: Lima, 
20 de noviembre. Indios, mayorazgos, ingenios y minería. Lima, 15 de diciembre de 1812. 

40  Scarlett O’Phelan Godoy (coord.), “El proceso de Independencia y los sectores po-
pulares”, Anuario de Estudios Americanos, v. 68 (julio-diciembre 2011): 421.



O’PHELAN GODOY 22

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

con los demás vasallos ciudadanos que componen la heroica nación espa-
ñola”.41 O, como señalaba Dionisio Uchu Inca Yupanqui, la abolición del 
tributo “ha derribado hasta los cimientos aquel muro fuerte que por espa-
cio de tres siglos puso en inmensa separación a los habitantes del antiguo 
y nuevo mundo”.42

Si bien es cierto que la abolición del tributo no se aplicó al unísono en 
el virreinato peruano ni contó con una aprobación unánime, hubo provin-
cias donde, luego de tener conocimiento del decreto, se hizo imposible 
verificar la recaudación. Sin ir más lejos, en Lunahuaná, uno de los valles 
de Lima, los indios declararon que preferían perder el pescuezo, antes que 
contribuir con los cobros que habían empezado a recaudar los curas, si-
guiendo lo dispuesto por la cédula real del 6 de julio de 1811.43 Y en Cerro 
de Pasco, donde se ubicaba el ponderado yacimiento de minas de plata 
de Lauricocha, el Dr. José de Larinca se quejó por escrito ante el contador de 
tributos, el 19 de octubre de 1812, de no haber podido realizar la recolec-
ción del tributo por haber sido relevado de su cargo.44 No en vano se ha 
observado que las comunidades indígenas se mostraron reacias a seguir 
contribuyendo con el pago del extinto tributo, desconociendo a las autori-
dades no electas por ellas para supervisar dichos cobros.45

Como se ha señalado, el 9 de noviembre de 1812 los indios quedaron 
eximidos “de todo servicio personal a cuales fuera corporaciones, o funcio-
narios públicos, o curas párrocos”.46 Es posible percatarse de que, en el 
discurso planteado en las Cortes, la mita fue consistentemente presentada 
como un mecanismo destructivo, al centrarse las discusiones en la mita 
minera. A través de ella, se afirmaba, los naturales eran erradicados “de su 
casa y [de] su familia y conducidos a doscientas y trescientas leguas para 

41  bnp, Manuscrito D.11670. Lima, 11 de julio de 1812.
42  bnp, Manuscrito D.11711. Cádiz, 16 de diciembre de 1812.
43  Nuria Sala i Vila, Y se armó el tole tole. Tributo indígena y movimientos sociales en el 

virreinato del Perú, 1784-1814 (Huamanga: Instituto de Estudios Regionales José María 
Arguedas, 1996), 174.

44  Archivo General de la Nación, Lima (en adelante agn) Superior Gobierno, Contencio-
sos, leg. 210, cuad. 3101, año 1812.

45  Nuria Sala i Vila, “La Constitución de Cádiz y su impacto en el gobierno de las comu-
nidades indígenas en el virreinato del Perú”, Boletín Americanista, n. 42-43 (1992-93): 68. 
Sobre el tema, véase también el artículo de Christine Hünefeldt, “Los indios y la Constitución 
de Cádiz”, Allpanchis Phuturinqa, n. 11-12 (1978).

46  Archivo Histórico del Ministerio de Relaciones Exteriores (en adelante ahmre), Su-
perior Gobierno-Loreto, ltsg-0037, caja 506, año 1815.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 23

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

trabajar en hondos subterráneos sin apremio y sin alivio”.47 En ningún mo-
mento se aludió a la presencia de indios mingas, es decir, aquellos mitayos 
que luego de cumplir con su cuota de trabajo habían optado por quedarse a 
residir en Potosí o sus inmediaciones, con el propósito de seguir operando 
en la mina pero en calidad de jornaleros libres.48 En Cádiz la mita fue presen-
tada, exclusivamente, como un método que al ser coactivo atentaba contra 
la libertad y, por lo tanto, contra la tendencia política de las Cortes.

De acuerdo con la evidencia, la abolición de la mita decretada en 1812 
caló hondamente en las comunidades andinas. Sólo una rápida asimilación 
del decreto que establecía que los indios quedaban exonerados de mitar 
puede explicar que, en 1813, los autodenominados españoles-indios de la 
posta de Ocros, Vilcashuamán, en la intendencia de Huamanga, explicitaron 
en un auto judicial que se hallaban “libres de la obligación de mitar”.49 O, 
como ocurrió con la comunidad de Vischongo, la cual opuso firme resis-
tencia a mitar en el tambo de Cangallo, en su condición de “ciudadanos 
exentos por este carácter”.50

En la vecina intendencia del Cuzco se ventiló, en 1812, un caso igual-
mente interesante. Los herederos del cacique Asencio Nina Morales, prin-
cipal y gobernador del pueblo de Calca, entablaron juicio contra varios 
indios de la parcialidad de Cotañe, a quienes acusaron de haber usurpado 
las tierras de la hacienda Buena Vista, ubicada en el pueblo de Colquepata, 
en Paucartambo. Debido a la falta de instrucción de los inculpados, las 
autoridades acordaron que “sin embargo de ser ciudadanos y estar decla-
rados por españoles libres, se les nombre protector... para que los instruya y 
dirija [en] su defensa”.51 El hacendado local, don Pedro Salcedo, propuso 
que los transgresores se quedaran en la hacienda en calidad de yanaconas 
o indios adscritos, pero como respuesta se le notificó por escrito y en 

47  cdip, t. iv, El Perú en las Cortes de Cádiz, v. 1 (1974), 188. Intervención de don Ramón 
Feliú.

48  Donald Wiedner, “Forced Labor in Colonial Peru”, The Americas, v. xvi, n. 4 (1960): 
369. En el documento del agn, Sección Minería, Potosí (administrativo), leg. 66, año 1757, 
hoja suelta, se alude a los muchos indios de mita “que se quedan en la misma villa de Potosí”.

49  Scarlett O’Phelan Godoy, Kurakas sin sucesiones. Del cacique al alcalde de indios. Perú 
y Bolivia 1750-1835 (Cuzco: Centro de Estudios Rurales Andinos Bartolomé de las Casas, 
1997), 58.

50  Scarlett O’Phelan Godoy, Kurakas sin sucesiones…, 58.
51  ahmre, Sección Real Audiencia, Cuzco, cra-302, caja 336, año 1812. Autos promo-

vidos por don Tomás Padilla Nina Morales por la posesión de las tierras de Amparaes y 
Chimbor.



O’PHELAN GODOY 24

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

forma enfática, el 22 de febrero de 1813, “que la costumbre de yanaconas 
que expresa se halla enteramente abolida como perniciosa a la libertad de los 
naturales... declarada últimamente por los reales decretos del supremo con-
greso nacional y la constitución política de la monarquía española, en cuya 
inteligencia no debe establecer sus convenios o contratos que priven a los 
naturales de la libertad y clase de ciudadanos”.52 Se puede constatar, entonces, 
que hubo esfuerzos de parte de las autoridades por aplicar los dictámenes 
de la constitución liberal de 1812 a favor de los pobladores indígenas, aho-
ra investidos con la ciudadanía. Además, se percibe la necesidad que tenían 
algunas comunidades de contar con la presencia y asesoría del protector 
de indios, cargo que había quedado abolido al pasar los indios del común a 
convertirse en ciudadanos. 

Pero otro elemento que emergió en las Cortes fue la urgente necesidad 
de ensayar modelos alternativos a la mita y el tributo, para poder contar 
con un suministro estable de mano de obra, por un lado, y poder mantener 
operativa la hacienda real, por otro. Con este propósito se introdujo tem-
poralmente la contribución voluntaria de carácter provisional que, en con-
cepto del virrey Abascal, “aunque de diverso título ambas contribuciones 
—tributo y voluntaria— son una misma”.53 Si de algo sirvió el tributo, y el 
estatus de tributario, durante la primera fase de la independencia, es decir, 
la de las juntas de gobierno, fue como argumento de parte de los indios para 
no ser enrolados en el ejército del rey. Como explicitaba Manuel Chuqui-
huanca, indio tributario de la provincia de Conchucos, “que a pesar de 
haber hecho manifiesto a los jefes superiores y subalternos del regimiento 
de número de esta ciudad, ser indio tributario y [que] por lo tanto gozaba de 
las gracias y exclusión de milicias que a estos les ha concedido S.M. por sus 
reales cédulas, se me agarró y filió en la 3a. Compañía de dichos regimien-
tos”.54 Un indio tributario estaba constreñido a trabajar la tierra para cum-
plir debidamente con sus contribuciones fiscales; incorporarlo a las milicias 
implicaba alejarlo de sus obligaciones con la comunidad y con la hacienda 
real. Además, durante la fase temprana de la independencia, también sig-
nificaba entrar a prestar servicios a las filas realistas.

52  ahmre, Sección Real Audiencia, Cuzco, cra-302, caja 336, año 1812. Autos promo-
vidos por don Tomás Padilla Nina Morales por la posesión de las tierras de Amparaes y 
Chimbor, f. 6r.

53  Memorias de gobierno del virrey Abascal, t. i, estudio introductorio de Vicente Rodríguez 
Casado (Sevilla: Escuela de Estudios Hispanoamericanos, 1944), 268.

54  agn, Superior Gobierno-Militar, go-bi-3, leg. 120, C257, f. 5, año 1814.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 25

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Las juntas de gobierno en los Andes: caciques, alcaldes  
e indios de comunidad

A partir de 1809 se comenzaron a constituir juntas de gobierno en diferen-
tes espacios de Hispanoamérica. Las primeras surgieron en los Andes, en 
1809 en La Paz y Quito y luego, en 1810, se instalaron juntas de gobierno 
en Buenos Aires, Bogotá, Caracas y Santiago de Chile. En Lima, sede del 
virreinato más antiguo de la América del Sur, no surgió una junta de go-
bierno, y para explicar esta carencia se han ensayado varias explicaciones. 
Se ha señalado, por ejemplo, que la conspiración de artesanos indios y 
mestizos de 1750, que finalmente no llegó a estallar, fue violentamente 
reprimida por el virrey conde de Superunda; se exhibieron los cuerpos 
descuartizados de los involucrados en lugares estratégicos de la capital a 
modo de escarmiento, lo cual causó pavor entre la población y se le disua-
dió así de planear futuros levantamientos.55 Por otro lado, y quizá con ma-
yor sustento, se ha destacado la efectiva labor militar del virrey Abascal en 
controlar los conatos rebeldes surgidos entre 1809 y 1814, y aplastar los 
intentos de conspirar contra la corona. No hay que olvidar que Abascal fue 
acusado de déspota en la sesión del 1 de marzo de 1813, en las Cortes de 
Cádiz, sin que ninguno de los delegados peruanos lo defendiera, e incluso 
el diputado Morales Duárez pidió su destitución.56 Adicionalmente, Lima 
era donde se concentraban el ejército y las milicias, lo cual inhibía la posi-
bilidad de que se convirtiera en un foco subversivo, pues sus recursos re-
presivos provocaban reparos entre los potenciales disidentes. Lo cierto es 
que, a pesar de todas estas razones, se alude a que en 1814 se estaba tra-
mando una sublevación que iba a liderar en Lima el conde de la Vega del 
Ren, al unísono de la que estaba prevista a estallar en el Cuzco; pero esto 
nunca ocurrió, aunque se le abrió un proceso judicial al aristócrata limeño, 
que luego se invalidó por falta de pruebas.57

55  Scarlett O’Phelan Godoy, Un siglo de rebeliones anticoloniales…, 121-124.
56  James Larry Odom, “Viceroy Abascal versus the Cortes of Cadiz” (tesis doctoral, 

Universidad de Georgia, 1968). Véase también el libro de Víctor Peralta Ruíz, En defensa de 
la autoridad. Política y cultura bajo el gobierno del virrey Abascal. Perú, 1806-1816 (Madrid: 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 2002).

57  Scarlett O’Phelan Godoy, “Abascal y el fantasma de las conspiraciones”, en Abascal y 
la contraindependencia de América del Sur, ed. de Scarlett O’Phelan Godoy y Georges Lomné 
(Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Católica del Perú/Instituto Francés de 
Estudios Andinos, 2013), 128-130. Véase también el ensayo clásico de César Pacheco Vélez, 
“La conspiración del conde de la Vega del Ren”, Revista Histórica, v. xxi (1954). 



O’PHELAN GODOY 26

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Pero, si bien la capital no tuvo una junta de gobierno, sí hubo movi-
mientos disidentes en el interior del virreinato, como los ocurridos en 
Tacna en 1811 y 1813 y, lo que resulta más notable, es que llegaran a ins-
talarse juntas de gobierno —aunque de corta duración— en dos ciudades 
ubicadas en la sierra del Perú: Huánuco, en el norte, en 1812, y Cuzco, en 
el sur, en 1814. Esta última junta, además, propició ecos subversivos que 
alcanzaron las ciudades surandinas de Huamanga y Arequipa.

De este modo, la breve insurrección que lideró Francisco de Zela en 
1811 en Tacna, que duró escasamente cuatro días, contó principalmente 
con el apoyo de criollos locales, aunque también se buscó el respaldo del 
cacique Toribio Ara, quien estuvo acompañado por sus hijos.58 Si bien la 
gran rebelión de 1780 fue liderada por caciques de provincias periféricas 
al Cuzco, estando a la cabeza de la misma el cacique interino de Tinta, José 
Gabriel Túpac Amaru, en lo sucesivo la dirigencia de los movimientos sub-
versivos sería asumida por criollos y mestizos, convocándose a los caciques 
o alcaldes de indios sólo en calidad de aliados,59 como ocurrió en 1811 en 
Tacna y como también se dio en 1814 en el Cuzco.

En el caso de la junta de Huánuco de 1812, el apoyo indígena se mate-
rializó a partir de la masiva presencia de los alcaldes de indios que ejercie-
ron presión al rodear la ciudad y obligar a los peninsulares a abandonarla. 
El cabildo indígena demostró mantener un trato cercano con los curas doc-
trineros del territorio de frontera de los panataguas,60 quienes, además de 
impartir el catecismo a la población nativa, eran lenguaraces; es decir, do-
minaban la lengua vernácula.61 A principios del siglo xvii se emprendió la 

58  Lizardo Seiner, “Una rebelión a la deriva: fisuras y represión realista en Tacna, 1811”, 
en Abascal y la contraindependencia de América del Sur, ed. de Scarlett O’Phelan Godoy y 
Georges Lomné (Lima: de la Pontificia Universidad Católica del Perú/Instituto Francés de 
Estudios Andinos, 2013), 55.

59  Scarlett O’Phelan Godoy, “El mito de la independencia concedida. Los programas 
políticos del siglo xviii y del temprano xix en el Perú y el Alto Perú”, en Problemas de la 
formación del Estado y de la nación en Hispanoamérica, ed. de Inge Boisson, Klaus Müller y 
María Jesús Rodero (Bonn: Inter Nationes, 1984), 91.

60  El grupo étnico de los panataguas estaba conformado por indios de los pueblos de 
Santa María del Valle, Malconga, Acomayo, Panao, Pillao y Chichao. Al respecto se puede 
consultar el artículo de Víctor Peralta, “La participación popular en las juntas de gobierno 
peruanas de Huánuco (1812) y Cuzco (1814)”, en Entre imperio y naciones. Iberoamérica y el 
Caribe en torno a 1810, ed. de Pilar Cagiao y José María Portillo Valdés (Santiago de Com-
postela: Cátedra Juana de Vega/Universidad de Santiago de la Compostela, 2012), 321.

61  Jöel Chassin, “El rol de los alcaldes de indios en las insurrecciones andinas. Perú a 
inicios del siglo xix”, Boletín del Instituto Francés de Estudios Andinos, v. 37, n. 1 (2006). 



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 27

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

cristianización de los panataguas, considerados indios de frontera. Hasta 
1631 el proceso de conversión lo llevaron a cabo los jesuitas, aunque des-
pués éste fue asumido por las misiones franciscanas, por razones que no 
han sido precisadas.62 Los franciscanos en pocos años fundaron varios pue-
blos conformando, de esta manera, la conversión de Huánuco. Los panata-
guas tenían la función de bisagra entre las sociedades andinas y las de la 
región amazónica. Así, en 1649 los franciscanos solicitaron para los pana-
taguas el título de fronterizos, el cual les daba ciertos privilegios como el no 
poder ser ocupados por los corregidores ni otras autoridades en actividades 
que no fueran la defensa de la frontera.63 Al ser indios fronterizos, en algún 
momento se irían a incorporar al mundo andino. De acuerdo con el cosmó-
grafo del reino, Cosme Bueno, los panataguas eran “indios infieles, en don-
de hubo unas buenas conversiones que se perdieron, por haberse retirado 
los indios, matando a los religiosos de San Francisco que los instruían”.64

Los panataguas de ceja de selva o de montaña se dedicarían al cultivo 
de la coca, un producto de alta demanda en la sierra y en los centros mine-
ros, cuya producción fomentaban las misiones franciscanas. Al respecto el 
botánico español Hipólito Ruíz (1778) indicó en su relación de viaje que 
en el pueblo de Cinchao había pasado por varias chacras o haciendas de 
cocales, “único fruto que se cultiva y comercia en esta quebrada”.65 Es decir, 
a finales del siglo xviii la coca seguía siendo el producto central de la eco-
nomía de la provincia, a partir del cual ésta se conectaba con otros espacios, 
Por lo tanto, los indios panataguas del siglo xviii y el temprano xix ya eran 
indios andianizados que contaban con redes comerciales montadas y una 
vasta experiencia militar por estar encargados de defender las fronteras. 

También ha abordado el tema Scarlett O’Phelan Godoy, “Huánuco (1812) y el Cuzco (1814): 
entre la promulgación y la derogación de la Constitución de Cádiz”, en 1814: la junta de go-
bierno del Cuzco y el sur andino, ed. por Scarlett O’Phelan Godoy (Lima: Fondo Editorial de 
la Pontificia Universidad Católica del Perú/Instituto Francés de Estudios Andinos/Fundación 
Bustamante, 2016), 295-297.

62  Fernando Santos Granero, Etnohistoria de la Alta Amazonía. Siglos xv-xviii (Quito: 
Ediciones Abya-Yala, 1992), 128 y 182.

63  Fernando Santos Granero, Etnohistoria de la Alta Amazonía…, 129, 130 y 131.
64  Cosme Bueno, Geografía del Perú virreinal, siglo xviii, pról. de Carlos Daniel Valcárcel 

(Lima: Universidad Nacional Mayor de San Marcos, 1951), 46. Probablemente el autor se 
refiera a la muerte de fray Gerónimo de los Ríos, ocurrida en 1704 a manos de los indios 
infieles. Al respecto se puede consultar el libro de Fernando Santos, Etnohistoria de la Alta 
Amazonía…, 184.

65  Hipólito Ruíz, Relación del viaje hecho en los reynos del Perú (Madrid: Estudio Tipográ-
fico Huelves y Compañía, 1931), 100. 



O’PHELAN GODOY 28

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

De ahí que se señalara que en los siglos xvii y xviii la presencia de los 
panataguas llegó a tener decisiva influencia religiosa, militar y política en 
el régimen del virreinato.66

Debido a este proceso tardío de conversión y a su territorio apartado y 
montañoso, los panataguas no tuvieron un sistema de autoridades políticas 
basado en el cacicazgo. Sólo se hablaba, en el siglo xvi, de un cacique de 
los panataguas,67 no de un conjunto de caciques y segundas personas, aun-
que el espacio geográfico que habitaban cubría varios poblados. En este 
sentido vale precisar que no es que los linajes cacicales no formaran parte 
del liderazgo de la insurrección de Huánuco de 1812, como se ha asumido; 
lo que ocurre es que en el territorio de los panataguas no había una tradición 
de gobierno a cargo de caciques y, por lo tanto, el poder político había re-
caído en los indios principales y los alcaldes de indios. Estos últimos —pro-
cedentes de panataguas y otras provincias— tendrían un papel relevante en 
el conato rebelde, destacando por su actuación como dirigentes Norberto 
Haro (alcalde de Pampas), Romualdo Inga (alcalde de Yanas) y José Con-
treras (alcalde de Quera).68 También serían inculpados por su participación 
en el alzamiento Francisco Blas, Manuel Reyes y Evangelista Rojas; todos 
indios principales del pueblo de Chupán, además de Juan Ypolo, alcalde 
propietario de dicho pueblo.69

Así, se considera que más de 60 alcaldes resultaron implicados en la 
insurrección, y como resultado de ello, más de 30 fueron privados del 
cargo. Una treintena de alcaldes y mandones firmaron la carta dirigida 
al intendente de Tarma, don José González Prada,70 encargado de la 
represión, en la que le manifestaban: “Todos los alcaldes son de acuerdo. 
Eso es porque vuestra señoría no debe en ningún caso venir a esta ciudad 

66  Aníbal Maúrtua, “Monografía histórica geográfica de la provincia de Pachitea”, Boletín 
de la Sociedad Geográfica de Lima, t. xxxiv (1918), 207. También se puede consultar el libro 
de Víctor Nieto Bonilla, Control político, sectores sociales y la revolución de 1812 (Lima: Fondo 
Editorial Cultura Peruana, 2004), 42.

67  Aníbal Maúrtua, “Monografía histórica geográfica…”, 206. Se alude a Matimira, cacique 
de los Panatahuas, quien fue muerto en 1557.

68  Víctor Nieto Bonilla, Control político, sectores sociales y la revolución…, 100 y 111.
69  cdip, t. iii, v. 4, 151, 153, y 154.
70  José González Prada había nacido en 1751 en Entrepeñas, España; tenía 61 años al 

momento de la insurrección. Había servido en Salta y Cochabamba entre 1783 y 1801. Fue 
nombrado intendente de Tarma en 1809 y asumió el cargo en 1811, escasamente un año 
antes de producirse el alzamiento. Al respecto puede consultarse el libro de John Fisher, 
Goverment and Society in Colonial Peru. The Intendant System, 1784-1814 (Londres: The 
Atholone Press, 1970), 243.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 29

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

[de Huánuco] si no nos trae una solución radical contra estos hombres 
[autoridades peninsulares]”.71 Pero, como ya se ha señalado en otros tra-
bajos, el clero tenía una gran injerencia sobre el cabildo indígena y par-
ticularmente sobre sus alcaldes.72 Por lo tanto, es plausible conectar la 
presencia de numerosos alcaldes movilizando a sus indios para cercar 
la ciudad de Huánuco y ahuyentar a los peninsulares, con los clérigos 
locales que participaron en el movimiento, con quienes los pobladores 
nativos mantenían una relación cercana y se entendían en quechua; aun-
que hubo esfuerzos, en el siglo xviii, para forzar a la población andina 
a reemplazar la lengua general por el castellano, se encontró una tenaz 
resistencia en las comunidades indígenas.73

En el Cuzco sería el cacique de Chichero, Mateo Pumacahua, acérrimo 
enemigo de Túpac Amaru, quien colaboraría con los hermanos Angulo 
—José, Mariano, Vicente y Juan— en la junta de gobierno de 1814, nom-
brándose a su yerno, Fermín Quispe Inga, como justicia mayor del cercado 
del Cuzco. Para Pumacahua, como él mismo se encargó de señalar, estaba 
claro que se le necesitaba por su condición de cacique, posición que le otor-
gaba la capacidad de movilizar a los indios de comunidad a favor de la junta.74 
Pero, adicionalmente, el cacique de Chinchero aprovechó de forma opor-
tuna su posición de poder al lado de los Angulo, para conseguir el nombra-
miento de subdelegado interino de Calca para su hijo Mariano García 
Pumacahua,75 un cargo político creado como parte del sistema de intenden-
cias implementado en el Perú en 1784.76 De esta manera se constata que la 
junta cuzqueña respetó el andamiaje político montado por los borbones, 
donde el subdelegado pasó a reemplazar al corregidor.

71  Joëlle Chassin, “El rol de los alcaldes de indios …”, 235, 240.
72  Scarlett O’Phelan Godoy, Kurakas sin sucesiones…, 26, 27.
73  Kenneth J. Andrien, “The Bourbon Reforms, Independence and the Spread of Quec-

hua and Aymara”, en History of Language in the Andes, ed. de Paul Heggarty y Adrian Pearce 
(Nueva York: Palgave Macmillan, 2011), 121.

74  Scarlett O’Phelan Godoy, “El mito de la independencia concedida…”, 87. Se recomien-
da también consultar el artículo de Nuria Sala i Vila, “La participación indígena en la rebelión 
de Angulo y Pumacahua, 1814-1816”, en Conquista y resistencia en la historia de América, 
coord. de Pilar García Jordán y Miquel Izard (Barcelona: Universitat de Barcelona, 1992).

75  Rolando Iberico, “Entre Dios, el Rey y la Patria: discursos político-religiosos durante 
la rebelión del Cuzco de 1814”, en 1814: La junta de gobierno del Cuzco y el sur andino, ed. de 
Scarlett O’Phelan Godoy (Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Católica del 
Perú/Instituto Francés de Estudios Andinos/Fundación Bustamante, 2016), 283.

76  Sobre el establecimiento del sistema de intendencias en el Perú se puede consultar el 
libro de John Fisher, Government and Society…



O’PHELAN GODOY 30

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

En este sentido vale recordar las declaraciones del cacique Pumacahua 
antes de ser ejecutado en Sicuani, en 1815, en las cuales expresó de forma 
categórica que durante el funcionamiento de la junta cuzqueña no había 
utilizado la indumentaria propia de los incas, sino que siempre había ves-
tido en el campo de batalla su uniforme de brigadier general,77 con el cual 
incluso se hizo retratar en calidad de donante (véase la figura 1).78 Parece 
ser, entonces, que el cacique de Chinchero no se prestó para que en su 
persona se recreara la imagen del inca; sin duda, la graduación militar de 
brigadier general que había logrado alcanzar pareció resultarle más conve-
niente. Además, hasta ese momento ser brigadier general era un honor que 
se había reservado para peninsulares y criollos; el que Pumacahua ostenta-
ra este grado era, a todas luces, la excepción de la regla. 

Lo que se evidencia en el caso de la insurrección del Cuzco es el des-
doblamiento del movimiento general en revueltas indígenas de carácter 
local que se insertaron en un marco más amplio, pero agitando su propia 
agenda. Tal es el caso de las revueltas de Ocongate y Marcapata, donde es 
posible observar que hubo poblados en el Cuzco que trataron de incorpo-
rarse a la revolución de los Angulo y Pumacahua en 1814. Así ocurrió con 
el dirigente Jacinto Layme, de Ocongate, quien se desplazó al Cuzco, junto 
con seis u ocho indios principales, con el fin de ofrecer sus servicios al 
cacique de Chinchero “para apoyar la revolución de la patria”.79 José Angu-
lo y Mateo Pumacahua nombraron entonces a Fernando Sayhua y Sebastián 
Curasi (quien era yerno de Layme) como “caciques y jefes”, mientras que 
Vicente Angulo nominó a Anselmo Melo, un conocido arriero local, como 
cacique de Ocongate. Se trataba por lo tanto de caciques de favor, propios 
de las circunstancias, no de caciques de sangre, de linaje.80 Además, se dejó 
el control de las comunidades en manos de las segundas personas, quienes 

77  Scarlett O’Phelan Godoy, La independencia en los Andes. Una historia conectada (Lima: 
Fondo Editorial del Congreso del Perú, 2014), 321.

78  En el mencionado cuadro, en la parte inferior derecha aparece Pumacahua luciendo 
su uniforme militar, y en la parte inferior izquierda está su esposa, con un escapulario de la 
virgen del Rosario en el pecho. Al centro del lienzo se ubica Polonia, la hija de ambos, vis-
tiendo el hábito de monja de velo negro, después de haber profesado en el convento de 
Santa Teresa, reservado para doncellas españolas y criollas. La advocación que presenta el 
cuadro es Santa Cecilia tocando el órgano.

79  David Cahill y Scarlett O’Phelan, “Forging their own History: Indian Insurgency in 
the Southern Peruvian Sierra, 1815”, Bulletin of Latin American Research, v. 11, n. 2 (mayo 
1992), 140-154.

80  Archivo Regional del Cuzco (arc), Intendencia, Causas Criminales, leg. 116.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 31

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Figura 1. Retrato de Mateo Pumacahua, cacique de Chinchero, y su esposa  
en calidad de donantes. Escuela cuzqueña, óleo sobre lienzo anónimo, fines del 
siglo xviii. Museo Regional del Cuzco. Scarlett O’Phelan Godoy, Mestizos reales 
en el virreinato del Perú (Lima: Fondo Editorial del Congreso del Perú, 2013), 64

estaban responsabilizadas de proveer a los indios de huaracas (hondas) y 
rejones para apoyar al ejército de la revolución.

En el caso de Marcapata, el movimiento no presentaba una ligazón 
clara con la junta del Cuzco, en la medida que se inició a principios de 1815, 
cuando los Angulo y Pumacahua estaban próximos a ser derrotados en la 
batalla de Umachiri, el 11 de marzo de ese año. El cacique de Chinchero 
fue ejecutado una semana después, el día 17 de marzo; y los hermanos 



O’PHELAN GODOY 32

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Angulo, ajusticiados el día 29 del mismo mes.81 Se entiende entonces que 
la revuelta de Marcapata tuviera un carácter local, aunque enmarcada en el 
contexto de la junta cuzqueña, motivada por los abusos del cura doctrinero, 
Luis Merino, quien fue capturado, amarrado y golpeado con violencia. No 
obstante, en el movimiento también se planteó la necesidad de que se res-
petaran los decretos de Cádiz en relación con la abolición de los tributos y 
de los derechos parroquiales, desconociendo que estos privilegios otorgados 
por la constitución liberal de 1812 ya habían sido anulados al derogarse la 
constitución en 1814 con el regreso de Fernando VII al trono. No sólo en 
Marcapata, sino también en otros poblados del virreinato del Perú, hubo 
protestas de parte de los pobladores indios contra la restitución del cobro 
del tributo,82 que consideraban perjudicial para sus comunidades, aunque 
fuera uno de los principales ingresos de la hacienda real, y de ahí el afán 
del virrey Abascal de reintroducirlo con celeridad.83 

Si hay algo en común entre la insurrección de Zela de 1811 y la junta 
de Huánuco de 1812, es que en ambos movimientos se alude a la figura del 
abogado bonaerense Juan José Castelli; de esta manera se conectaron los 
conatos subversivos en territorio peruano con la revolución de mayo de 
1810 en el Río de la Plata. En el caso de Tacna, la derrota de Castelli en 
Huaqui, frente al ejército realista liderado por el criollo arequipeño Manuel 
de Goyeneche, sería el golpe de gracia para disolver el incipiente alza-
miento de Zela,84 poniendo en evidencia la cercanía no sólo económica sino 
también política existente entre Tacna, Arica y el Alto Perú. En relación 

81  Biblioteca del Instituto Riva Agüero (ira), Pontificia Universidad Católica del Perú, 
Colección Denegri Luna, fdl-1705, año 1815. Gaceta Extraordinaria del Gobierno de Lima, 
viernes 12 de mayo de 1815. Lista de los reos de la revolución del Cuzco que fueron ejecu-
tados: Brigadier de los Reales Exércitos, Mathero García Pumacahua, Theniente General Inca 
y marqués del Perú; José Angulo, que se tituló Capitán General; Vicente Angulo, Mariscal de 
Campo y General en Jefe; Mariano Angulo, General de la Vanguardia; José Gabriel Béxar, 
Theniente General; Pedro Tudela o Dávila, capitán; el pardo Béxar, id.; escribano José Agus-
tín Becerra, el porteño Hurtado de Mendoza. Cuartel General del Cuzco, 21 de abril de 1815.

82  Nuria Sala i Vila, Y se armó el tole tole…, 179.
83  Fernando de Abascal y Souza, Memorias de gobierno…, 315. El virrey se referiría a los 

problemas que acarreó como “llenar el vacío que ocasionó al Erario la violenta extinsión del 
tributo”.

84  Fabio Wasserman, “Entre dos fuegos: la política de Castelli en el Alto Perú”, en Abas-
cal y la contraindependencia de América del Sur, ed. de Scarlett O’Phelan Godoy y Beroges 
Lomné (Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Católica del Perú/Instituto Fran-
cés de Estudios Andinos, 2013), 298-299. El militar gallego Andrés García Gamba se refie-
re a los “chispazos revolucionarios que estallaron en Arequipa y Tacna”, cuando se tenía a 
Castelli por vencedor, antes del desastre de Huaqui.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 33

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

con la junta de Huánuco de 1812, se difundió el rumor de la venida del Inca 
Castelli, cuyo artífice bien pudo haber sido el presbítero Bartolomé Larrea, 
quien se jactaba de ser capitán de Castelli y tener cartas escritas por él.85 
Lo cierto es que la alusión a Castelli proviene de la declaración que realizó 
Manuel Zabala en Tarma, el 3 de marzo de 1812, donde puntualmente es-
pecificó “que ya venía el hijo del Inca y que Castelli tenía razón”.86 En 
ningún momento afirmó que Castelli fuera el hijo del Inca o el propio Inca. 
Es aceptado que el rumor puede desvirtuar o tergiversar la información 
inicial, al propagarse,87 como parece haberse dado en este caso. No obstan-
te, hay que aclarar que para ese momento Castelli se encontraba en Buenos 
Aires, sometido a un proceso judicial de carácter político y militar durante 
el cual falleció, en octubre de 1812.88

La junta del Cuzco también buscó en 1814 acercarse a la junta de Bue-
nos Aires, para lo cual José Angulo nombró apoderados y plenipotenciarios 
ante las Provincias Unidas del Río de la Plata. Los designados para esta 
representación oficial fueron el clérigo Francisco Carrascón, prebendado 
de la iglesia del Cuzco, y el cura de Yaurique, en Paruro, Juan Alberto Men-
dieta, quienes contaban con el beneplácito del obispo del Cuzco, Pérez de 
Armendáriz.89 Angulo acotaría más adelante que mientras Abascal había 
desconocido la junta cuzqueña y los había invitado a deponer armas, Manuel 
Belgrano —quien se encontraba en campaña en el Alto Perú— los había 
congratulado en nombre de la junta del Río de la Plata.90 En consecuencia, 
de ahí en adelante Angulo se referiría al virrey Abascal como el marqués 

85  cdip, t. iii, v. 2 (1971), 25. De acuerdo con la declaración de José Bodelón, español, el 
presbítero Bartolomé Larrea decía que era capitán de Castelli y tenía cartas escritas por él.

86  cdip, t. iii, v. 2 (1971), 25.
87  Sobre el tema del rumor en la historia se puede consultar el libro de Jean-Nöel Kape-

rer, Rumores. El medio de difusión más antiguo del mundo (Barcelona: Plaza & Janés, 1989). 
Para el estudio del rumor conectado con el miedo está el libro de Jean Delumeau, El miedo 
en Occidente. Siglos xiv-xviii. Una ciudad sitiada (Madrid: Taurus Pensamiento/Santillana 
Ediciones, 2002), 276.

88  Scarlett O’Phelan Godoy, “Huánuco (1812) y el Cuzco (1814) entre la promulgación 
y…”, 299. La información procede de la cdip, t. iii, v. 2 (1971), 25. La revolución de Huánuco, 
Panataguas y Huamalies de 1812, estudio introductorio de Ella Dumbar de Temple. Sobre 
Castelli se puede consultar el libro biográfico de Fabio Wasserman, Juan José Castelli. De 
súbdito de la corona a líder revolucionario (Buenos Aires: Edhasa, 2011), 237. 

89  Rubén Vargas Ugarte, Historia del Perú. Emancipación (1809-1825) (Buenos Aires: 
Imprenta López, 1958), 49.

90  David Bushnell, “The Independence of Spanish America”, en The Independence 
of Latin America, ed. de Leslie Bethell (Cambridge: Cambridge University Press, 1988), 
121. En 1813 los patriotas del Río de la Plata retomaron la campaña al Alto Perú, esta 



O’PHELAN GODOY 34

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

de la Discordia.91 Al respecto Brian Hamnett considera que la junta cuz-
queña tuvo un carácter separatista, de ahí que buscara el apoyo de los in-
surgentes de Buenos Aires,92 tendencia que probablemente se hizo más 
radical luego del desencuentro que se suscitó entre los Angulo y el virrey, 
quien combatió tenazmente la junta. En todo caso, es un hecho que la jun-
ta del Cuzco buscó interlocutores en el Alto Perú y Buenos Aires, mientras 
que el envolvimiento de la región norte del virreinato peruano en los acon-
tecimientos insurgentes del sur andino fue absolutamente marginal, por no 
decir prácticamente inexistente.93

San Martín, la Sociedad Patriótica y las guerrillas indígenas

En enero de 1820 ocurrió el golpe de Estado que dio en España el militar 
Rafael del Riego, con lo cual se apartó del poder a Fernando VII, instau-
rándose el Trienio Liberal (1820-1823) que pondría nuevamente en vi-
gencia la constitución liberal de 1812.94 Fue el momento en que el general 
argentino José de San Martín, quien se encontraba en Santiago apoyando 
al director supremo de Chile, Bernardo O’Higgins, consideró propicio para 
trasladar la expedición libertadora al Perú, ya que España atravesaba por 
enfrentamientos entre conservadores y liberales, lo cual recortaba las 
posibilidades de que pudiera enviar refuerzos y bastimentos al ejército 
realista acantonado en el virreinato peruano.95

vez bajo la dirección de Manuel Belgrano, quien finalmente sería derrotado por Pezuela 
en 1815.

91  Rubén Vargas Ugarte, Historia del Perú…, 49. Los detractores de Abascal lo criticaban 
por haber sido nombrado virrey del Perú durante el período de influencia del favorito Godoy. 
Al respecto puede consultarse el libro de Patricia H. Marks, Deconstructing Legitimacy. Vice-
roys, Merchants and the Military in Late Colonial Peru (Pennsylvania: The Pennsylvania State 
University Press, 2007), 155.

92  Brian Hamnett, “El virrey Abascal y sus cinco homólogos novohispanos, 1806-1816: 
un estudio comparativo”, en Abascal y la contraindependencia de América del Sur, ed. de Scar-
lett O’Phelan Godoy y Georges Lomné (Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú/
Instituto Francés de Estudios Andinos, 2013), 42.

93  David Cahill, “New Viceroyalty, New Nation, New Empire: A Transnational Imaginary 
for Peruvian Independence”, Hispanic American Historical Review, v. 92, n. 2 (2011): 215.

94  Al respecto puede consultarse el artículo de Joaquín Varela Suanzas, “La monarquía 
imposible. La Constitución de Cádiz durante el Trienio”, Anuario de Historia del Derecho 
Español, v. lxiv (1996): 653-687.

95  Scarlett O’Phelan Godoy, “El norte patriota y el sur realista. La división territorial del 
Perú en el contexto de la independencia (1820-1824)”, en Territorialidad y poder regional de 



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 35

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Previo a instalarse el Trienio Liberal en España, O’Higgins había emi-
tido una proclama, en setiembre de 1819, dirigida a “los naturales del Perú”, 
a quienes se refería como “hermanos compatriotas”. Este documento sería 
transportado en 1820 por la escuadra libertadora, en su segunda salida 
hacia las costas peruanas, luego de las primeras incursiones realizadas en 
1818. Si bien la proclama no está fechada, fue publicada en la Gaceta Mi-
nisterial de Chile el 4 de setiembre de 1819. Existe una versión en quechua, 
en la cual se invoca al cacique rebelde de Tinta, José Gabriel Túpac Amaru, 
destacándose su actuación beligerante contra el mal gobierno.96

Poco antes de zarpar la expedición libertadora de Valparaíso, al mando 
de San Martín, O’Higgins difundió, el 5 de agosto de 1820, una proclama 
dirigida a los habitantes del Perú, a la que dio inicio con la siguiente frase: 
“Yo os saludo ilustres hijos del Sol”, poniendo énfasis en la partida de la 
expedición “destinada a liberar el suelo de los Incas”.97 Si bien O’Higgins en 
sus proclamas no aludía a una restauración del imperio de los incas, si uti-
lizaba términos que recuerdan el pasado incaico del Perú: tanto la referen-
cia a los hijos del Sol, como su alusión al suelo de los incas iban en esta 
dirección. Además, el hecho de que esta última proclama estuviera redac-
tada también en quechua implicaba que guardaba el propósito de convocar 
y hacer llegar su mensaje a la numerosa población nativa del Perú. Iba más 
allá de Lima y de su elite capitalina. 

No hay que olvidar que Bernardo O’Higgins había estudiado durante 
cuatro años, entre 1790 y 1794, en el prestigioso Convictorio de San Carlos 
de Lima; por lo tanto, conocía la capital peruana y tenía una idea de la com-
posición social de su población y de su historia.98 Además, hay referencias de 
que compartió las aulas carolinas con el cacique de Chilca, a quien recordaba 
como su compañero de estudios, Juan Nepomuceno Manco Inca.99 A este 
indio noble, que llegó a desempeñarse como abogado de la Real Audiencia 
de Lima, se le acusó en 1812 de haber estado coludido en un incidente sedi-
cioso, achacándole haber escrito varios papeles subversivos. En el juicio que 

las intendencias en las independencias de México y Perú, comp. de Scarlett O’Phelan Godoy y 
Ana Carolina Ibarra (Lima: Fondo Editorial del Congreso del Perú, 2019), 391, 392.

96  José Miguel Barros Franco, “Bernardo O’Higgins y el Perú”, Boletín de la Academia 
Chilena de la Historia, año 48, n. 92 (1981): 92.

97  José Miguel Barros Franco, “Bernardo O’Higgins…”, 106.
98  Scarlett O’Phelan Godoy, El director supremo de Chile don Bernardo O’Higgins y sus 

estancias en el Perú (Lima: Fondo Editorial del Congreso del Perú, 2010), 31, 32,
99  Eugenio Orrego Vicuña, O’Higgins, vida y tiempo (Buenos Aires: Editorial Losa-

da,1946), 41.



O’PHELAN GODOY 36

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

se le abrió, sería defendido por el abogado chileno Miguel de Eyzaguirre, 
quien apeló a la condición de indígena de Manco Inca, lo que le dio la cober-
tura necesaria para gozar de una protección legal.100

Si bien San Martín había nacido en 1778 en Yapeyú, Misiones, un terri-
torio guaraní, cuando contaba con sólo tres años, en 1781, su familia se 
trasladó a Buenos Aires, para embarcarse hacia España a principios de 1784; 
arribaron a Cádiz cuando José Francisco tenía seis años. San Martín regre-
só a Buenos Aires recién en 1812, cuando había cumplido 34 años de 
edad.101 Su recuerdo de los reductos indígenas guaraníes debió ser lejano y 
vago; además, hasta antes de desembarcar en Paracas, en 1820, no había 
pisado el Perú. De ahí, probablemente, que el objetivo de O’Higgins al enviar 
las proclamas en castellano y quechua para ser distribuidas entre los habi-
tantes del Perú tomara otro rumbo. San Martín no bien llegó a la costa 
peruana se estableció en el pueblo de Huaura, y desde su ingreso a Lima, 
en julio de 1821, intentó un acercamiento, no con la nobleza inca —como 
había sugerido Belgrano en el Congreso de Tucumán de 1816 al plantear la 
posibilidad de coronar un descendiente de los incas—,102 sino con la aris-
tocracia limeña y la nobleza favorecida con títulos de Castilla, en quienes 
trató de buscar apoyo para llevar adelante su proyecto de instaurar en el 
Perú una monarquía constitucional.

Para ello recurriría a conformar la Sociedad Patriótica —a semejanza 
de la establecida en Buenos Aires en 1812— que estaría constituida por un 
selecto grupo de peruanos, a partir de la cual se iba a decidir el futuro po-
lítico del Perú. Entre los miembros se advierte una total ausencia de indios 
ilustrados, teniendo de esta manera la Sociedad Patriótica un carácter eli-
tista. La idea era conformar lo que hoy llamaríamos un círculo intelectual, 
pero bajo los auspicios del Estado.103 Así, en 1822, el ministro tucumano 
Bernardo Monteagudo, señalado por algunos como el principal ideólogo 

100  agi, Diversos, leg. 4, Lima, 13 de octubre de 1812. Véase también el artículo de Jaime 
Eyzaguirre, “Los sospechosos de infidelidad en Lima de 1813”, Mercurio Peruano, año xxix, 
n. 333 (1954), 951-959.

101  Miguel Ángel de Marco, San Martín: general victorioso, padre de naciones (Buenos 
Aires: Emecé, 2013), 19 y 20.

102  Patricia Pascquali, San Martín. La fuerza de la misión y la soledad de la gloria (Buenos 
Aires: Emecé, 2004), 249. 

103  Cristóbal Aljovín de Losada, “La Constitución de 1823”, en La independencia del Perú. 
De los Borbones a Bolívar, ed. de Scarlett O’Phelan Godoy (Lima: Instituto Riva Agüero/
Pontificia Universidad Católica del Perú, 2001), 356.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 37

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

de San Martín, convocó a prominentes aristócratas, militares, clérigos e 
intelectuales, 40 en total, para discutir el futuro político del Perú. Un ob-
servador notó que este selecto grupo de ciudadanos estaba compuesto “por 
una minoría de escritores y una mayoría de condes, marqueses, generales, 
mercaderes y unos cuantos sacerdotes españoles”.104

Llama la atención que los indios no fueran convocados para integrar, 
aunque hubiera sido escasamente, la Sociedad Patriótica, manteniéndolos 
al margen de este grupo de escogidos.105 Y no se puede argumentar que 
entre los indios nobles no los hubiera ilustrados. Sin ir más lejos, en las 
Cortes de Cádiz (1809-1814), el Perú había tenido como diputado suplen-
te a don Dionisio Uchu Inca Yupanqui, quien residía en España. Era evi-
dente que en el siglo xviii había una élite indígena involucrada en las 
milicias y con representación en el clero secular.106 Además, existían, tan-
to en Lima como en el Cuzco, colegios de caciques cuyo propósito era 
educar a la elite indígena para asegurarse de contar con indios nobles ilus-
trados.107 Entonces, cabe preguntarse por las razones que derivaron en 
que los indios —inclusive de linaje— fueran excluidos de participar en las 
reuniones del selecto grupo que constituía la Sociedad Patriótica.

Lo que ocurre es que la idea de Monteagudo era que este fuero ratifi-
cara su propuesta de la monarquía constitucional, de ahí probablemente su 
cuidado en incluir a varios criollos aristócratas titulados, pero no, necesa-
riamente, indios nobles que pudieran representar a la mayoría de la pobla-
ción del Perú. Quizá, una convocatoria amplia habría podido presentar una 
dicotomía: la elite criolla apostaría por traer un príncipe europeo y la 
elite indígena se inclinaría por buscar un descendiente de los incas. Esto 
último, evidentemente, no entraba dentro de los planes ni de San Martín ni 
de Monteagudo. Adicionalmente, en la medida que la Sociedad Patriótica 
priorizó entre sus miembros la presencia de la nobleza y aristocracia 
criollas, se debió temer que al convocar a representantes indígenas —aun-
que éstos fueran de linaje— se podía incomodar a la elite blanca y poner 

104  Charles Walker, Diálogos con el Perú. Ensayos de historia (Lima: Fondo Editorial 
Pedagógico de San Marcos, 2009), 246.

105  Charles Walker, Diálogos con el Perú…, 259.
106  Scarlett O’Phelan Godoy, La independencia en los Andes…, 107,108.
107  Monique Alaperrine-Boyer, La educación de las elites indígenas en el Perú colonial 

(Lima: Instituto de Estudios Peruanos/Instituto Francés de Estudios Andinos/Pontificia 
Universidad Católica del Perú), 2007.



O’PHELAN GODOY 38

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

en riesgo su participación, ante la posibilidad de tener que mezclarse con 
elementos indígenas, a los que tenían por inferiores.108

La pregunta alrededor de la cual giraron las discusiones de la Sociedad 
Patriota, en las cuales no participaron los indígenas, fue la siguiente: ¿cuál 
era la forma de gobierno más adaptable al Estado peruano, según su exten-
sión, población, costumbres y grado que ocupaba en la escala de la civili-
zación?109 Pero, contrario a lo previsto, los debates que se suscitaron en el 
seno de la Sociedad Patriótica refutaron la idea de instaurar una monarquía 
en el Perú, así ésta fuera de carácter constitucional. Dos periódicos que se 
involucraron en la intensa campaña antimonárquica fueron La Abeja Repu-
blicana y El Tribuno de la República;110 mientras que el principal defensor 
de la alternativa republicana fue el abogado Faustino Sánchez Carrión, 
graduado del Convictorio de San Carlos donde era docente.

Desde que San Martín puso de manifiesto su proyecto de traer un 
príncipe europeo, encontró oposición entre los intelectuales peruanos. 
Uno de sus más agudos críticos fue José Faustino Sánchez Carrión quien, 
en 1822, disertó sobre “la inadaptabilidad del gobierno monárquico”. En 
sus propias palabras, el régimen que se estableciera en el Perú debía ser 
“una misma cosa que la sociedad peruana... es fijar la salvaguardia de nues-
tros derechos, es construir la sociedad peruana”. Sánchez Carrión se pre-
guntaba más adelante en su discurso “¿qué seríamos a la presencia de un 
monarca?”. Y respondía: “Seríamos excelentes vasallos y nunca ciudadanos; 
tendríamos aspiraciones serviles...”111 En opinión de Sánchez Carrión, si bien 
el sistema monárquico era menos complicado para habilitarse, el monarca 
siempre estaría en condiciones de imponer su voluntad. En su concepto 
la monarquía estaba imposibilitada para formar ciudadanos, esto sólo se 
podía lograr bajo un régimen republicano, donde la población podría 
ejercer sus derechos políticos y, en ese sentido, era necesario estimular 
la libertad “tanto tiempo dormida”.112 La idea de la búsqueda de un prín-
cipe europeo para colocarlo a la cabeza del Perú era, para Sánchez Carrión 

108  Gonzalo Lamana, How “Indians” Think. Colonial Indigenous Intellectuals and the Ques-
tion of Critical Race Theory (Tucson: The University of Arizona Press, 2019), 182.

109  Cristóbal Aljovín de Losada, “La Constitución de 1823”, 357.
110  Charles Walker, Diálogos con el Perú…, 246.
111  Pensamiento político de la emancipación (1790-1826) (Madrid: Biblioteca Ayacucho, 

1985), 158.
112  José Agustín de la Puente Candamo, La independencia del Perú (Madrid: Editorial 

Mapfre, 1992), 163.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 39

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

y los defensores del republicanismo, impensable. De allí que el envío de 
la misión de García del Río y Parroisien, con la finalidad de asegurarse el 
reconocimiento del Perú independiente en Europa y, sobre todo, de en-
contrar un príncipe para el proyecto monárquico peruano,113 les pareciera 
un trámite tan costoso como innecesario.

Pero, aunque los indios, así fueran ilustrados, no tuvieron cabida en la 
Sociedad Patriótica, para lo que sí se les convocó fue para que integraran 
las guerrillas y montoneras encargadas de proteger al gobierno del protec-
torado de San Martin y hacer frente al ejército realista, no con grandes 
batallas sino con ataques sorpresivos que crearan desconcierto y desazón. 
Para confraternizar con la población indígena San Martín decretó la aboli-
ción del tributo, aunque, en realidad, éste ya había sido erradicado por el 
Trienio Liberal, al entrar nuevamente en vigor en 1820 la constitución de 
1812. En todo caso, liberar a los indios del tributo los hacía elegibles para 
que se incorporaran a las filas patriotas ya que, de acuerdo con la legislación, 
quedaban expeditos para la leva al dejar de tributar.

Quien mostró una genuina cercanía y eficaz control sobre las guerrillas 
y montoneras que apoyaron la causa de la independencia peruana fue el 
militar inglés nativo de Kent, Guillermo Miller, quien registró en sus célebres 
Memorias la actuación de estos grupos paramilitares. Raúl Porras Barrenechea 
tacha de paternalista al inglés, ya que, a su entender, Miller era “un guerrillero 
nato, el jefe cordial que convive con sus tropas y comparte con ellas riesgos 
y penalidades y las domina con ternura paternal”.114 Recordemos que durante 
la campaña militar de San Martín, a excepción de la inicial victoria de la ba-
talla de Pasco, del 6 de diciembre de 1820,115 los patriotas recurrieron sus-
tancialmente a las guerrillas y montoneras para resguardar Lima y las 
provincias del interior, obviándose las grandes batallas.116 Cuando Miller 
llegó al Perú, las guerrillas ya estaban en plena actividad en la sierra, 
bajo el liderazgo del coronel mayor Juan Antonio Álvarez de Arenales,117 

113  John Lynch, San Martín. Argentine Soldier, American Hero (New Haven/Londres: Yale 
University Press, 2009), 154. Scarlett O’Phelan Godoy, “La elite nobiliaria y la elite ilustrada 
frente a la independencia del Perú”, Illes i Imperis, n. 14 (2012): 188-204.

114  Percy Cayo Córdova, “Notas para el estudio de las Memorias de Miller” (Tesis de 
Bachillerato en Humanidades, Pontificia Universidad Católica del Perú, 1974), 62

115  Patricia Pasquali, San Martín…, 355.
116  Patricia Pasquali, San Martín…, 361. San Martín sería criticado por no arriesgar una 

operación y más bien replegarse hacia Pasco o Lima.
117  Juan Fonseca, “¿Bandoleros o patriotas? Las guerrillas y la dinámica popular en la 

independencia del Perú”, Histórica, v. xxxiv, n. 1 (2010): 114.



O’PHELAN GODOY 40

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

de origen peninsular, quien en 1814 había implementado partidas de guerri-
llas en el Alto Perú, durante su gestión como gobernador de Cochabamba.118

Si bien se ha considerado que las guerrillas y montoneras eran lo mismo, 
y que se puede aludir a ellas utilizando indistintamente cualquiera de los 
dos términos, lo cierto es que se trataba de dos organizaciones distintas. La 
guerrilla tenía un mayor y mejor entrenamiento, sus componentes eran 
más experimentados, se encontraban bien equipados y sus incursiones 
eran bastante regulares. Por el contrario, las montoneras eran más infor-
males, menos estables y contaban con un modesto entrenamiento bélico 
y un sencillo acopio de armas. Inclusive el propio Miller estableció la dis-
tinción en una carta que escribió al general irlandés Daniel Florencio 
O’Leary, el 6 de julio de 1824, precisándole: “Tenemos más de 400 guerri-
lleros regularmente disciplinados, bien armados y muy entusiastas. Hay, 
además, partidas de montoneros en Yauli y Comas”.119 Eso sí, en ambos 
casos los integrantes de las guerrillas y montoneras eran indios y mestizos. 
Aunque no se menciona a los cholos (coyotes en México), éstos también 
debieron formar parte de estas cuadrillas. Se trataba, de hecho, de grupos 
de ataque multiétnicos.120

Por lo general el líder de la guerrilla era el encargado de reclutar a sus 
hombres, uniformarlos, equiparlos y mantenerlos durante la campaña mi-
litar. Como se observa en el caso de la guerrilla bajo las órdenes del sar-
gento mayor Tadeo Téllez, gobernador de la provincia de Yauyos, “estas 
partidas en su totalidad, estaban constituidas por los indios y mestizos de 
los diferentes pueblos de la provincia, que Téllez equipó lo mejor que pudo, 
facilitándoles armas, municiones y otros pertrechos”.121 Varios jefes guerri-
lleros serían generosamente recompensados con puestos políticos de im-
portancia al concluir la guerra de independencia, como es el caso de 
Vidal, Quirós, Elguera y Navajas, quienes operaban cerca de Canta.122

118  María Luisa Soux, “Rebelión, guerrilla y tributo: los indios de Charcas durante el 
proceso de independencia” (dossier: El proceso de independencia y los sectores populares), 
Anuario de Estudios Americanos, v. 68, n. 2 (2011), 469, https://doi.org/10.3989/aea-
mer.2011.v68.i2.546.

119  Daniel Florencio O’Leary, Correspondencia de extranjeros notables con el Libertador, 
t. i (Madrid: Editorial América, 1920), 47.

120  Juan Fonseca, “¿Bandoleros o patriotas? Las guerrillas…”, 123.
121  Ezequiel Beltrán Gallardo, Las guerrillas de Yauyos en la emancipación del Perú, 1820-

1824 (Lima: Editores Técnicos Asociados, 1977), 69.
122  John Miller, Memorias del general Guillermo Miller, t. i (Lima: Editorial Arica, 

1975), 211.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 41

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

A Miller la experiencia de coordinar ataques bélicos valiéndose de las 
guerrillas no le resultaba del todo extraña, ya que en España había com-
batido al invasor francés con el apoyo de fuerzas guerrilleras; guerra de 
guerrillas, que es como denomina Pierre Vilar a la tradicional “leva en masa 
popular”.123 Lo que sí observó Miller fue que muchos de los guerrilleros con 
cuya colaboración contó en el Perú pertenecían a comunidades que habían 
sido atacadas y depredadas por el ejército realista. La guerrilla se convirtió 
de este modo en el mecanismo para hacer frente a las fuerzas peninsulares 
y reivindicar a los pueblos devastados. Tal fue el caso del pueblo de Reyes, 
ubicado en Junín, intendencia de Tarma, que en 1821 fue saqueado y que-
mado por los españoles, los cuales pasaron a cuchillo sin contemplación a 
muchos de sus habitantes. Trescientos hombres sobrevivieron a este ataque, 
y para vengar las atrocidades cometidas con sus familias “voluntariamente 
se reunieron en una partida de montoneros, y ejecutaron prodigios de valor 
contra los realistas, sin darles ni recibir cuartel”.124

Estando en Moquegua, Miller organizó una partida de guerrilla que, de 
acuerdo a sus propias palabras, dio tranquilidad a los habitantes de dicha ciu-
dad.125 En Tacna, también recurrió a una partida de guerrillas que envió a 
“intimar la rendición del gobernador de Tarapacá”.126 Adicionalmente formó 
varias partidas de montoneras y, además, entró en contacto con el caudillo 
criollo, coronel José Miguel Lanza, célebre jefe de guerrillas del Alto Perú. 
Cuando Miller se retiró desde Moquegua hacia Tacna, remitió una partida de 
montoneros con orden de aproximarse a Arequipa cuando pudieran.127 Es 
decir, las guerrillas y montoneras no sólo resguardaron la capital del Perú, 
también fueron utilizadas como respaldo militar y columnas de resguardo en 
otros espacios del territorio peruano. Inclusive fueron montoneros los que 
custodiaron las valiosas minas de Cerro de Pasco, que en plena guerra siguieron 
manteniéndose parcialmente activas. Si bien algunas veces los realistas se apro-
ximaban al yacimiento, parece que rara vez se atrevieron a ingresar, temiendo 
que las montoneras les cortaran la retirada y los dejaran encajonados.128

123  Pierre Vilar, Hidalgos, amotinados y guerrilleros. Pueblo y poderes en la historia de Es-
paña (Barcelona: Crítica, 1982), 177.

124  Raúl Rivera Serna, La campaña de Junín (Lima: Editorial Arica, 1974), anexo 4, 145. 
Se cita como referencia el tomo ii de las Memorias de Guillermo Miller (Madrid, 1910).

125  John Miller, Memorias del general…, t. i, 229, 230.
126  John Miller, Memorias del general…, t. i, 231. 
127  John Miller, Memorias del general…, t. i,  231 y 233.
128  John Miller, Memorias del general…, t. ii, 101.



O’PHELAN GODOY 42

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Durante 1821 Miller fue promovido al grado de coronel y se le dio 
mando político y militar sobre la provincia de Ica, oportunidad que apro-
vechó para establecer partidas de guerrillas y montoneras, con el objetivo 
de atacar a los realistas acantonados en la sierra central, concretamente 
en Jauja y Huamanga.129 Es decir, hubo ocasiones en que las partidas se 
reclutaron en la costa, como ocurrió en el caso de Ica, para luego orde-
narles incursionar contra el ejército realista estacionado en provincias de 
la sierra. Las guerrillas no sólo estuvieron integradas por indios, cholos y 
mestizos, sino que también se dio el caso de haber estado una partida 
dirigida por el cacique de Huarochirí, Ignacio Quispe Ninavilca, quien 
comandó el regimiento “Valientes de Huarochirí”. Su participación bélica 
le valió la promoción de capitán de infantería a sargento mayor.130 Pasó, 
de esta manera, de cumplir funciones como cacique a ejercer como jefe 
de guerrillas. Sin duda la militarización de los caciques fue una alternati-
va para seguir detentando poder mientras la constitución liberal los apar-
taba del cobro del tributo y del despacho de la mita, que habían sido sus 
funciones tradicionales.

A pesar de que la Sociedad Patriótica apartó de su membresía a los 
indios nobles, dos de ellos, cuyos linajes habían integrado el exclusivo 
grupo de los Veinticuatro Electores del Cuzco, consiguieron ser electos 
diputados y participar del primer congreso constituyente del Perú. Ambos 
descendían de linajes incásicos, pero ahora uno de ellos era sacerdote y el 
otro abogado. Se trataba de don Domingo Choqueguanca, graduado de 
abogado en la universidad de Chuquisaca, quien se hizo retratar con toga 
y capa en un lienzo ejecutado alrededor de 1830 (véase la figura 2). El otro 
diputado de ancestro inca era el clérigo secular Justo Sahuaraura, canóni-
go de la catedral del Cuzco, cuyo retrato, en forma de medallón y con el 
escudo de familia en el extremo superior izquierdo, se ejecutó en 1836 
(véase la figura 3).131 Así, si bien el protectorado les negó la representación, 
excluyendo a la elite indígena de la Sociedad Patriótica, más adelante y por 
elección, Choquehuanca y Sahuaraura serían diputados bajo el gobierno 
vitalicio de Bolívar.

129  John Miller, Memorias del general…, t. i, 249.
130  bnp, Sección Manuscritos, d. 8740, año 1821. Citado en Scarlett O’Phelan Godoy, El 

general don José de San Martín y su paso por el Perú (Lima: Fondo Editorial del Congreso del 
Perú, 2010), 73-75. Véase también el libro de Gustavo Vergara Arias, Montoneras y guerrillas 
en la etapa de la emancipación del Perú (Lima: Imprenta Salesiana, 1973), 39, 45.

131  Scarlett O’Phelan Godoy, La independencia en los Andes…, 165-167.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 43

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Figura 2. Retrato de José Domingo Choquehuanca, ca. 1830. Óleo sobre lienzo, 
anónimo. Museo Nacional de Arqueología, Antropología e Historia del Perú, 
Lima. Scarlett O’Phelan Godoy, La independencia en los Andes. Una historia 

conectada (Lima: Fondo Editorial del Congreso del Perú, 2014), 166

Figura 3. Retrato de Justo Sahuaraura, Cuzco, ca. 1836. Óleo sobre lienzo, 
anónimo. Museo Histórico Regional, Cuzco. Scarlett O’Phelan Godoy,  

La independencia en los Andes. Una historia conectada (Lima: Fondo Editorial  
del Congreso del Perú, 2014), 167



O’PHELAN GODOY 44

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Bolívar, el sur andino y los decretos indigenistas  
emitidos en el Cuzco

El general caraqueño Simón Bolívar llegó al Perú el 1 de setiembre de 1823; 
fue recibido con grandes expectativas porque se asumía que con él “se 
concluiría la guerra en el suelo de los incas”. Bernardo O’Higgins, quien 
se encontraba exiliado en el Perú, brindó en el banquete de bienvenida que 
se le ofreció al Libertador “por la presencia del hijo predilecto de la victo-
ria”.132 La entrada de Bolívar al Perú todavía se enmarcó dentro del Trienio 
Liberal, ya que la noticia de la restitución de Fernando VII al trono de Es-
paña le llegó en enero de 1824.133

A finales del mes de marzo de 1824, Bolívar decidió establecer su base 
militar en Trujillo, territorio que estaba bajo la égida del ejército patriota. 
Además, esta ciudad norteña estaba estratégicamente situada en un punto 
equidistante entre Lima y el sur de la Gran Colombia, lo cual era una ven-
taja. Con este objetivo, el 26 de marzo le asignó a Trujillo el rango de ca-
pital de la República, “mientras se libera de enemigos la de Lima”,134 que 
había sido temporalmente ocupada por los realistas. En sólo tres meses el 
Libertador reunió 10 000 hombres entre colombianos, argentinos, chilenos 
y peruanos, con los cuales reforzó su ejército. Hay que destacar que corres-
pondió a José Faustino Sánchez Carrión ser el responsable del aprovisio-
namiento de los soldados y de constatar que funcionaran eficientemente 
las redes de suministro, con lo cual dio una vez más muestras de su cercanía 
con Bolívar y de su compromiso con la causa patriota.135

Al ejército bolivariano le tomó alrededor de un mes cruzar los Andes 
hasta llegar, el 15 de julio de 1824, a las alturas del gélido cerro de Pasco. 
El 6 de agosto el ejército patriota enfrentó a las fuerzas realistas del gene-
ral de origen francés José Canterac en la batalla de Junín; derrotó a los 
peninsulares que luego se replegaron al Cuzco,136 tomando de ahí en ade-
lante el virrey José de La Serna el control del ejército realista. La victoria 

132  José Luís Busaniche, Bolívar visto por sus contemporáneos, 3a. ed. (México: Fondo de 
Cultura Económica, 1995), 1119.

133  José Luís Busaniche, Bolívar visto por…, 128.
134  Javier Ortiz de Zevallos, El norte del Perú en la independencia. Testimonios de San 

Martín, Bolívar y Torre Tagle (Lima: Centro de Documentación e Información Andina, 1989), 
176.

135  Timothy E. Anna, The Fall of the Royal Government of Peru (Lincoln: University of 
Nebraska Press, 1979), 229.

136  Timothy E. Anna, The Fall of the Royal…, 231.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 45

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

de Ayacucho, el 9 de diciembre, coronó de gloria al ejército patriota co-
mandado por el cumanense Antonio José de Sucre, y fue la batalla final 
que puso cierre a la independencia del Perú, saliendo de la misma malhe-
rido el virrey La Serna, lo cual le impidió firmar personalmente la capitu-
lación, que tuvo que rubricar Canterac. El 26 de diciembre de 1824 Bolívar 
fue nombrado presidente vitalicio del Perú, como corolario de su exitosa 
campaña militar (figura 4).137

El siguiente reto que se trazó el Libertador fue el de lograr la indepen-
dencia de Charcas o el Alto Perú. Con este propósito tomó la transitada 
ruta del sur andino en abril de 1825; se detuvo primero en Arequipa y 
luego en el Cuzco, las dos ciudades más emblemáticas de esta región. El 
22 de julio de 1825 le daba sus impresiones sobre la ciudad imperial a su 
ministro Hipólito Unanue: “He visto los monumentos de los incas, que 
tienen el mérito de la originalidad y un lujo asiático […] Diré a Ud. con 
franqueza que, a primera vista, me parecen los nietos y conciudadanos de 
los incas los mejores de los peruanos […] Arequipa está llena de godos y 
de egoístas: aseguro a Ud. que, con toda la prevención favorable que les 
tenía, no me han gustado”.138

A pesar de que el Cuzco había sido por casi tres años el nuevo epicen-
tro del virreinato del Perú, con el virrey La Serna a la cabeza, la ciudad y 
sus habitantes recibieron con verdadera euforia a Bolívar, en su ruta hacia 
el Alto Perú. Entre vítores le ciñeron una corona de laureles de oro con 
incrustaciones de perlas y brillantes, en agradecimiento a sus logros en 
Junín y Ayacucho. Ya habían hecho lo propio con el general Sucre, brazo 
derecho de Bolívar, a quien regalaron con una capa que se decía había per-
tenecido “a los emperadores incas”.139 Bolívar tendría que admitir en una 
misiva fechada el 11 de julio de 1825 y escrita desde el Cuzco: “Este país 
[el Perú] está más tranquilo que Colombia y tiene por sus libertadores un 
respeto y una gratitud admirables”.140

Estando ya en el Cuzco, Bolívar dictó, el 4 de julio de 1825, un decreto 
de varios incisos a favor de los derechos del indio. En dicho estatuto 
enfatizó que no se les debía explotar en el trabajo, ni someter a malos 

137  John Lynch, Simón Bolívar (Barcelona: Editorial Crítica, 2006), 260.
138  Simón Bolívar, Doctrina del Libertador (Caracas: Biblioteca Ayacucho, 1979), 

204, 205.
139  David Bushnell, Simón Bolívar, hombre de Caracas, proyecto de América (Buenos Aires: 

Editorial Biblos, 2002), 134.
140  John Lynch, Simón Bolívar…, 263.



O’PHELAN GODOY 46

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Figura 4. Canto a Bolívar. Ilustración de José Joaquín de Olmedo a propósito  
de la victoria de Junín. París, 1826. Biblioteca Nacional del Perú, Lima.  

Scarlett O’Phelan Godoy, Simón Bolívar y la conclusión de la independencia en  
el suelo de los incas (Lima: Fondo Editorial del Congreso del Perú, 2019), 125

tratamientos; que se les debía remunerar debidamente y hacerlos laborar 
bajo contrato; que en las obras públicas no debían aprovecharse de su mano 
de obra; que a los indios no debían cobrarles obvenciones en exceso. Se 
refirió también al reparto de tierras y a que se adjudicaran adecuadamente. 
Desconoció la autoridad de los caciques, achacándoles abusos cometidos 
con las tierras de comunidad, y empoderó a los intendentes de las provin-
cias.141 Henri Favre ha denominado a este conjunto de medidas los “decre-
tos indigenistas” del Libertador, y es bastante probable que para su 
formulación se pidiera consejo a los ministros Hipólito Unanue y Faustino 

141  Simón Bolívar, Doctrina del Libertador…, 200,201.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 47

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Sánchez Carrión (figura 5).142 Asimismo, es plausible que Bolívar haya sido 
informado por estos destacados peruanos —el primero, médico y el segun-
do, abogado— de los excesos que cometían los caciques, muchos de los 
cuales ya no eran caciques de sangre, sino individuos puestos a dedo, pri-
mero por los corregidores y luego por los intendentes y subdelegados, con 
el fin de resguardar sus ingresos e intereses personales a costa de las co-
munidades indígenas. Para ese momento la institución cacical se hallaba 
desnaturalizada y su permanencia era crítica.143

En el mes de octubre de 1825 Bolívar ya se encontraba en el Alto Perú 
y, concretamente, en el mineral de Potosí, al cual subió con entusiasmo, 
como lo había realizado con anterioridad escalando el Chimborazo en Rio-
bamba. A diferencia de San Martín, quien permaneció mayoritariamente 
en la costa y en la limeña quinta de La Magdalena, Bolívar y Sucre se inter-
naron en el Perú profundo y se encontraron con sus habitantes; recorrieron 
poblados, haciendas y minas. De hecho, después del viaje que Bolívar rea-
lizó por la serranía peruana y boliviana, debió replantear la idea inicial que 
tenía de que el Perú era un país de “oro y esclavos”.144 El oro (que parece 
haber sido su punto de referencia) se producía en Nueva Granada, en los 
yacimientos de Popayán y el Chocó; mientras que la plata del Perú procedía 
de Pasco y, en del Alto Perú, de Potosí. Más aún, si bien era mano de obra 
esclava la que trabajaba en las minas de Nueva Granada de las cuales Bolívar 
tenía noticias, las minas del Perú que recién conoció en 1825 se operaban 
con mitayos y con barreteros indios y mestizos, entre los cuales también 
debían estar mezclados, pero no debidamente identificados, los cholos. Pa-
rece que causó un fuerte impacto en el imaginario que tenía el Libertador 
sobre el Perú el pronunciado contraste que observó entre la ponderada ri-
queza del país y la situación de postergación en que se encontraba la numé-
ricamente mayoritaria población indígena.145 La impresión que le quedó fue 
que los indios no estaban incluidos en los proyectos políticos, ni debidamen-
te integrados a la sociedad peruana. A pesar de su densidad demográfica, 
eran ciudadanos, pero invisibles.

142  Henri Favre, “Bolívar y los indios”, Histórica, v. x, n. 1 (1986), 10.
143  Scarlett O’Phelan Godoy, Kurakas sin sucesiones…, 44, 45 y 49.
144  John Fisher, “La formación del estado peruano (1808-1824) y Simón Bolívar”, en 

Problemas de la formación del Estado y de la nación en Hispanoamérica, ed. de Inge Buisson, 
Klaus Müller y María Jesús Rodero (Bonn: Inter Nationes, 1984), 478.

145  Simón Bolívar, Doctrina del Libertador…, 195. 



O’PHELAN GODOY 48

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Si bien Bolívar con una mano emitió decretos proindígenas, con la otra 
reintrodujo el tributo, denominado ahora contribución única, por decreto 
del 11 de agosto de 1826,146 con la velada intención de que la palabra con-
tribución no alarmara a los indios recordándoles al ancestral tributo.147 Pero 
hay que tener en cuenta que ya en 1823, al abolirse la constitución liberal 
de 1812, los indios habían quedado nuevamente sujetos a tributar. El tribu-
to para muchos de ellos era un mecanismo que tenía sus ventajas, ya que los 
reservaba de ser conscriptos para el ejército tanto realista como patriota. De 
hecho, el principal argumento para evitar la leva y pedir exoneraciones para 

146  Scarlett O’Phelan Godoy, La independencia en los Andes…, 174.
147  Maud Yvinec, “Reinventar el indio después de la independencia: las representaciones 

del indígena del Perú decimonónico (1821-1879)”, Boletín del Instituto Francés de Estudios 
Andinos, v. 42, n. 2 (2013), 290.

Figura 5. Retrato de Simón Bolívar, libertador y padre de la patria. Óleo sobre 
lienzo de Pedro José Figueroa, 1819. Quinta Bolívar, Bogotá-Colombia.  

Scarlett O’Phelan Godoy, Simón Bolívar y la conclusión de la independencia  
en el suelo de los incas (Lima: Fondo Editorial del Congreso del Perú, 2019), 14



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 49

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

los indios de comunidad era enfatizar que su presencia era indispensable 
“para el fomento de la agricultura”.148 Sin ir más lejos, en 1823, el ya cono-
cido cacique de Chilca, don Juan Nepomuceno Manco Inca, para evitar el 
reclutamiento de sus indios, prefirió hacer una donación de 100 pesos a 
nombre de su comunidad “por ser menester de la nación peruana”.149 Esta 
actitud de tratar de retener a los indios de comunidad, puede explicar por 
qué la leva recayó en muchos casos sobre los cholos —mezcla de mestizo 
con indio— que se dice que físicamente podían ser indistintos a los indios, 
pero que por su condición de no tributarios estaban sujetos a la conscripción.

El cholo es lo que en México se denominaba en los cuadros de castas 
coyote, y me da la impresión de que esta casta aparece con más frecuencia 
en la documentación colonial peruana que en la novohispana o, incluso, es 
una categoría social con un contenido y una identidad que están más defi-
nidas en el caso del Perú colonial. Así, cuando Patricia Seed —siguiendo la 
categorización de Aguirre Beltrán— afirma que hay cinco grupos básicos 
en la estratificación social de México a mediados del siglo xviii, se refiere 
al español, negro, indio, mestizo y mulato; un esquema que Boyer conside-
ra reduccionista150 donde, por ejemplo, no figura el coyote o cholo, cuya 
presencia debió haber estado también extendida en Nueva España. Apa-
rentemente en esta propuesta no hay espacio para grupos sociales nuevos, 
salvo los cinco tradicionales. Lo que ocurre es que al ubicarse la casta cho-
lo en un punto intermedio, entre el indio y el mestizo, su origen étnico 
podía volverse indeterminado, lo que le daba ventajas en términos de su 
capacidad de movilidad social (figura 6). Sólo recientemente el trabajo de 
Ben Vinson III ha prestado atención, para el caso de México, al segmento 
social de los coyotes que, al igual que los cholos, había estado tan indefinido 
como postergado en los estudios, siendo el enfoque del autor sobre todo a 
nivel de la vida cotidiana.151

Mientras que, en el Perú, por lo menos en el contexto de la independen-
cia, se alude continuamente al enrolamiento de los cholos en el ejército. En 
1824 el general realista Canterac daba como algo sabido que “de la casta 

148  agn, Derecho Indígena, C852, año 18120.
149  Archivo del Museo Nacional de Arqueología, Antropología e Historia del Perú (am-

naahp), D. 000260, Documentos siglo xix, año 1824.
150  Richard Boyer, “Negotiating Calidad: The Everyday Struggle for Status in Mexico”, 

Historical Archaeology, v. 31, n. 1 (1997), 65.
151  Ben Vinson III, The Frontiers of Race and Caste in Colonial Mexico (Nueva York: 

Cambridge Univeristy Press, 2018).



O’PHELAN GODOY 50

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

cholos son los soldados del país que sirven al ejército Real”.152 Se agregaba 
que no era fácil distinguir a los cholos de los indios puros, especialmente 
en el caso de las apreciaciones de los extranjeros. Se anotaba, además, que 
había cholos e incluso mestizos, que se hacían pasar por indígenas, lo que, 
si bien los convertía en tributarios, los eximía de la leva. Es decir, les com-
pensaba más pagar tributo que incorporarse al servicio militar y poner en 
riesgo sus vidas. Incluso se señalaba que no existía apremio de enrolar 
esclavos en el ejército, “habiendo cholos que por centenares se reclutan en 
los partidos vecinos. Jauja y Canta son buen almácigo”.153

Entonces, hay que tener en cuenta que cuando se hace referencia al indio 
en la documentación del temprano siglo xix, muchas veces se puede estar 
incluyendo en este grupo étnico también al cholo que, al estar exonerado 

152  Julio Albi de la Cuesta, El último virrey (Madrid: Ollero y Ramos Ediciones, 2009), 396.
153  Julio Albi de la Cuesta, El último…, 397.

Figura 6. Mestizo con india produce cholo. Cuadros de Castas del virrey Amat y 
Juniet. Óleo sobre lienzo, anónimo. Museo Nacional de Antropología, Madrid-

España. Scarlett O’Phelan Godoy, Mestizos Reales en el virreinato del Perú  
(Lima: Fondo Editorial del Congreso del Perú, 2013), 27



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 51

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

del pago del tributo, fue proclive a ser enrolado tanto en el ejército realis-
ta como en el patriota. Si, por el contrario, el cholo optaba por inscribirse 
en los registros como indio, a pesar de sus raíces mestizas, esto le daba 
acceso al reparto de tierras, cuyo cultivo le permitía cubrir el tributo y, 
adicionalmente, se protegía de la leva. Lo interesante es constatar que hubo 
militares extranjeros, como Canterac, que no sólo identificaron a los cholos 
como un grupo étnico distinto al indio y al mestizo, sino que también 
reconocieron el protagonismo que alcanzaron en su calidad de soldados, 
conformando los batallones que se enfrentaron en las guerras de indepen-
dencia. A veces se piensa que los cuadros de castas del siglo xviii fueron 
un espejismo, una fantasía; pero en el caso del cholo podemos comprobar 
que fue una categoría étnica y social que tuvo vigencia y una identidad 
propia en el período tardo colonial.

Fuentes y bibliografía

Fuentes primarias. Archivos

Archivo General de Indias (agi) 

	 Diversos, leg. 2

	 Diversos, leg. 4

Archivo General de Simancas (ags) 

	 sgu, leg. 7092, años 1768-1787

Archivo Histórico Nacional de Madrid (ahnm)

	 Universidades, leg. 1313

	 Universidades, leg. 1315

Archivo General de la Nación, Lima (agn) 

	 Sección Minería, Potosí (administrativo), leg. 66, año 1757, hoja suelta

	 Superior Gobierno, Contenciosos, leg. 210, cuad. 3101, año 1812

	 Superior Gobierno-Militar, go-bi-3, leg.120, C257, f. 5, año 1814

	 Derecho Indígena, C852, año 1820

Archivo Histórico del Ministerio de Relaciones Exteriores, Lima (ahmre) 

	 Superior Gobierno-Loreto, ltsg-0037, caja 506, año 1815

	 Sección Real Audiencia, Puno, pra-534f.IV, C468, años 1810-1814, f. 4r. Huan-

cané, marzo 16, 1814

	 Sección Real Audiencia, Cuzco, cra-302, caja 336, año 1812



O’PHELAN GODOY 52

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Archivo del Museo Nacional de Arqueología, Antropología e Historia del Perú 

(amnaahp)

	 D.000260, Documentos siglo xix, año 1824

Archivo Regional del Cuzco (arc)

	 Intendencia, Causas Criminales, leg. 116

Biblioteca Nacional del Perú (bnp)

	 Manuscrito D.9738. Virreinato: Lima, 20 de noviembre. Indios, mayorazgos, 

ingenios y minería. Lima, 15 de diciembre de 1812

	 Manuscrito D.11670. Lima, 11 de julio de 1812

	 Manuscrito D.11711. Cádiz, 16 de diciembre de 1812

Sección Manuscritos, D. 8740, año 1821

Biblioteca del Instituto Riva Agüero (ira), Pontificia Universidad Católica del Perú

	 Colección Denegri Luna, fdl-1705, año 1815

Gaceta Extraordinaria del Gobierno de Lima, viernes 12 de mayo de 1815

La Gaceta de Lima, sábado 7 de septiembre de 1811, n. 97

Fuentes primarias. Impresos

Memorias de gobierno del virrey Abascal. T. i. Estudio introductorio de Vicente Ro-

dríguez Casado. Sevilla: Escuela de Estudios Hispanoamericanos, 1944.

Miller, John. Memorias del general Guillermo Miller. 2 t. Lima: Editorial Arica, 1975.

Colección Documental de la Independencia del Perú [cdip]. T. iii, v. 2; t. iii v. 4; t. iv. 

Lima: Comisión Nacional del Sesquicentenario de la Independencia del Perú, 

1971-1975.

Bibliografía

Alaperrine-Boyer, Monique. La educación de las elites indígenas en el Perú colonial. 

Lima: Instituto de Estudios Peruanos/Instituto Francés de Estudios Andinos/

Pontificia Universidad Católica del Perú, 2007.

Albi de la Cuesta, Julio. El último virrey. Madrid: Ollero y Ramos Ediciones, 2009.

Aljovín de Losada, Cristóbal. “La Constitución de 1823.” En La independencia del 

Perú. De los Borbones a Bolívar. Ed. de Scarlett O’Phelan Godoy, 351-378. Lima: 

Instituto Riva Agüero/Pontificia Universidad Católica del Perú, 2001.

Andrien, Kenneth J. “The Bourbon Reforms, Independence and the Spread of Que-

chua and Aymara.” En History of Language in the Andes. Ed. de Paul Heggarty 

y Adrian Pearce, 113-134. Nueva York: Palgave Macmillan, 2011.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 53

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Anna, Timothy E. España y la independencia de América. México: Fondo de Cultura 

Económica, 1986.

Anna, Timothy E. The Fall of the Royal Government of Peru. Lincoln: University of 

Nebraska Press, 1978.

Armellada, Cesáreo de. La causa indígena americana en las Cortes de Cádiz. Madrid: 

Ediciones Cultura Hispánica, 1959.

Baber, R. Jovita. “Categories, Self-representation and the Construction of the In-

dios.” Journal of Spanish cultural Studies, v. 10, n. 1 (2009): 27-41.

Barros Franco, José Miguel. “Bernardo O’Higgins y el Perú.” Boletín de la Academia 

Chilena de la Historia, año 48, n. 92 (1981): 87-108.

Beltrán Gallardo, Ezequiel. Las guerrillas de Yauyos en la emancipación del Perú, 

1820-1824. Lima: Editores Técnicos Asociados, 1977.

Berruezo León, María Teresa. “La actuación de los militares americanos en las 

Cortes de Cádiz, 1810-1814.” Quinto Centenario, n. 15 (1989): 211-234.

Berruezo León, María Teresa. La participación americana en las Cortes de Cádiz 

(1810-1814). Madrid: Centro de Estudios Constitucionales, 1986.

Bolívar, Simón. Doctrina del Libertador. Caracas: Biblioteca Ayacucho, 1979.

Boyer, Richard. “Negotiating Calidad: The Everyday Struggle for Status in Mexico.” 

Historical Archaeology, v. 31, n. 1 (1997): 64-73.

Boyer, Richard. “Respect and Identity: Horizontal and Vertical Reference Points in 

Speech Acts.” The Americas, v. 54, n. 4 (1998): 491-509.

Bueno, Cosme. Geografía del Perú virreinal, siglo xviii. Pról. de Carlos Daniel Val-

cárcel. Lima: Universidad Nacional Mayor de San Marcos, 1951.

Busaniche, José Luís. Bolívar visto por sus contemporáneos. 3a. ed. México: Fondo 

de Cultura Económica, 1995.

Bushnell, David. “The Independence of Spanish America.” En The Independence of 

Latin America. Ed. de Leslie Bethell, 93-154. Cambridge: Cambridge Universi-

ty Press, 1988.

Bushnell, David. Simón Bolívar, hombre de Caracas, proyecto de América. Buenos 

Aires: Editorial Biblos, 2002.

Cahill, David, y Scarlett O’Phelan. “Forging their own History: Indian Insurgency 

in the Southern Peruvian Sierra, 1815.” Bulletin of Latin American Research, v. 

11, n. 2 (mayo 1992): 140-154.

Cahill, David. “New Viceroyalty, New Nation, New Empire: A Transnational Ima-

ginary for Peruvian Independence.” Hispanic American Historical Review, v. 92, 

n. 2 (2011): 203-235.

Castañeda García, Rafael. “Hacia una sociología fiscal. El tributo de la población de 

color libre en la Nueva España, 1770-1810.” Fronteras de la Historia, v. 19, n.1 

(2014): 152-173.



O’PHELAN GODOY 54

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Cayo Córdova, Percy. “Notas para el estudio de las Memorias de Miller.” Tesis de 

Bachillerato en Humanidades. Pontificia Universidad Católica del Perú, 1974.

Chassin, Jöel. “El rol de los alcaldes de indios en las insurrecciones andinas (Perú 

a inicios del siglo xix).” Boletín del Instituto Francés de Estudios Andinos, v. 37, 

n. 1 (2006): 227-242.

Delumeau, Jean. El miedo en Occidente. Siglos xiv-xviii. Una ciudad sitiada. Madrid: 

Taurus Pensamiento/Santillana Ediciones, 2002.

Escobari de Querejazu, Laura. Caciques, yanaconas y extravagantes. La sociedad 

colonial en Charcas, siglos xvi-xviii. La Paz: Plural/Institut Français d’Études 

Andines, 2005.

Escobedo Mansilla, Donald. “El tributo de los zambaigos, negros y mulatos libres 

en el virreinato peruano.” Revista de Indias, v. 41, n. 163-164 (1981): 43-54.

Eyzaguirre, Jaime. “Los sospechosos de infidelidad en Lima de 1813.” Mercurio 

Peruano, año xxix, n. 333 (1954): 951-960.

Favre, Henri. “Bolívar y los indios.” Histórica, v. x, n. 1 (1986): 1-18.

Fisher, John. “La formación del Estado peruano (1808-1824) y Simón Bolívar.” En 

Problemas de la formación del Estado y de la nación en Hispanoamérica. Ed. de 

Inge Buisson, Klaus Müller y María Jesús Rodero, 465-480. Bonn: Inter Natio-

nes, 1984.

Fisher, John. Goverment and Society in Colonial Peru. The Intendant System, 1784-

1814. Londres: The Atholone Press, 1970.

Fonseca, Juan. “¿Bandoleros o patriotas? Las guerrillas y la dinámica popular en la 

independencia del Perú.” Histórica, v. xxxiv, n. 1 (2010): 105-128.

Fradera, Josep M. Gobernar colonias. Barcelona: Ediciones Península, 1999.

García Bernal, Manuela Cristina. “Política indigenista del reformismo de Carlos III 

y Carlos IV.” Temas Americanistas, n. 13 (1997): 23-44.

Guerra, Francois Xavier. Modernidad e independencias. Ensayos sobre las revoluciones 

hispanoamericanas. Madrid: Mapfre, 1992.

Gutiérrez Rivas, Julissa. “La independencia.” En Historia de Piura. Ed. de José An-

tonio del Busto. Piura: Universidad de Piura, 2004.

Hamnett, Brian. “El virrey Abascal y sus cinco homólogos novohispanos, 1806-

1816: un estudio comparativo.” En Abascal y la contraindependencia de América 

del Sur. Ed. de Scarlett O’Phelan Godoy y Georges Lomné, 19-52. Lima: Fondo 

Editorial de la Pontificia Universidad Católica del Perú/Instituto Francés de 

Estudios Andinos, 2013.

Herrejón Peredo, Carlos. Hidalgo. Maestro, párroco e insurgente. México: Fomento 

Cultural Banamex, 2011. 

Hünefeldt, Christine. “Los indios y la Constitución de Cádiz.” Allpanchis Phuturin-

qa, n. 11-12 (1978): 33-57.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 55

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Iberico, Rolando. “Entre Dios, el Rey y la Patria: discursos político-religiosos du-

rante la rebelión del Cuzco de 1814.” En 1814: La junta de gobierno del Cuzco y 

el sur andino. Ed. de Scarlett O’Phelan Godoy, 267-288. Lima: Fondo Editorial 

de la Pontificia Universidad Católica del Perú/Instituto Francés de Estudios 

Andinos/Fundación Bustamante, 2016.

Kaperer, Jean-Nöel. Rumores. El medio de difusión más antiguo del mundo. Barcelo-

na: Plaza & Janés, 1989. 

King, James F. “The Colored Castes and American Representation in the Cortes of 

Cadiz.” Hispanic American Historical Review, v. xxxiii (1953): 33-64.

Lamana, Gonzalo. How “Indians” Think. Colonial Indigenous Intellectuals and the 

Question of Critical Race Theory. Tucson: The University of Arizona Press, 2019.

Lynch, John. San Martín. Argentine Soldier, American Hero. New Haven/Londres: 

Yale University Press, 2009.

Lynch, John. Simón Bolívar. Barcelona: Crítica, 2006.

Macchi, Fernanda. Incas ilustrados. Reconstrucciones imperiales en la segunda mitad 

del siglo xviii. Madrid/Frankfurt: Iberoamericana, 2009.

Marco, Miguel Ángel de. San Martín: general victorioso, padre de naciones. Buenos 

Aires: Emecé, 2013.

Marks, Patricia H. Deconstructing Legitimacy. Viceroys, Merchants and the Military 

in Late Colonial Peru. Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 

2007.

Maúrtua, Aníbal. “Monografía histórica geográfica de la provincia de Pachitea.” 

Boletín de la Sociedad Geográfica de Lima, t. xxxiv (1918).

Monguió, Luis. “La Ilustración peruana y el indio.” América Indígena, v. xlv, n. 2 

(1985): 343-355.

Moreno Cebrián, Alfredo. “El ocio del indio como razón teórica del repartimiento.” 

Revista de Indias, v. 35 (1975): 167-185

Nieto Bonilla, Víctor. Control político, sectores sociales y la revolución de 1812. Un 

estudio de la coyuntura política de Huánuco a fines del período colonial. Lima: 

Fondo Editorial Cultura Peruana, 2004.

O’Leary, Daniel Florencio. Correspondencia de extranjeros notables con el Libertador. 

T. i. Madrid: Editorial América, 1920.

O’Phelan Godoy, Scarlett. “El norte patriota y el sur realista. La división territorial 

del Perú en el contexto de la independencia (1820-1824).” En Territorialidad y 

poder regional de las intendencias en las independencias de México y Perú. Comp. 

de Scarlett O’Phelan Godoy y Ana Carolina Ibarra, 389-438. Lima: Fondo Edi-

torial del Congreso del Perú, 2019.

O’Phelan Godoy, Scarlett. Simón Bolívar y la conclusión de la independencia en el 

suelo de los incas. Lima: Fondo Editorial del Congreso del Perú, 2019.



O’PHELAN GODOY 56

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

O’Phelan Godoy, Scarlett. “Huánuco (1812) y el Cuzco (1814): entre la promulga-

ción y la derogación de la Constitución de Cádiz.” En 1814: la junta de gobierno 

del Cuzco y el sur andino. Ed. de Scarlett O’Phelan Godoy, 291-314. Lima: Fon-

do Editorial de la Pontificia Universidad Católica del Perú/Instituto Francés de 

Estudios Andinos/Fundación Bustamante, 2016.

O’Phelan Godoy, Scarlett. La independencia en los Andes. Una historia conectada. 

Lima: Fondo Editorial del Congreso del Perú, 2014.

O’Phelan Godoy, Scarlett. “Abascal y el fantasma de las conspiraciones.” En Abas-

cal y la contraindependencia de América del Sur. Ed. de Scarlett O’Phelan Godoy 

y Georges Lomné, 121-146. Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Universidad 

Católica del Perú/Instituto Francés de Estudios Andinos, 2013.

O’Phelan Godoy, Scarlett. Mestizos reales en el virreinato del Perú. Lima: Fondo 

Editorial del Congreso del Perú, 2013.

O’Phelan Godoy, Scarlett. “Los diputados peruanos en las Cortes de Cádiz y el 

debate sobre el tributo, la mita y la ciudadanía indígena.” Revista Iberoamerica-

na de Historia, v. 5, n. 1 (2012): 94-110.

O’Phelan Godoy, Scarlett. “La elite nobiliaria y la elite ilustrada frente a la indepen-

dencia del Perú.” Illes i Imperis, n. 14 (2012): 188-204.

O’Phelan Godoy, Scarlett. Un siglo de rebeliones anticoloniales. Perú y Bolivia 1700-

1783. 2a. ed. Lima: Instituto de Estudios Peruanos/Instituto Francés de Estu-

dios Andinos, 2012.

O’Phelan Godoy, Scarlett. (coord.) “El proceso de independencia y los sectores 

populares.” Anuario de Estudios Americanos, v. 68 (julio-diciembre 2011): 415-

427.

O’Phelan Godoy, Scarlett. El director supremo de Chile don Bernardo O’Higgins y sus 

estancias en el Perú. Lima: Fondo Editorial del Congreso del Perú, 2010.

O’Phelan Godoy, Scarlett. El general don José de San Martín y su paso por el Perú. 

Lima: Fondo Editorial del Congreso del Perú, 2010.

O’Phelan Godoy, Scarlett. “Dionisio Inca Yupanqui y Mateo Pumacahua. Dos indios 

nobles frente a las Cortes de Cádiz (1808-1814).” En Las independencias desde 

la perspectiva de los actores sociales. Comp. de Juan Luis Orrego, Cristóbal Al-

jovín y José Ignacio López Soria, 93-104. Lima: Organización de Estados Ibe-

roamericanos para la Educación, la Ciencia y la Cultura/Universidad Nacional 

Mayor de San Marcos/Pontificia Universidad Católica del Perú, 2009.

O’Phelan Godoy, Scarlett. “Linaje e Ilustración. Don Manuel Uchu Inca y el Real 

Seminario de Nobles de Madrid (1725-1808).” En El hombre y los Andes. 

Homenaje a Franklin Pease G. Y. T. II. Comp. de Rafael Varón Gabai y Javier 

Flores Espinoza, 841-856. Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú, 

2002.



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 57

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

O’Phelan Godoy, Scarlett. Kurakas sin sucesiones. Del cacique al alcalde de indios. 

Perú y Bolivia 1750-1835. Cuzco: Centro de Estudios Rurales Andinos Bartolo-

mé de las Casas, 1997.

O’Phelan Godoy, Scarlett. “El mito de la independencia concedida. Los programas 

políticos del siglo xviii y del temprano xix en el Perú y el Alto Perú.” En Pro-

blemas de la formación del Estado y de la nación en Hispanoamérica. Ed. de Inge 

Boisson, Klaus Müller y María Jesús Rodero. Bonn: Inter Nationes, 1984.

Odom, James Larry. “Viceroy Abascal versus the Cortes of Cadiz.” Tesis doctoral. 

Universidad de Georgia, 1968. 

Orrego Vicuña, Eugenio. O’Higgins, vida y tiempo. Buenos Aires: Editorial Losada, 1946.

Ortiz de Zevallos, Javier. El norte del Perú en la independencia. Testimonios de San 

Martín, Bolívar y Torre Tagle. Lima: Centro de Documentación e Información 

Andina, 1989.

Pacheco Vélez, César. “La conspiración del conde de la Vega del Ren.” Revista His-

tórica, v. xxi (1954): 355-425. 

Pascquali, Patricia. San Martín. La fuerza de la misión y la soledad de la gloria. Buenos 

Aires: Emecé, 2004.

Pensamiento político de la emancipación (1790-1826). Madrid: Biblioteca Ayacu-

cho,1985.

Peralta Ruiz, Víctor. “La participación popular en las juntas de gobierno peruanas 

de Huánuco (1812) y Cuzco (1814).” En Entre imperio y naciones. Iberoamé-

rica y el Caribe en torno a 1810. Ed. de Pilar Cagiao y José María Portillo Valdés, 

317-340. Santiago de Compostela: Cátedra Juana de Vega/Universidad de San-

tiago de la Compostela, 2012.

Peralta Ruiz, Víctor. En defensa de la autoridad. Política y cultura bajo el gobierno del 

virrey Abascal. Perú, 1806-1816. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones 

Científicas, 2002.

Platt, Tristan. Estado boliviano, Ayllu andino. Lima: Instituto de Estudios Peruanos, 

1982.

Puente Candamo, José Agustín de la. La independencia del Perú. Madrid: Editorial 

Mapfre, 1992.

Rieu-Millan, Marie Laure. Los diputados americanos en las Cortes de Cádiz. Madrid: 

Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1990.

Rivera Serna, Raúl. La campaña de Junín. Lima: Editorial Arica, 1974.

Ruíz, Hipólito. Relación del viaje hecho en los reynos del Perú. Madrid: Estudio Tipo-

gráfico Huelves y Compañía, 1931. 

Sala i Vila, Nuria. “La Constitución de Cádiz y su impacto en el gobierno de las 

comunidades indígenas en el virreinato del Perú.” Boletín Americanista, n. 42-

43 (1992-93): 51-70. 



O’PHELAN GODOY 58

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Sala i Vila, Nuria. “La participación indígena en la rebelión de Angulo y Pumacahua, 

1814-1816.” En Conquista y resistencia en la historia de América. Ed. de Pilar 

García Jordán y Miquel Izard, 273-288. Barcelona: Universitat de Barcelona, 

1992.

Sala i Vila, Nuria. Y se armó el tole tole. Tributo indígena y movimientos sociales en el 

virreinato del Perú, 1784-1814. Huamanga: Instituto de Estudios Regionales José 

María Arguedas, 1996.

Santos Granero, Fernando. Etnohistoria de la Alta Amazonía. Siglos xv-xviii. Quito: 

Ediciones Abya-Yala, 1992.

Seiner, Lizardo. “Una rebelión a la deriva: fisuras y represión realista en Tacna, 

1811.” En Abascal y la contraindependencia de América del Sur. Coord. de Scar-

lett O’Phelan Godoy y Georges Lomné, 53-74. Lima: de la Pontificia Universi-

dad Católica del Perú/Instituto Francés de Estudios Andinos, 2013.

Soux, María Luisa. “Rebelión, guerrilla y tributo: los indios de Charcas durante el 

proceso de independencia.” Dossier: El proceso de independencia y los secto-

res populares. Anuario de Estudios Americanos, v. 68, n. 2 (2011): 455-482. 

https://doi.org/10.3989/aeamer.2011.v68.i2.546.

Varela Suanzas, Joaquín. “La monarquía imposible. La Constitución de Cádiz du-

rante el Trienio.” Anuario de Historia del Derecho Español, v. lxiv (1996): 

653-687.

Vargas Ugarte, Rubén. Historia del Perú. Emancipación (1809-1825). Buenos Aires: 

Imprenta López, 1958.

Vergara Arias, Gustavo. Montoneras y guerrillas en la etapa de la emancipación del 

Perú. Lima: Imprenta Salesiana, 1973.

Vilar, Pierre. Hidalgos, amotinados y guerrilleros. Pueblo y poderes en la historia de 

España. Barcelona: Crítica, 1982.

Villegas Paúcar, Samuel. “¿Indio o criollo? Identidad étnica del diputado Dionisio 

Inca Yupanqui en las Cortes de Cádiz.” Nueva Corónica, n. 1 (enero 2013).

Vinson III, Ben. The Frontiers of Race and Caste in Colonial Mexico. Nueva York: 

Cambridge Univeristy Press, 2018.

Walker, Charles. Diálogos con el Perú. Ensayos de historia. Lima: Fondo Editorial 

Pedagógico de San Marcos, 2009.

Wasserman, Fabio. “Entre dos fuegos: la política de Castelli en el Alto Perú.” En 

Abascal y la contraindependencia de América del Sur. Ed. de Scarlett O’Phelan 

Godoy y Georges Lomné, 271-302. Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Uni-

versidad Católica del Perú/Instituto Francés de Estudios Andinos, 2013.

Wasserman, Fabio. Juan José Castelli. De súbdito de la corona a líder revolucionario. 

Buenos Aires: Edhasa, 2011. 



EL INDIO EN LOS DISCURSOS, DEBATES Y PROYECTOS POLÍTICOS 59

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, número especial (septiembre 2021): 11-59 

e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2021.1e.77723

Wiedner, Donald. “Forced Labor in Colonial Peru.” The Americas, v. xvi, n. 4 

(1960): 357-383.

Yvinec, Maud. “Reinventar el indio después de la independencia: las representa-

ciones del indígena del Perú decimonónico (1821-1879).” Boletín del Instituto 

Francés de Estudios Andinos, v. 42, n. 2 (2013): 287-293.

Sobre la autora

Scarlett O’Phelan Godoy es profesora del Departamento Académico de Hu-
manidades, Sección Historia, de la Pontificia Universidad Católica del Perú. 
Entre sus publicaciones destacan Simón Bolívar y la conclusión de la indepen-
dencia en el suelo de los Incas (Congreso del Perú, 2019); La independencia 
en los Andes. Una historia conectada (Congreso del Perú, 2014); o, entre otros, 
San Martín y su paso por el Perú (Congreso del Perú, 2010). Además, sola o 
en compañía de otros especialistas ha editado Territorialidad y poder regio-
nal en las independencias de México y Perú (Congreso del Perú, 2019); 1814: 
la Junta de gobierno del Cuzco y el sur andino (Fondo Editorial de la Pontificia 
Universidad Católica del Perú/Instituto Francés de Estudios Andinos, 2016); 
Abascal y la contraindependencia de América del Sur (Fondo Editorial de la 
Pontificia Universidad Católica del Perú/Instituto Francés de Estudios An-
dinos, 2013); La independencia del Perú. De los Borbones a Bolívar (Instituto 
Riva-Agüero, 2001).


