
ARTÍCULO

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 
e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

Los límites a las políticas del reconocimiento y el derecho  
a la consulta previa en Honduras

El caso garífuna

The Limits of the Politics of Recognition and the Right  
to Prior Consultation in Honduras

The Garifuna Case

Juan Vicente IBORRA MALLENT
Universidad Nacional Autónoma de México
Maestría en Estudios Latinoamericanos
ORCID: 0000-0002-0336-3128
juan.v.iborra@gmail.com

Resumen
En este artículo analizo cómo se han articulado históricamente las políticas de reconocimien-
to de los grupos indígenas y negros en Honduras a través del análisis del caso garífuna. 
Mientras que en el periodo neoliberal se implementaron medidas de reconocimiento cultu-
ral, los derechos territoriales han sido continuamente asediados por proyectos de desarrollo 
turístico. Con motivo de la reciente formulación del anteproyecto de Ley de Consulta Previa, 
Libre e Informada (cpli) analizo cómo lejos de responder a las demandas de las organiza-
ciones sociales, el derecho a la consulta previa se constituye como un instrumento técnico 
que contribuye al desplazamiento territorial legitimando la implementación de proyectos de 
desarrollo económico divergentes de las necesidades de las comunidades locales.
Palabras clave: políticas de reconocimiento, comunidades garífunas, despojo territorial, 
derecho a la consulta previa.

Abstract
In this article I analyze the articulation of the politics of recognition of indigenous and black 
communities in Honduras by focusing the recent Garifuna case about minorities’ territorial rights. 
During the neoliberal period in Honduras, various cultural policies were implemented, but terri-
torial rights were continually swindled in the name of tourism development projects. Following 
the submission of the draft of the Law on Free, Prior and Informed Consultation (cpli) by the 
Honduran government to the congress in 2018, I analyze how the “prior consultation” legal re-
source has been used to displace local communities from their territories to implement instead 
economic development projects alien to them.
Keywords: politics of recognition, Garifuna communities, land grabbing, right to prior consul-
tation.

Recepción: 20 de octubre de 2019 | Aceptación: 30 de julio de 2020



JUAN VICENTE IBORRA MALLENT52

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

Introducción

La historia de los garífunas ha estado marcada por el despojo y el despla-
zamiento territorial. En 1797, el Imperio Británico expulsó a los garífunas 
de la isla de San Vicente, en las Antillas Menores, debido a la oposición de 
este pueblo a la economía de plantación azucarera.1 Posteriormente, los 
garífunas sufrieron un proceso de dispersión por América Central, confor-
mando núcleos poblacionales en lo que hoy son los países de Belice, Gua-
temala, Honduras y Nicaragua. A lo largo del siglo xix ocuparon las franjas 
territoriales costeras del mar Caribe y se dedicaron al contrabando de mer-
cancías, así como al corte de caoba y otras maderas preciosas.2

A finales del siglo xix y principios del xx, con la instalación de las 
compañías bananeras, los gobiernos iniciaron un proceso de articulación 
territorial en Honduras que tuvo como consecuencia el progresivo despla-
zamiento de los garífunas. Los hermanos Vaccaro, fundadores de una com-
pañía que décadas después adoptó el nombre de Standard Fruit Company, 
reubicaron la comunidad de Armenia al margen opuesto del río Papaloteca.3 

1  En plena disputa entre Francia y Gran Bretaña por controlar las Antillas Menores entre 
los siglos xvii y xviii, los garífunas fueron denominados caribes negros. La primera distinción 
entre caribes rojos (de origen caribe y arawako) y caribes negros (de rasgos africanos) se 
encuentra en los testimonios de Jean-Baptiste Labat (1722). Este imaginario contribuyó a que 
las autoridades coloniales británicas diferenciaran entre los legítimos pobladores de la isla 
(caribes rojos o amarillos) y los caribes negros, quienes presentaban condiciones irregulares 
de vida, carecían de cualquier forma de subordinación establecida y presuntamente cobijaron 
a cimarrones de otras partes del Caribe. Así, se fue esbozando la expulsión como la solución 
preferida al “problema caribe”. Los hacenderos radicados en Londres llegaron a sugerir el 
desplazamiento de esta población a “cualquier tramo en la costa de África, de 10 000 acres de 
bosque que estuviera desocupado, y por donde fluyeran uno o más ríos”. Christopher Taylor, 
The Black Carib Wars. Freedom, Survival and the Making of the Garifuna (Nueva York: St. Mar-
tin’s Press, 2012), 67. En última instancia, el objetivo era acaparar sus fértiles tierras en un 
contexto atravesado por el boom azucarero y el agotamiento del suelo en otras islas de la región. 
Tras múltiples enfrentamientos militares los caribes negros fueron reducidos y trasladados 
en 1797 primero a la isla de Baliceaux, donde fueron fuertemente diezmados por las epidemias, 
y más tarde a la isla de Roatán, desde donde se trasladaron al puerto colonial de Trujillo, para 
posteriormente fundar nuevos núcleos a lo largo de la costa. Sobre la presencia de los caribes 
en San Vicente véase Nancie L. Solien González, Sojourners of the Caribbean. Ethnogenesis and 
Ethnohistory of the Garifuna (Urbana: University of Illinois Press, 1988); eds. Peter Hulme y 
Neil L. Whitehead, Wild Majesty. Encounters with Caribs from Columbus to the Present Day, an 
Anthology (Oxford: Oxford University Press, 1992).

2  González, Sojourners of the Caribbean..., 51-73; Antonio Canelas Díaz, El estrangula-
miento económico de La Ceiba 1903-1965 (Tegucigalpa: Guaymuras, 2009), 22-23.

3  Canelas Díaz, El estrangulamiento económico..., 24.



LOS LÍMITES A LAS POLÍTICAS DEL RECONOCIMIENTO 53

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

En La Ceiba, distintos núcleos poblacionales habían sufrido presiones terri-
toriales por parte de finqueros y comerciantes desde finales del siglo xix. 
Esta misma situación llevó a que los habitantes de las comunidades de 
San Antonio, Guadalupe y Punta Hicaco (Santa Fe) solicitaran a la Adminis-
tración de Rentas de la ciudad de Trujillo un título de propiedad de las tres 
comunidades, el cual fue concedido en 1885.4 Posteriormente, la Comunidad 
de Morenos Naturales de Cristales y Río Negro obtuvo en 1886 un título de 
dominio pleno de sus tierras (conocido como el título de La Puntilla), otor-
gado por Luis Bográn y que fue ampliado a principios del siglo xx por Manuel 
Bonilla. Al reconocimiento de estas tierras se fueron sumando posteriores 
ampliaciones. Estas primeras demandas por el reconocimiento de la tierra 
estuvieron impulsadas por la presión territorial tanto de comerciantes como 
de las compañías bananeras. En el caso de Trujillo, la familia Melhado par-
ticipó en la compra y venta de tierras a favor de la Truxillo Railroad Com-
pany, subsidiaria de la United Fruit Company en la década de 1930.5

En las décadas de 1960 y 1970 la reforma agraria favoreció el proceso de 
colonización territorial en Honduras, y con ello se extendió la presencia 
de ganaderos y años después el cultivo masivo de palma africana.6 Estos 
ciclos de acaparamiento de los territorios garífunas se intensificaron durante 
el periodo neoliberal. El principal mecanismo fue la implantación de gran-
des proyectos de desarrollo turístico.7 Al mismo tiempo, con el reformismo 

4  Organización Fraternal Negra Hondureña (ofraneh), “Del título del caribal de Punta 
Hicacos a la Ley de Propiedad”, ofraneh, acceso el 8 de julio de 2019, http://ofraneh.org/
ofraneh/titulacion.html.

5  Elizet Payne Iglesias, El puerto de Truxillo, un viaje hacia su melancólico abandono (Te-
gucigalpa: Guaymuras, 2007), 373.

6  Respecto a los efectos del reformismo agrario en la costa norte de Honduras se pueden 
consultar a Mario Mejía, Reforma agraria del Gobierno liberal 1982-1986 y Reforma agraria del 
gobierno militar 1972-1975. Análisis Comparativo (Tegucigalpa: Universitaria, 1996); Andrés 
León, “Rebellion Under the Palm Trees, Memory, Agrarian Reform and Labor in the Aguán, 
Honduras” (Nueva York: cuny Academic Works, 2015).

7  Diferentes trabajos han abordado la problemática de despojo territorial a partir del de-
sarrollo turístico en las comunidades garífunas en Honduras. Véanse Keri Vacanti Brondo, Land 
Grab, Green Neoliberalism, Gender, and Garifuna Resistance in Honduras (Tucson: University of 
Arizona Press, 2013); Laura Jung, “African Palm and Afro-indigenous Resistance. Race and 
Dispossession of Garifuna Lands on Honduras’ Northern Coast”, n. 84 (Chicago: DePaul Uni-
versity, 2011); Cristopher Anthony Loperena, “Conservation by Racialized Dispossession. The 
making of an Eco-destination on Honduras’s North Coast”, Geoforum, v. 69 (febrero 2016), 
184-193, https://doi.org/10.1016/j.geoforum.2015.07.004; Cristopher Anthony Loperena, 
“Honduras is Open for Business. Extractivist Tourism as Sustainable Development in the Wake 
of Disaster?”, Journal of Sustainable Tourism, v. 25, n. 5 (2017): 618-633, https://doi.org/10.1



JUAN VICENTE IBORRA MALLENT54

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

agrario se dio inicio a una nueva coyuntura “etno-racial”.8 Distintas agencias 
gubernamentales promovieron la cultura garífuna a través de políticas de 
reconocimiento cultural.

El objetivo de este artículo es problematizar el vínculo entre el despo-
jo de tierras y el desplazamiento de las comunidades garífunas en Honduras 
desde una perspectiva histórica. Para ello, realizo una aproximación a los 
mecanismos que el Estado hondureño ha empleado desde la década de 1960 
para enfrentar el problema territorial indígena y garífuna en el país. La 
hipótesis que planteo, en diálogo con la literatura reciente que cuestiona 
las políticas de reconocimiento y de construcción de la diferencia, es que 
durante este periodo y en adelante se crearon condiciones para implemen-
tar marcos restrictivos, fundamentados en el reconocimiento limitado de 
los derechos culturales. Uno de los principales efectos de tales marcos ha 
recaído en la territorialidad que las organizaciones garífunas reclaman como 
ancestral. Por tanto, los recientes debates en torno al derecho a la consulta 
se articulan a los engranajes jurídicos y políticos que históricamente han 
definido las condiciones de diálogo entre el Estado hondureño y las mino-
rías indígenas y garífunas.

En última instancia, cuestiono cómo la forma de vida garífuna (garifu-
naduáü) plantea un conflicto ontológico frente al ordenamiento territorial 
del Estado hondureño. Dicho conflicto se expresa por medio del vínculo 
entre el territorio y la ritualidad. Su presencia requiere resituar las discu-
siones en torno al reconocimiento de la diferencia cultural en un contexto 
atravesado por políticas neoliberales.

De las compañías bananeras al reformismo agrario

La llegada de las compañías bananeras a finales del siglo xix y principios 
del siglo xx modificó la geografía regional de la Costa Norte de Honduras. 
En este contexto, la economía de plantación orientada a la exportación 

080/09669582.2016.1231808; Tim MacNeill, “Development as Imperialism. Power and the 
Perpetuation of Poverty in Afro-indigenous Communities of Coastal Honduras”, Humanity & 
Society, v. 41, n. 2 (2017): 209-239, https://doi.org/10.1177/0160597615603748; Sharlene 
Mollett, “A Modern Paradise. Garifuna Land, Labor, and Displacement-in-place”, Latin Ameri-
can Perspectives, v. 41, n. 6 (2014): 27-45, https://doi.org/10.1177/0094582X13518756.

8  Darío Euraque, Conversaciones históricas con el mestizaje y su identidad nacional en 
Honduras (San Pedro Sula: Centro Editorial, 2004).



LOS LÍMITES A LAS POLÍTICAS DEL RECONOCIMIENTO 55

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

sustituyó a la agricultura de subsistencia. La apropiación de vastas exten-
siones de tierra y de recursos naturales estratégicos (lagunas, bosques, ríos), 
las alianzas entre las elites políticas y económicas,9 así como el desplaza-
miento de poblaciones locales para la construcción de puertos e infraes-
tructuras son expresiones de esta transformación.

Simultáneamente, este proceso generó ciclos migratorios de población 
garífuna a ciudades como Puerto Cortés, San Pedro Sula, Tela o Trujillo. 
Estos migrantes se incorporaron en la economía bananera como jornaleros 
agrícolas, auxiliares en puertos o trabajadores de marinos mercantes.10 La 
huelga bananera de 1954 contribuyó a la legalización de los sindicatos la-
borales, la ampliación de las prestaciones y la sustitución de formas de 
empleo estacional por contratos de mayor duración.11 Sin embargo, este 
movimiento también impulsó la mecanización de las formas de producción, 
reduciendo la demanda de mano de obra y disminuyendo las oportunidades 

  9  Esto se dio en distintos niveles de gobierno. Samuel Zemurray tuvo un fuerte apoyo 
del general Manuel Bonilla y del congreso para obtener amplias franjas de tierra, acceso a 
recursos hídricos y maderables, a cambio de la construcción de redes ferroviarias. John 
Soluri, Banana Cultures. Agriculture, Consumption, and Environmental Change in Honduras 
and the United States (Austin: University of Texas Press, 2005), 476. Zemurray apoyó al 
gobierno de Bonilla después de su exilio, lo que le permitió obtener mayores concesiones 
de tierras, exenciones de impuestos e infraestructuras. Darío Euraque, Reinterpreting the 
Banana Republic. Region and State in Honduras, 1870-1972 (Chapell Hill: University of Nor-
th Carolina Press, 1996), 7. Tanto la Standard Fruit Company como la United Fruit Company 
y sus subsidiarias, la Tela Railroad Company y la Truxillo Railroad Company, controlaron 
decenas de miles de hectáreas. Esto también se observó en el nivel local en lugares como 
La Ceiba, donde la huelga de trabajadores de 1920 en contra de los hermanos Vaccaro 
(Standard) fue sofocada por el comandante de armas de la ciudad y gobernador político 
del departamento de Atlántida, el doctor Antonio Ramón Lagos. Canelas Díaz, El estrangu-
lamiento económico..., 13.

10  Respecto al papel de los trabajadores garífunas en la economía bananera, véanse Sarah 
England, Afro Central Americans in New York City. Garifuna Tales of Transnational Movements 
in Racialized Space (Gainesville: University Press of Florida, 2006); Suyapa G. Portillo Ville-
da, “Campeñas, campeños y compañeros. Life and Work in the Banana Fincas of the North 
Coast of Honduras, 1944-1957” (tesis doctoral, Cornell University, 2011). Las compañías 
bananeras promovieron la llegada de trabajadores extranjeros negros (creoles) procedentes 
de las Indias Occidentales. Esto contribuyó a la división racial del trabajo y a la conflictividad 
interétnica. Un trabajo reciente de Chambers reivindica la agencia de estos negros ingreses 
o creoles más allá de las maniobras que emplearon las compañías para su confrontación con 
otros grupos de trabajadores a través de prácticas monopolísticas, de control de salarios y de 
división de los grupos en función de su jerarquía dentro del proceso de producción. Glenn 
A. Chambers, Race, Nation, and West Indian Immigration to Honduras, 1890-1940 (Baton 
Rouge: Louisiana State University Press, 2010).

11  Euraque, Reinterpreting the Banana..., 96.



JUAN VICENTE IBORRA MALLENT56

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

laborales. Este hecho marcó el inicio del retorno de muchos trabajadores a 
sus comunidades de origen y, con ello, la emergencia de nuevas demandas 
por la ocupación efectiva de tierras que quedaron abandonadas por las 
compañías bananeras.

Durante este periodo y en un contexto urbano, los garífunas crearon 
organizaciones para promover la justicia social y los derechos civiles. Entre 
otras, destacó la Sociedad Abraham Lincoln, fuertemente influida por las 
luchas de los movimientos negros en Estados Unidos en contra de la dis-
criminación racial.12 Algunos garífunas se involucraron en sindicatos de 
trabajadores y organizaciones estudiantiles.13 Paralelamente, la presión 
territorial marcó nuevas hojas de ruta entre las organizaciones garífunas. 
Por ejemplo, las demandas sobre la propiedad de la tierra de sectores cam-
pesinos impulsó a los garífunas a organizarse frente a la expansión pionera 
de la colonización agraria promovida por el Instituto Nacional Agrario 
(ina). El principio de “función social” de la tierra fue fundamental para 
expropiar las tierras de las comunidades garífunas.14 De tal manera que, a 
través de las municipalidades, las tierras que estuvieron habitadas durante 
décadas por las comunidades fueron consideradas ociosas o baldías. Así, 
campesinos sin tierra ocuparon estos territorios y, al mismo tiempo, se 
promovió su arrendamiento para actividades como la ganadería, la produc-
ción agrícola o la extracción de recursos naturales.

Darío Euraque15 señala que el periodo posterior a la huelga de 1954 
sentó las bases para la democratización de la cultura política del país e 

12  Santos Centeno, Historia del movimiento negro hondureño (Tegucigalpa: Guaymuras, 
1997), 84-85.

13  Centeno, Historia del movimiento..., 106-174; Gloria Marina Lacayo, Desafiando la 
ignorancia. Biografía del Doctor Alfonso Lacayo Sánchez primer médico garífuna de Honduras 
(Bloomington: Palibrio, edición Kindle, 2010).

14  Olivier Cuisset, “Del campo a la ciudad y vice-versa, elementos para la historia del 
movimiento garífuna en Honduras”, Revista de Estudos Jurídicos e Pesquisas sobre as Américas, 
v. 8, n. 1 (agosto 2014): 9.

15  El historiador hondureño Darío Euraque estudia cómo en la década de 1960 se inició 
en la Costa Norte un proceso de industrialización periférica a partir de la inversión de capi-
tal extranjero y la recepción de créditos al desarrollo manufacturero. Esta coyuntura forta-
leció a sectores de la burguesía de San Pedro Sula vinculados a la Cámara de Comercio e 
Industria de Cortés (ccic) y a sectores progresistas del Partido Liberal. Entre otros se en-
contraban Jaime Rosenthal Oliva, Mauricio Weizemblut Oliva, Henry Holst Leiva, Reginal-
do Panting, Antonio José Coello Bobadilla y Edmond L. Bográn. Euraque, Reinterpreting the 
Banana..., 87. En la década de los 90 algunos personajes como Jaime Rosenthal Oliva o 
Mauricio Weizemblut Oliva se involucraron en el acaparamiento de tierras de las comunida-
des garífunas de San Juan y Puerto Castilla.



LOS LÍMITES A LAS POLÍTICAS DEL RECONOCIMIENTO 57

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

impidió la polarización social que se instaló en otros países de la región 
centroamericana. A pesar de ello, la alianza entre las burguesías locales y 
la inversión extranjera favoreció la entrada de empresarios agroexportado-
res de palma africana, contribuyendo a la polarización social en el depar-
tamento de Colón y especialmente en la región del Bajo Aguán.

En síntesis, la legislación agraria promovió la modernización del sec-
tor agrícola a través de la conversión de latifundios y minifundios en 
empresas comerciales. La meta era redistribuir las tierras privadas y na-
cionales en desuso entre las empresas asociativas y cooperativas de cam-
pesinos, las cuales tendrían acceso a créditos y asistencia técnica. No 
obstante, estas reformas beneficiaron a sectores agrarios vinculados a la 
Federación de Agricultores y Ganaderos de Honduras (fenagh), dejando 
de lado la redistribución equitativa de las tierras.16 Esta situación derivó 
en un ciclo de acaparamiento territorial en regiones donde no se contaba 
con títulos definitivos de propiedad y en donde la titularidad de la tierra 
era objeto de disputa.

Las políticas de reconocimiento cultural

En las décadas de 1960 y 1970, Honduras vivió un periodo propicio para 
el reconocimiento de las diferencias culturales de los pueblos indígenas y 
negros. Por ejemplo, para Euraque, la emergencia de nuevas prácticas cul-
turales de autorreconocimiento se dio en el marco de una “coyuntura et-
no-racial” promovida con la creación del Instituto Hondureño de Turismo 
(iht).17 Como señalé antes, este contexto estuvo marcado por la migración 
garífuna hacia las ciudades y el surgimiento de nuevas organizaciones so-
ciales, lo que abrió espacios de visibilidad y de participación política.

Anteriormente, la población de Honduras había definido a los garífunas 
como morenos o morenales.18 Por su parte y hasta principios del siglo xx, 

16  England, Afro Central Americans..., 110-112.
17  Euraque, Conversaciones históricas..., 212-241.
18  Como señala Euraque, el maestro Livio Martínez Lalín, originario de Corozal realizó 

una investigación en torno a la cultura de los “morenos”, como eran llamados los garífunas 
por familias olanchanas en La Ceiba. Durante la primera mitad del siglo xx predominaron 
los discursos del mestizaje hondureño, imperando una narrativa indo-hispana que invisibi-
lizaba la negritud hondureña. Euraque, Conversaciones históricas..., 215.



JUAN VICENTE IBORRA MALLENT58

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

la literatura antropológica mantuvo la categoría colonial de caribes negros.19 
Sin embargo, entre 1960 y 1970, se extendió el uso del término garífuna. 
En este mismo lapso surgieron intelectuales nativos que promovieron la 
relación de los garífunas de Honduras con África y con San Vicente, con-
tribuyendo a un redescubrimiento de la cultura e historia propias. José Lino 
Álvarez Sambulá, un joven garífuna originario de San Juan fundó el Cuadro 
de Danzas Garífunas en 1962 y la Organización Afro Hondureña. De la mis-
ma manera, actuó como autoridad en el “Primer Festival de Arte y Cultura 
Garífuna” organizado en Tegucigalpa y financiado por el iht. Crisanto 
Meléndez, también originario de San Juan, co-fundó ambas organizaciones 
y el Ballet Folklórico Garífuna.

El 15 de mayo de 1972, Meléndez escribió una de las primeras reivin-
dicaciones del origen negro de la cultura garífuna en un artículo publicado 
en el periódico El Tiempo, titulado “Breve historia del negro en Honduras”. 
Esta publicación coincidió con la celebración del “Primer Gran Carnaval” 
de la Ceiba. Posteriormente Meléndez publicó sus investigaciones etnomu-
sicológicas en la revista oficial del Ministerio de Cultura, Sectante, la cual 
utilizó por vez primera el vocablo de “minorías étnicas”.20 En 1977, Melén-
dez participó en el Primer Congreso de la Cultura Negra de las Américas 
organizado en Cali (Colombia). En este congreso coincidió con intelectua-
les afroamericanos como el antropólogo colombiano Manuel Zapata Olive-
lla.21 De este modo, la reivindicación del origen antillano y africano de los 
garífunas se alineó con la emergencia de movimientos indígenas y afrodes-
cendientes que, desde diferentes geografías de América Latina, cuestiona-
ron las narrativas del indigenismo oficial.

En un período marcado por el reformismo militar en Honduras, las 
políticas de reconocimiento étnico vincularon el turismo con la promoción 
de la cultura, incluyendo a las minorías dentro de los sectores marginales.22 

19  Respecto al uso del término en la literatura antropológica, véanse Ruy Galvão de An-
drade Coelho, Los negros caribes de Honduras (Tegucigalpa: Guaymuras, 1995); Nancie L. Solien 
González, La estructura del grupo familiar entre los Caribes-Negros (Ciudad de Guatemala: edi-
torial José de Pineda Ibarra, Ministerio de Educación, 1979); Virginia Kerns, Women and the 
Ancestors. Black Carib Kinship and Ritual (Chicago: University of Illinois Press, 1997).

20  Euraque, Conversaciones históricas..., 241-242.
21  Crisanto Meléndez, Adeija Sisira Gererum Aguburigu Gariganu: el enojo de las sonajas, 

palabras del ancestro (Tegucigalpa: Graficentro editores).
22  Euraque, Conversaciones históricas..., 240; Mark Anderson, Black and Indigenous. Ga-

rifuna Activism and Consumer Culture in Honduras (Minneapolis: University of Minnesota 
Press, 2009), 112.



LOS LÍMITES A LAS POLÍTICAS DEL RECONOCIMIENTO 59

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

Esta tendencia estuvo orientada hacia una progresiva disminución de la 
“dependencia cultural” y hacia el desarrollo de la cultura popular nacional, 
lo que se impulsó por medio de los planes de desarrollo nacional, las refor-
mas agrarias, el desarrollo forestal y las políticas de industrialización.23

Así, el Plan Nacional de Desarrollo Turístico se convirtió en un intento 
por promover el reconocimiento étnico a través de circuitos culturales y 
turísticos. La primera expresión de este fenómeno fue el proyecto de de-
sarrollo turístico Tornasal, implementado en las comunidades de Tornabé 
y Punta Sal, en la Bahía de Tela. El Banco Centroamericano de Integración 
Económica (bcie) impulsó este proyecto. Sin embargo, frente a esta situa-
ción, en 1972 se constituyeron la Organización Pro Defensa de Tornabé y 
el patronato de la comunidad para enfrentar el desplazamiento territorial 
y reclamar la propiedad de las tierras.24 Aunque el proyecto estuvo deteni-
do por décadas, fue retomado a inicios de la década de 1990.

En 1976, ante la instalación de la Empresa Nacional Portuaria (enp), la 
comunidad de Puerto Castilla padeció un desplazamiento forzado. El gene-
ral Gustavo Adolfo Álvarez Martínez del cuarto batallón de infantería de 
La Ceiba obligó a los comuneros de Cristales y Río Negro (Trujillo) a firmar 
un decreto extrajudicial que condujo al desplazamiento de la comunidad.

Distintas comunidades garífunas, como Limón o Triunfo de la Cruz, 
fueron víctimas de estos procesos de presión territorial. Como respuesta se 
dieron nuevos procesos organizativos con el objetivo de responder a las 
demandas de las comunidades. En 1977, los garífunas conformaron la Or-
ganización Fraternal Negra Hondureña (ofraneh), en cuya creación parti-
ciparon antiguos miembros de la Sociedad Lincoln.25 Desde sus inicios esta 
organización articuló patronatos, filiales comunitarias e instituciones exter-
nas,26 promoviendo el vínculo con profesionales e intelectuales establecidos 
en las ciudades, así como con miembros de las comunidades. Gradualmen-
te, esta situación generó una polarización en el seno de las organizaciones 
entre los sectores garífunas más proclives a implementar proyectos de desa-
rrollo con el apoyo de instituciones gubernamentales, desde una perspectiva 

23  Euraque, Conversaciones históricas..., 239.
24  Donaldo Ochoa, Estudio diagnóstico sobre la situación de la tenencia de la tierra de los 

pueblos indígenas y garífuna (Tegucigalpa: Comisionado Nacional de los Derechos Humanos, 
2003), 149.

25  Euraque, Conversaciones históricas..., 235-246. Sobre la conformación de la Sociedad 
Lincoln, véase Centeno, Historia del movimiento..., 77-116.

26  Cuisset, “Del campo a la ciudad...”, 95.



JUAN VICENTE IBORRA MALLENT60

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

técnica, y los sectores que priorizaban las problemáticas territoriales, en un 
contexto caracterizado por el acaparamiento de tierras.

Por ejemplo, Hipólito Centeno, coordinador de la ofraneh, priorizó 
las problemáticas de las comunidades y promovió el trabajo de base. Con 
la llegada de Roy Guevara a la coordinación, se incentivaron los proyectos 
de desarrollo a partir de iniciativas gubernamentales.27 Guevara era téc-
nico en planificación, formado en la Secretaría de Planificación, Coordi-
nación y Presupuesto (secplan). A través de esta institución, Guevara 
organizó en 1987 el “Primer Seminario Taller con los Grupos Étnicos de 
Honduras”. En este foro participaron agencias estatales, representantes 
étnicos, organizaciones privadas con una orientación indigenista, el iht y 
el Consejo de Promoción Indígena de Honduras (copih).28 El objetivo de 
este encuentro fue realizar un diagnóstico de los pueblos indígenas (defi-
nidos como “etnias autóctonas”) que contribuyera a diseñar un proyecto 
de etnodesarrollo convergente con los lineamientos del Plan Nacional de 
Desarrollo y con los discursos ambientalistas defendidos por instituciones 
internacionales como la unesco. Así, la incipiente legislación sobre el 
patrimonio situó al ecoturismo como una forma de salvaguarda y de res-
cate ecológico, cultural y étnico, en consonancia con las dinámicas de 
globalización económica.29

En este contexto, los discursos del etnoturismo y etnodesarrollo fun-
gieron como un mecanismo gubernamental para responder a las demandas 
territoriales de los garífunas. Por tanto, estos nuevos engranajes definieron 
el terreno de interlocución entre el Estado hondureño y los pueblos indí-
genas y negros. En 1992 se creó la Confederación de los Pueblos Autócto-
nos de Honduras (conpah) coincidiendo con la celebración continental 
de los 500 años de Resistencia Indígena, Negra y Popular. La categoría de 

27  En mi tesis de maestría entrevisté a activistas como Horacio Martínez o Celso Guillén 
que estuvieron involucrados en ofraneh en dicho período. Algunas de las reflexiones aquí 
vertidas son vivos reflejos de dichos diálogos. Véase Juan Vicente Iborra Mallent, “Eibuga 
Hama Wayunagu Garinagu: caminando con los ancestros garífunas. Cosmopolíticas frente al 
despojo territorial en tiempos de la tercera expulsión” (tesis de maestría en Estudios Lati-
noamericanos, Universidad Nacional Autónoma de México, 2019).

28  Anderson, Black and Indigenous..., 121.
29  Esta legislación estuvo impulsada por el artículo 173 de la Constitución de 1982 que 

rezaba: “El Estado preservará y estimulará las culturas nativas, así como genuinas expresio-
nes del folklore nacional, el arte popular y las artesanías”, lo que reflejó una continuidad en 
el vínculo institucionalizado entre el desarrollo turístico y el reconocimiento cultural. Eura-
que, Conversaciones históricas..., 252-255.



LOS LÍMITES A LAS POLÍTICAS DEL RECONOCIMIENTO 61

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

“grupos étnicos autóctonos” hizo equivalente la condición compartida de 
los pueblos indígenas y negros como racialmente diferenciados, desplazados 
y despojados territorialmente, pobres y con una falta de acceso a recursos 
básicos.30 El reconocimiento de los grupos negros (creoles y garífunas) e 
indígenas (chortís, tawahkas, pech, tolupanes, misquitos y lencas) como 
“grupos étnicos autóctonos” supuso la formulación de una categoría para 
la definición de aquellos sujetos culturalmente distintos.31 Además, se im-
plementaron una serie de medidas legales que buscaban extender el acceso 
de las etnias autóctonas a los programas de educación y justicia,32 y se ra-
tificó el convenio 169 de la Organización Internacional del Trabajo (oit), 
que entrañaba una ampliación de los derechos territoriales, culturales y 
lingüísticos, así como de los mecanismos de consulta.

Sin embargo, estas medidas fueron eclipsadas por la aprobación de otras 
legislaciones que afectaron la propiedad territorial de las comunidades ga-
rífunas. En 1990 se aprobó el Decreto 90-90. Éste permitió la adquisición 
de bienes urbanos en las áreas delimitadas por el artículo 107, el cual 
prohibía a los extranjeros adquirir tierras a una distancia mayor de 40 
kilómetros de la costa y de las fronteras nacionales. Este decreto afectó a 
propiedades estatales, ejidales y privadas, constituyendo una maniobra 
legislativa para promover el turismo y facilitar la inversión extranjera. La 
emisión del decreto contribuyó a la venta de zonas del litoral atlántico y de 
las Islas de la Bahía habitadas por comunidades garífunas.

De la misma manera, en 1992 se aprobó la Ley para la Modernización 
y el Desarrollo del Sector Agrícola (lmda), lo que conllevó a una expansión 
de la frontera agraria y al aumento del número de tierras privadas. Este 
proceso marcó la entrada del monocultivo de palma aceitera. Uno de los 
efectos, en regiones como el Medio y Bajo Aguán, fue la desaparición de 
cientos de cooperativas de producción agraria fundadas en la década de 1960. 
Del mismo modo, esto intensificó el proceso de colonización iniciado du-
rante la reforma agraria en las comunidades garífunas. Por último, se apro-
bó el apartado dedicado a la “propiedad inmueble de los pueblos indígenas 
y afrodescendientes” incluido en la Ley de Propiedad Decreto Número 

30  Anderson, Black and Indigenous..., 123.
31  Anderson, Black and Indigenous..., 124.
32  En 1994 se aprobó el Programa Nacional de Educación para las Etnias Autóctonas de 

Honduras (proneeah) que suponía la puesta en marcha de una educación bilingüe e inter-
cultural. Además se creó la Fiscalía Especial de las Etnias y Patrimonio Cultural que amplió 
el acceso a la justicia de las minorías étnicas.



JUAN VICENTE IBORRA MALLENT62

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

82-2004. Éste contenía cláusulas que protegían los intereses de inversionis-
tas involucrados en casos de acaparamiento de tierras.

La nueva legislación, al favorecer el desarrollo de proyectos turísticos 
y el monocultivo, maximizó la presión territorial sobre las comunidades 
garífunas. Como respuesta, estas comunidades iniciaron un fuerte ciclo de 
movilización con el fin de demandar el reconocimiento de sus títulos co-
lectivos. Estos esfuerzos culminaron en 1996 con la organización de la 
Marcha por la Justicia y el Desarrollo de los Pueblos, popularmente cono-
cida como “La Marcha de los Tambores”. Finalmente, el gobierno accedió 
a las exigencias de las organizaciones garífunas otorgando títulos definitivos 
de propiedad así como la legalización de las tierras. En algunos casos este 
proceso fue progresivo y requirió trámites de ampliación y de rectificación, 
materializados en sucesivas correcciones. Aun así, los títulos de propiedad 
sumaron una fracción de tierras muy inferior a la territorialidad ancestral 
garífuna, es decir, al territorio garífuna habitado históricamente, hecho que 
fue motivo de rechazo por parte de las organizaciones.

Como respuesta, desde el periodo de Carlos Roberto Reina (1994-
1998), el gobierno de Honduras implementó proyectos de desarrollo in-
tegral para las etnias autóctonas como el programa Nuestras Raíces del 
Fondo Hondureño de Inversión Social (fhis). Financiados por institu-
ciones como el Banco Mundial —involucradas al mismo tiempo en el de-
sarrollo de proyectos turísticos que atentaron contra los derechos 
territoriales de las comunidades garífunas, como el Proyecto de la Bahía 
de Tela— éstos constituyeron un intento de contrarrestar los costos socia-
les de los programas de ajuste estructural. Además, estas iniciativas eran 
individuales, contribuyendo a la división interna de las comunidades y 
creando fracturas entre los beneficiarios y los excluidos.33 En resumen, 
estos programas fueron un intento gubernamental para frenar las movili-
zaciones y las demandas de los grupos indígenas y negros mediante su 
participación en políticas públicas.

De este modo, en la década de 1990 se consolidó la tendencia de alinear 
las políticas culturales con los planes de desarrollo económico. El recono-
cimiento ambivalente de los derechos étnicos y culturales fue uno de los 
efectos de este régimen de gobernanza que delimitó y produjo la diferencia 

33  Míriam Miranda y Alfredo López, “El Banco Mundial, el FHIS y la individualización 
de los proyectos comunitarios”, Alainet (2 de abril de 2008), acceso el 16 de octubre de 2019, 
https://www.alainet.org/es/active/23240.



LOS LÍMITES A LAS POLÍTICAS DEL RECONOCIMIENTO 63

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

cultural dentro de los márgenes de la economía neoliberal. Esta tendencia 
ha sido definida por autores como Charles Hale o Mark Anderson como 
multiculturalismo neoliberal.34 En este marco, las medidas promovidas por 
el gobierno hondureño definieron los espacios de negociación política así 
como las posibilidades de participación y legitimación en función de los 
protocolos establecidos. Por tanto, se consolidó una estrategia de diferen-
ciación entre las organizaciones consideradas como interlocutores válidos 
y ajustados al marco legal vigente, y aquellas que intentaron profundizar y 
mantener los procesos históricos de defensa de la propiedad colectiva de 
la tierra.

Esto condujo a una ruptura en los tejidos organizativos garífunas. El 25 
de enero de 1992 se creó la Organización de Desarrollo Comunitario (ode-
co), con el fin de ampliar la incidencia e inclusión de las comunidades 
garífunas en los planes de desarrollo del gobierno, particularmente en los 
proyectos de desarrollo turístico.35 Esta organización llegó a ser un inter-
locutor cercano del gobierno durante los conflictos territoriales.

Con el paso del tiempo, las diferencias entre odeco y ofraneh se acen-
tuaron. Un punto de inflexión fue el golpe de estado en 2009. En agosto de 
2011 odeco organizó en La Ceiba la primera Cumbre Mundial de Afrodes-
cendientes, en el marco del Año Internacional de los Afrodescendientes, 
proclamado por Naciones Unidas. Paralelamente, en este periodo se aprobó 
la Ley de Regiones Especiales para el Desarrollo (red) para ampliar signifi-
cativamente la inversión extranjera en el país.36 Ante esta coyuntura ofraneh 

34  La noción de multiculturalismo neoliberal formulada por Charles Hale ha sido recu-
perada por Mark Anderson y Rony L. Castillo para el caso garífuna. Anderson, Black and 
Indigenous...; Rony L. Castillo, “Leave or Die, Neoextractivism and the Garifuna Experience 
in Honduras. Behind the Migrant Caravan, Ethnographic Updates from Central America”, 
Society For Cultural Anthropology (enero 2019), acceso el 15 de octubre de 2019, https://
culanth.org/fieldsights/leave-or-die-neoextractivism-and-the-garifuna-experience-in-hon-
duras. Charles Hale ha analizado la intersección entre las lógicas de gobernanza neoliberal, 
el reconocimiento parcial de derechos y la creación de “zonas vacías”. Charles R. Hale, “Neo-
liberal Multiculturalism”, PoLAR: Political and Legal Anthropology Review, v. 28, n. 1 (mayo 
2005): 10-19. Charles R. Hale, “¿Resistencia para qué? Territory, Autonomy and Neoliberal 
Entanglements in the ‘Empty Spaces’ of Central America”, Economy and Society, v. 40, n. 2 
(mayo 2011): 184-210, https://doi.org/10.1080/03085147.2011.548947.

35  Cuisset, “Del campo a la ciudad...”, 103.
36  Las ciudades modelo o Zonas de Empleo y Desarrollo Económico (zede) son espacios 

de desarrollo económico que incluyen seguridad privada, leyes especiales de regulación la-
boral y exención de impuestos, con el objetivo de promover la inversión extranjera. Además, 
estos proyectos han sido acusados de promover el racismo y la expulsión de las poblaciones 
de sus territorios. ofraneh, “Honduras, las ciudades modelo (zede) y racismo” (21 de septiem-

https://culanth.org/fieldsights/leave-or-die-neoextractivism-and-the-garifuna-experience-in-honduras
https://culanth.org/fieldsights/leave-or-die-neoextractivism-and-the-garifuna-experience-in-honduras
https://culanth.org/fieldsights/leave-or-die-neoextractivism-and-the-garifuna-experience-in-honduras


JUAN VICENTE IBORRA MALLENT64

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

organizó un Foro sobre Acaparamiento de Territorios en África y América 
Latina. Así, mientras odeco promovió la participación de las comunidades 
afrodescendientes en proyectos como el Plan Puebla Panamá o el Corredor 
Biológico Mesoamericano, validando un modelo predatorio y extractivo, 
ofraneh impulsó los procesos de defensa territorial de distintas comuni-
dades garífunas y priorizó la lucha por la autonomía cultural y territorial.37 
En conclusión, las diferencias entre ambas organizaciones ponen de relieve 
los límites de las políticas de reconocimiento cultural del Estado hondureño. 
Dichas políticas están alineadas con proyectos económicos que minan los 
derechos territoriales garífunas. Como muestro a continuación, al contrastar 
estas políticas con la forma de vida garífuna (garifunaduáü) es posible visi-
bilizar una diferencia ontológica fundamental.

En el siguiente apartado reflexiono sobre la problemática del derecho 
a la consulta. Analizo la disputa de este derecho en el marco de las tensio-
nes que implicó la construcción de la diferencia garífuna para el Estado 
hondureño y los resortes de la política de reconocimiento cultural. Para 
ello, incorporo en el texto algunas observaciones etnográficas que realicé 
entre 2018 y 2019, especialmente las relativas a un encuentro comunitario 
realizado en la colonia Julio Lino en Trujillo en el que participaron decenas 
de representantes garífunas y en el que se decidió rechazar el anteproyecto 
de Ley de Consulta Previa, Libre e Informada (cpli).38

El anteproyecto de ley de consulta previa,  
libre e informada (cpli)

Pese a que el gobierno hondureño firmó el convenio 169 de la oit en 1992, 
no fue hasta 2012 que discutió la posible aprobación de un mecanismo de 
consulta para los pueblos indígenas. En este contexto las organizaciones 
indígenas iniciaron procesos de diálogo para proponer un anteproyecto de 

bre de 2016), acceso el 13 de julio de 2019, https://ofraneh.wordpress.com/2016/09/21/
honduras-las-ciudades-modelo-zede-y-racismo/.

37  Anderson, Black and Indigenous..., 165-166.
38  Dirección de Pueblos Indígenas y Afrohondureños (dinafroh), “Propuesta antepro-

yecto de ley marco de consulta y consentimiento previo, libre e informado a los pueblos 
indígenas y afrohondureños por el estado Honduras”, acceso el 12 de julio de 2020, https://
es.scribd.com/document/317721457/Anteproyecto-Ley-de-CPLI-Version-Dinafroh.



LOS LÍMITES A LAS POLÍTICAS DEL RECONOCIMIENTO 65

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

consulta.39 Sin embargo, estos esfuerzos fueron desdeñados por el gobierno, 
que desde entonces ha impulsado la implementación de un anteproyecto 
de ley apoyado por instituciones como la Dirección de Pueblos Indígenas 
y Afrohondureños (dinafroh), la Confederación de Pueblos Autóctonos 
de Honduras (conpah), el Banco Interamericano de Desarrollo (bid) o el 
Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo (pnud).

En junio de 2018 cientos de representantes de diferentes comunidades 
garífunas convocados por ofraneh se congregaron para discutir el ante-
proyecto de Ley de Consulta Previa, Libre e Informada (cpli).40 El lugar 
escogido para este evento fue la colonia Julio Lino: un territorio recupe-
rado en la comunidad de Cristales y Río Negro (Trujillo). Comuneros, 
miembros de patronatos, comités de defensa de tierras, recuperaciones, 
juntas de agua y grupos de pescadores se reunieron para discutir un ante-
proyecto de ley que no contemplaba el derecho a veto y que carecía del 
consenso de las comunidades indígenas y garífunas afectadas por los pro-
yectos económicos auspiciados por el Estado hondureño.

39  El Estado hondureño, impulsado por convenios forestales firmados con la Unión 
Europea en el marco del Proyecto onu-redd (Reducción de las emisiones derivadas de la 
deforestación y degradación de los bosques) planteó la posibilidad de un mecanismo de 
consulta que de manera formal salvaguardara los derechos humanos. En este contexto el 
Observatorio de los Derechos Humanos de los Pueblos Indígenas de Honduras (odhpinh) 
promovió, a través del diputado Rafael Alegría, un anteproyecto de la Ley de Consulta Previa, 
Libre e Informada que fue rechazado en el congreso. Posteriormente, con el apoyo del Pro-
grama de las Naciones Unidas para el Desarrollo (pnud) se reemprendieron estos esfuerzos, 
pero sin el apoyo de diferentes organizaciones indígenas. En enero de 2020 el diputado na-
cionalista Óscar Nájera, quien tiene fuertes intereses en la siembra de palma africana y ha 
sido señalado por sus vínculos con el narcotráfico, anunció una nueva reglamentación de la 
ley de consulta, que ha sido cuestionada por distintas organizaciones como ofraneh y el 
Consejo Cívico de Organizaciones Populares e Indígenas de Honduras (copinh) como un 
mecanismo dirigido a favorecer el despojo de los territorios. Véase ofraneh, “Denunciado 
al Estado de Honduras por violación al derecho a la consulta de los pueblos indígenas” (13 de 
octubre de 2011), acceso el 3 julio de 2019, https://ofraneh.wordpress.com/2011/10/13/292/. 
ofraneh, “Honduras: El ava-flegt, los redd y el derecho a la consulta previa de los pueblos 
indígenas” (6 de junio de 2016), acceso el 4 de agosto de 2019, https://ofraneh.wordpress.
com/2016/05/06/honduras-el-ava-flegt-los-redd-y-el-derecho-a-la-consulta-previa-de-los-
pueblos-indigenas/; ofraneh, “A 30 años del Convenio 169 de la oit, la destrucción de la 
consulta previa a manos del Estado” (13 de septiembre de 2019), acceso el 7 de julio de 2019, 
https://ofraneh.wordpress.com/2019/09/13/30-anos-del-convenio-169-de-la-oit-y-la-des-
truccion-de-la-consulta-previa-a-manos-del-estado/.

40  Para la redacción de este apartado he empleado las notas recopiladas durante mi 
trabajo de campo en junio de 2018 en Honduras.



JUAN VICENTE IBORRA MALLENT66

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

Para este mismo año, en los departamentos de Cortés, Atlántida, 
Colón y Gracias a Dios de la costa caribeña de Honduras se encontraban 
46 comunidades garífunas amenazadas por la implementación de mega-
proyectos de viviendas turísticas y residenciales, programas de desarrollo 
económico como las “ciudades modelo” o Zonas de Empleo y Desarrollo 
Económico (zede), acaparamiento de tierras para la ganadería, el nar-
cotráfico, minería y el monocultivo de palma africana, así como la cons-
trucción de hidroeléctricas, termoeléctricas, además de puertos 
turísticos o comerciales.

Como señalé, comunidades desplazadas en el pasado —como Puerto 
Castilla— son susceptibles, según el artículo 19 del anteproyecto de ley de 
cpli, de traslado y reubicación. Además, en el artículo 20 de la misma ley 
se contemplan restricciones al derecho de la propiedad colectiva de las 
comunidades. Días antes de la reunión en Trujillo, Malvin Norales, líder 
de Puerto Castilla y entonces presidente del patronato de la misma co-
munidad, fue arrestado. Se le acusó de usurpar un lote de tierras comu-
nitarias. En 1996, la enp cedió este lote a la empresa intermares y 
posteriormente éste fue reconocido como propiedad de los hermanos 
Weizemblut Oliva. Desde la presidencia de Rafael Leonardo Callejas (1990-
1994), las operaciones de ventas ilegales en las que se vieron involucrados 
presidentes de patronatos, testaferros e inversionistas extranjeros fueron 
en aumento. Estas ventas fueron resultado de la implementación del mo-
delo económico neoliberal en el que el turismo se situó como un eje prio-
ritario de desarrollo en un país que se encontraba en bancarrota y con 
altos niveles de déficit fiscal.

En este contexto, lejos de constituirse como un mecanismo de decisión 
y participación de las comunidades afectadas por los proyectos económicos 
del gobierno, la ley de consulta legalizaba el despojo territorial y de los 
recursos naturales. Durante décadas, este despojo se ha desarrollado a ex-
pensas de los derechos colectivos de las comunidades. La aprobación de la 
ley viabilizaba el desplazamiento de comunidades como la de Puerto Cas-
tilla. Sumado a esto, diversas organizaciones indígenas fueron excluidas de 
las rondas de consulta, ya que en el desarrollo técnico de esta consulta sólo 
participaron las organizaciones integradas a la esfera gubernamental (dina-
froh, conpah). Una vez más, esto reflejó el intento del Estado hondureño 
por definir los marcos del diálogo con las organizaciones indígenas.

La reglamentación de la ley de consulta, lejos de esbozar horizontes de 
reconocimiento de la diferencia cultural y de espacios de autodetermina-



LOS LÍMITES A LAS POLÍTICAS DEL RECONOCIMIENTO 67

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

ción política para los pueblos afectados por las lógicas extractivistas del 
neoliberalismo actual, da continuidad a las lógicas de desposesión territo-
rial. De este modo, los procesos de desplazamiento histórico encuentran 
eco en los procesos migratorios recientes.41 ofraneh señaló y denunció 
este proceso como una tercera expulsión del pueblo garífuna.42

Sobre las consultas indígenas se cuenta con una literatura especializada 
que asocia las lógicas gubernamentales y de legitimación de proyectos ex-
tractivistas con el reconocimiento al derecho a la cpli. Los trabajos de 
Jessica Argüello Castañón, Raymundo Espinoza y César Rodríguez Garavi-
to documentan cómo los mecanismos de consulta fungen como los entra-
mados burocráticos necesarios para legitimar proyectos de inversión, 
desarrollo económico e infraestructuras. Por tanto, estos mecanismos no 
protegen los derechos de las poblaciones indígenas afectadas.43

Así, la cpli participa de un circuito de regímenes jurídicos globales que 
legitiman políticamente el neoliberalismo.44 Por ello, la discusión de la cpli 
en Honduras se articuló con las políticas de reconocimiento cultural, lo que 
explica su carácter ambivalente y contradictorio. En el próximo apartado 
abordo algunas perspectivas que cuestionan los límites de dichas políticas. 

41  Respecto al actual ciclo migratorio garífuna véase Kenny Castillo Fernández, “Apun-
tes sobre la migración garífuna en relación a la caravana migrante de hondureños 2018”, 
Diarios del Terruño. Reflexiones sobre Migración y Movilidad, n. 7 (enero-junio 2019): 122-133. 
Los trabajos que vinculan los ciclos migratorios garífunas a las dinámicas territoriales son 
escasos, una excepción se puede encontrar en Castillo, “Leave or Die...”.

42  ofraneh toma como referencia histórica la trata negrera como primera expulsión, y 
el desplazamiento desde San Vicente como segunda expulsión. Estos dos ciclos constituyen 
los dos antecedentes del actual y tercer proceso de expulsión, que tiene como síntoma más 
claro el “vaciamiento” de las comunidades. La proliferación en Centroamérica de zonas vacías, 
donde la ausencia del estado de derecho implica la reproducción de lógicas económicas 
predatorias, ha sido enfrentada por las movilizaciones de poblaciones indígenas y negras por 
la autonomía y la autodeterminación. Hale, “¿Resistencia para qué?...”. Sobre el lugar de las 
expulsiones en el contexto actual de la economía global véase Saskia Sassen, Expulsiones, 
brutalidad y complejidad en la economía global (Madrid: Katz editores, 2015).

43  Véanse César Rodríguez Garavito, Etnicidad.gov, los recursos naturales, los pueblos 
indígenas y el derecho a la consulta previa en los campos sociales minados (Bogotá: Centro de 
Estudios de Derecho, Justicia y Sociedad, Dejusticia, 2012); Jessica Argüello Castañón, “La 
noción de gubernamentalidad de Foucault para analizar los derechos humanos”, El Co-
tidiano, n. 194 (noviembre-diciembre 2015): 79-88; Raymundo Espinoza Hernández, “La 
consulta a debate, ¿garantía de derechos o mecanismo de despojo?”, Desinformémonos, acce-
so el 1 de noviembre de 2019, https://desinformemonos.org/wp-content/uploads/2018/11/
La-consulta-a-debate-%C2%BFgarant%C3%ADa-de-derechos-o-mecanismo-de-despojo_.
pdf. Agradezco las sugerencias de Valentina Auletta.

44  Argüello, “La noción de gubernamentalidad...”, 83.



JUAN VICENTE IBORRA MALLENT68

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

En este tenor, presento algunos planteamientos teóricos que pueden nutrir 
la discusión sobre la relación entre el Estado hondureño y la forma de vida 
garífuna (garifunaduáü).

Autodeterminación más allá del reconocimiento

Las políticas de reconocimiento emprendidas por el Estado hondureño en 
las pasadas décadas reflejan ambivalencia y contradicción, ratificando el 
marcado carácter culturalista de las mismas. Éste es el caso de la promoción 
de la cultura garífuna por medio del reconocimiento del Ballet Folklórico 
Garífuna como patrimonio inmaterial de Honduras en 2019. Esta tendencia 
inició durante el periodo del reformismo agrario y se intensificó con el 
neoliberalismo. A pesar de que el ina otorgó títulos colectivos sobre la 
propiedad de las tierras, paralelamente a esta tendencia culturalista, el te-
rritorio garífuna ha sufrido ciclos de apropiación y colonización agraria. De 
igual manera, se ha convertido en un área estratégica para la inversión 
extranjera interesada en el desarrollo turístico y la promoción de proyectos 
de viviendas vacacionales y residenciales de lujo.

Más allá de las definiciones estatales de estas tierras, el territorio ga-
rífuna es un espacio en el que se realizan rituales ancestrales. En éstos 
intervienen los espíritus de los parientes fallecidos y suponen la reunión 
de las familias garífunas, retornando a la comunidad miembros que resi-
den en otras partes del país y en ocasiones en los Estados Unidos y otros 
países.45 A través de rituales como el chugú o el dügü se performan obli-
gaciones con los ancestros: desde la búsqueda de alimentos tradicionales 
hasta la construcción de  un templo en el que se organiza la ceremonia 
(dabuyaba). Estos rituales son dirigidos por las autoridades espirituales 
(buyei), las cuales se encargan de mediar entre el mundo de los ancestros 
y el de los garífunas vivos. Su ejecución requiere meses de preparación 
y exige la presencia de diferentes parientes, pues tales rituales suponen 
una reunificación de la familia y la ausencia de algunas personas puede 
provocar enfermedades o el enfado de los ancestros. Los vínculos rituales 
de carácter ancestral que se establecen entre los parientes vivos y los 

45  La literatura etnográfica sobre el ritual garífuna es amplia, por lo que no me detendré 
en presentarla en profundidad. En mi trabajo de maestría abordé el vínculo entre el territo-
rio garífuna y la ritualidad, algunas conclusiones de este escrito nutren las reflexiones verti-
das en este apartado. Véase Iborra Mallent, “Eibuga Hama...”, 171-248.



LOS LÍMITES A LAS POLÍTICAS DEL RECONOCIMIENTO 69

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

espíritus de los parientes fallecidos en el contexto del territorio habitado, 
y que definen la forma de vida garífuna, han sido desdeñados por los 
marcos normativos existentes. Dichos marcos producidos por el Estado 
desconocen la diferencia ontológica expresada en la forma de vida garí-
funa (garifunaduáü). Por el contrario, promueven la definición de las 
poblaciones garífuna como afrodescendientes, incluyendo a los garífunas 
dentro de los términos de la ciudadanía hondureña.

Así, a través del multiculturalismo, el Estado hondureño define un mar-
co limitado de derechos culturales. Al divergir de la experiencia garífuna, 
éste convierte la danza y la música en objetos de folklore que pueden ser 
integrados en circuitos de consumo globales tales como el turismo. De este 
modo, se desdeña el vínculo histórico de los garífuna con el territorio an-
cestral. En éste se sitúa la espiritualidad tradicional, cuya expresión más 
visible durante los años de relación entre el Estado nación y las comunida-
des indígenas es la movilización social por las tierras. A pesar de la aparen-
te paradoja en que se insertan las políticas del reconocimiento cultural, los 
marcos normativos determinan los límites de la participación y de la repre-
sentación política de los pueblos indígenas y negros en Honduras.

De la misma manera, la conciliación entre las políticas culturales y los 
grandes proyectos de desarrollo regional —que amenazan con el despojo y 
desplazamiento de las comunidades garífunas— define los límites del diá-
logo en el marco del multiculturalismo neoliberal. Por ejemplo, en el ima-
ginario construido de la geografía garífuna, el espacio territorial se 
conceptualiza como un simple enclave paisajístico con potencial de asimi-
lación en los circuitos de la economía global, negando las formas de vida 
que subyacen a su realidad material y que expresan una diferencia ontoló-
gica que excede las políticas de reconocimiento cultural.

En ese sentido, la construcción histórica de la diferencia garífuna dentro 
de los marcos interpretativos del multiculturalismo ha insertado la forma de 
vida de este pueblo (garifunaduáü) en ciertos regímenes de aceptabilidad. 
La construcción de la diferencia, lejos de contribuir a la constitución de 
dispositivos de diplomacia cosmopolítica entre diferentes modos de exis-
tencia,46 ha trazado los límites posibles del diálogo. El encuentro entre 
distintas formas de vida, en los marcos del pluralismo liberal, está atrave-

46  Bruno Latour, “¿El cosmos de quién? ¿Qué cosmopolítica? Comentarios sobre los 
términos de paz de Ulrich Beck”, Pléyade, n. 14 (julio-diciembre 2004): 43-59; Bruno Latour, 
Investigación sobre los modos de existencia. Una antropología de los modernos (Barcelona: Pai-
dós, 2013).



JUAN VICENTE IBORRA MALLENT70

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

sado por la implementación de técnicas biopolíticas de administración de 
conductas y por la expulsión de poblaciones.

Recientemente, el autor indígena dene, Glen Sean Coulthard, analizó 
los límites de las políticas de reconocimiento en el marco del pluralismo 
liberal.47 Para Coulthard la desposesión colonial, regida por las lógicas de 
acumulación, marca el límite inexpugnable y el espacio de traductibilidad 
del derecho a la diferencia, limitando los espacios de autodeterminación 
política. Así, las políticas de reconocimiento definen formas de vida natu-
ralizadas que regulan y normativizan las relaciones entre humanos y no 
humanos.48 De tal modo, al alinearse con los procesos de acumulación 
capitalista, las políticas de reconocimiento estrechan los límites de la dis-
cusión política, dejando fuera del ámbito de discusión las formas nativas 
de obligación y reciprocidad ancladas en la tierra.49

En esta misma línea se sitúan los trabajos del antropólogo colombiano 
Arturo Escobar, quien analiza cómo a través de la reivindicación de de-
rechos territoriales, se manifiesta la existencia de mundos u ontologías 
relacionales. Así, Escobar considera que el territorio se convierte en un 
tejido de relacionalidad que asocia de múltiples formas la cultura y la 
naturaleza a través de conexiones parciales y excesos ontológicos que 
escapan a las definiciones normativas del pluralismo liberal y de las rela-
ciones capitalistas.50

También merece la pena destacar el trabajo de Elizabeth Povinelli, quien 
analiza los procesos de inclusión asociados con el multiculturalismo liberal 
australiano y cómo éstos contribuyeron a la difusión de una práctica e 
ideología de gobernanza que definió los términos de identificación discur-
siva y representacional. Además, esta antropóloga aborda críticamente el 
proceso de construcción de las condiciones de posibilidad para realizar 
reclamaciones de las tierras aborígenes en el marco de conflictos generados 
por leyes y programas sociales.51

47  Glen Sean Coulthard, Red Skin White Masks. Rejecting the colonial politics of recognition 
(Minneapolis: University of Minnesota Press, 2014).

48  Coulthard, Red Skin White Masks..., 140.
49  Coulthard, Red Skin White Masks..., 13.
50  Arturo Escobar, “Territorios de diferencia, la ontología política de los ‘derechos al 

territorio’”, Cuadernos de Antropología Social, n. 41 (2015): 25-38, https://doi.org/10.34096/
cas.i41.1594.

51  Elizabeth A. Povinelli, The Cunning of Recognition. Indigenous Alterities and the Making 
of Australian Multiculturalism (Durham: Duke University Press, 2002); Elizabeth A. Povinelli, 
Geontologies. A Requiem to Late Liberalism (Durham: Duke University Press, 2016).



LOS LÍMITES A LAS POLÍTICAS DEL RECONOCIMIENTO 71

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

En términos similares se sitúan los planteamientos de autoras como 
Audra Simpson o Josette Kēhaulani Kauanui. En ambos casos, las autoras 
discuten sobre cómo los procesos de construcción nacional y de ciudadanía 
implican la construcción de significados jurídicos en torno a la indigenei-
dad, la definición de los espacios de soberanía y de reconocimiento, así 
como la permanencia de estructuras coloniales.52

A su vez, considero pertinente ubicar en esta discusión los trabajos del 
antropólogo Mario Blaser, quien en el contexto del neoliberalismo analiza 
cómo entre las comunidades yshiro de Paraguay las condiciones de diálogo 
han estado determinadas por aspectos estructurales y sistémicos.53 De este 
modo, los marcos de negociación se convierten en mecanismos de produc-
ción de subjetividad que discriminan entre aquello que es posible y nego-
ciable, y aquello que queda fuera de discusión. Así, las lógicas hegemónicas 
de desarrollo se instituyen en una condición previa al diálogo, más allá de 
la interlocución entre los actores.

Diferentes propuestas, influidas por el pluralismo jurídico, encontraron 
en el reconocimiento de los derechos de Sumak Kawsay y Suma Qamaña 
de las constituciones de Ecuador y Bolivia, otros marcos de inteligibilidad 
para la inclusión de otras formas de vida en los Estados nación. Así, postu-
ras críticas frente al desarrollo situaron en la emergencia de estos marcos 
normativos la posibilidad de creación de otros horizontes civilizatorios que 
incluyeran propuestas de autonomía y pluralismo impulsadas por las mo-
vilizaciones indígenas y populares.54 Sin embargo, la no transformación en 
estos países de la matriz productiva agroexportadora ha conducido a con-
flictos con las comunidades indígenas por la gestión de los recursos natu-
rales, lo que para Maristella Svampa ha supuesto una continuidad del 
consenso de los commodities que ha contribuido a un fin de ciclo en los 
gobiernos progresistas ante la caída de los precios internacionales de las 

52  Audra Simpson, Mohawk Interruptus. Political Life Across the Borders of Settler States 
(Durham: Duke University Press, 2014); Josette Kēhaulani Kauanui, Paradoxes of Hawaiian 
Sovereignty. Land, Sex, and the Colonial Politics of State Nationalism (Durham: Duke Univer-
sity Press, 2018).

53  Mario Blaser, Un relato de globalización desde el Chaco (Popayán: Universidad del 
Cauca, 2013).

54  Eduardo Gudynas y Alberto Acosta, “La renovación de la crítica al desarrollo y el 
buen vivir como alternativa”, Utopía y Praxis Latinoamericana, v. 16, n. 53 (abril-junio 2011): 
71-83.



JUAN VICENTE IBORRA MALLENT72

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

materias primas.55 Algunos autores como el sociólogo Boaventura de Sousa 
Santos (2012) observaron, en diálogo con el constitucionalismo crítico y 
el pluralismo jurídico, la apertura de espacios de reconocimiento de otras 
epistemologías indígenas en estos emergentes contextos normativos. Un 
acercamiento interesante fue realizado por el antropólogo Salvador Scha-
velzon, quien realizó una etnografía del proceso constituyente en Bolivia, 
abordando cómo en este proceso de yuxtaposición y combinación de la 
diferencia se autolimitó la soberanía a partir del pluralismo y la autonomía.56

Reflexiones finales

En resumen, más que un campo de disputa, el contexto del multicultura-
lismo en Honduras ha estado atravesado por la gobernanza, la cooptación 
y el despliegue de limitados marcos de reconocimiento cultural. La cons-
trucción de la indigeneidad y de la participación política ha sido condicio-
nada por proyectos hegemónicos de desarrollo económico, lo que explica 
que el Banco Mundial haya sido uno de los principales impulsores de los 
mecanismos de consulta.

Por tanto, la reciente cpli —al instituirse como un mecanismo guber-
namental decisorio respecto al legítimo derecho de las comunidades indí-
genas para decidir sobre problemáticas territoriales que afectan a su forma 
de vida— suplanta la exigencia de las organizaciones indígenas por dotar-
se de mecanismos regulatorios y compensatorios que contribuyan a ga-
rantizar derechos territoriales y de decisión política. No obstante, la 
lógica en que se inserta la cpli remite a un continuum histórico de pro-
ducción de la diferencia por medio de políticas de reconocimiento cultu-
ral, que convierten la forma de vida garífuna (garifunaduáü) en un objeto 
de folklore, negando el legítimo derecho de las comunidades a decidir 
sobre sus territorios. Por tanto, el rechazo organizado a la cpli refleja la 
existencia de horizontes de autodeterminación ontológica más allá de las 
políticas de reconocimiento. Así, el vínculo con los ancestros que se esta-
blece en el ritual o en la defensa territorial impone un exceso ontológico 

55  Maristella Svampa, Del cambio de época al fin de ciclo, gobiernos progresistas, extracti-
vismo, y movimientos sociales en América Latina (Buenos Aires: Edhasa, 2017).

56  Salvador Schavelzon, “Cosmopolítica y yuxtaposición en la propuesta de Estado Plu-
rinacional de Bolivia”, Revista Chilena de Antropología, n. 33 (enero-junio 2016): 87-101, 
https://doi.org/10.5354/0719-1472.2016.43391.



LOS LÍMITES A LAS POLÍTICAS DEL RECONOCIMIENTO 73

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

que desborda los limitados marcos estatales de interacción con los pueblos 
indígenas y negros de Honduras.

Bibliografía

Anderson, Mark. Black and Indigenous. Garifuna Activism and Consumer Culture in 

Honduras. Minneapolis: University of Minnesota Press, 2009.

Andrade Coelho, Ruy Galvão de. Los negros caribes de Honduras. Tegucigalpa: Guay-

muras, 1995.

Argüello Castañón, Jessica. “La noción de gubernamentalidad de Foucault para 

analizar los derechos humanos.” El Cotidiano, n. 194 (noviembre-diciembre 

2015): 79-88.

Blaser, Mario. Un relato de la Globalización desde el Chaco. Popayán: Universidad del 

Cauca, 2013.

Brondo, Keri Vacanti. Land Grab. Green Neoliberalism, Gender, and Garifuna Resis-

tance in Honduras. Tucson: University of Arizona Press, 2013.

Canelas Díaz, Antonio. El estrangulamiento económico de La Ceiba 1903-1965. Te-

gucigalpa: Guaymuras, 2009.

Castillo, Rony L. “Leave or Die. Neoextractivism and the Garifuna Experience in 

Honduras. Behind the Migrant Caravan: Ethnographic Updates from Central 

America.” Society For Cultural Anthropology (enero 2019), acceso el 15 de oc-

tubre de 2019. https://culanth.org/fieldsights/leave-or-die-neoextracti-

vism-and-the-garifuna-experience-in-honduras.

Castillo Fernández, Kenny. “Apuntes sobre la migración garífuna en relación a la 

caravana migrante de hondureños 2018.” Diarios del Terruño. Reflexiones sobre 

Migración y Movilidad, n. 7 (enero-junio 2019): 122-133.

Centeno, Santos. Historia del movimiento negro hondureño. Tegucigalpa: Guaymuras, 

1997.

Chambers, Glenn A. Race, Nation, and West Indian Immigration to Honduras, 1890-

1940. Baton Rouge: Louisiana State University Press, 2010.

Coulthard, Glen Sean. Red Skin White Masks. Rejecting the Colonial Politics of Re-

cognition. Minneapolis: University of Minnesota Press, 2014.

Cuisset, Olivier. “Del campo a la ciudad y vice-versa, elementos para la historia del 

movimiento garífuna en Honduras.” Revista de Estudos Jurídicos e Pesquisas 

sobre as Américas, v. 8, n. 1 (agosto 2014): 79-111.

Dirección de Pueblos Indígenas y Afrohondureños (dinafroh), “Propuesta ante-

proyecto de ley marco de consulta y consentimiento previo, libre e informado 



JUAN VICENTE IBORRA MALLENT74

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

a los pueblos indígenas y afrohondureños por el Estado Honduras”, acceso el 

12 de julio 2020. https://es.scribd.com/document/317721457/Anteproyec-

to-Ley-de-CPLI-Version-Dinafroh.

England, Sarah. Afro Central Americans in New York City. Garifuna Tales of Trans-

national Movements in Racialized Space. Gainesville: University Press of Florida, 

2006.

Escobar, Arturo. “Territorios de diferencia, la ontología política de los ‘derechos al 

territorio’.” Cuadernos de Antropología Social, n. 41 (2015): 25-38. https://doi.

org/10.34096/cas.i41.1594.

Espinoza Hernández, Raymundo. “La consulta a debate, ¿garantía de derechos o 

mecanismo de despojo?” Desinformémonos, acceso el 1 de noviembre de 2019. 

https://desinformemonos.org/wp-content/uploads/2018/11/La-consulta-a-de-

bate-%C2%BFgarant%C3%ADa-de-derechos-o-mecanismo-de-despojo_.pdf.

Euraque, Darío. Reinterpreting the Banana Republic. Region and State in Honduras, 

1870-1972. Chapell Hill: University of North Carolina Press, 1996.

Euraque, Darío. Conversaciones históricas con el mestizaje y su identidad nacional en 

Honduras. San Pedro Sula: Centro Editorial, 2004.

González, Nancie L. Solien. La estructura del grupo familiar entre los Caribes-Negros. 

Ciudad de Guatemala: editorial José de Pineda Ibarra, Ministerio de Educación, 

1979.

González, Nancie L. Solien. Sojourners of the Caribbean. Ethnogenesis and Ethnohis-

tory of the Garifuna. Urbana: University of Illinois Press, 1988.

Gudynas, Eduardo y Alberto Acosta. “La renovación de la crítica al desarrollo y el 

buen vivir como alternativa.” Utopía y Praxis Latinoamericana, v. 16, n. 53 

(abril-junio 2011): 71-83.

Hale, Charles R. “Neoliberal multiculturalism.” PoLAR: Political and Legal Anthro-

pology Review, v. 28, n. 1 (mayo 2005): 10-19.

Hale, Charles R. “¿Resistencia para qué? Territory, Autonomy and Neoliberal Entan-

glements in the ‘Empty Spaces’ of Central America.” Economy and Society, v. 40, 

n. 2 (mayo 2011): 184-210. https://doi.org/10.1080/03085147.2011.548947.

Hulme, Peter y Neil L. Whitehead, eds. Wild Majesty. Encounters With Caribs from 

Columbus to the Present Day, an Anthology. Oxford: Oxford University Press, 1992.

Iborra Mallent, Juan Vicente. “Eibuga Hama Wayunagu Garinagu: caminando con 

los ancestros garífunas. Cosmopolíticas frente al despojo territorial en tiempos 

de la tercera expulsión.” Tesis de maestría en Estudios Latinoamericanos. Uni-

versidad Nacional Autónoma de México, 2019.

Jung, Laura. “African Palm and Afro-indigenous Resistance. Race and Dispossession 

of Garifuna lands on Honduras’ Northern Coast”, n. 84. Chicago: DePaul Uni-

versity, 2011.



LOS LÍMITES A LAS POLÍTICAS DEL RECONOCIMIENTO 75

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

Kauanui, Josette Kēhaulani. Paradoxes of Hawaiian Sovereignty. Land, Sex, and the 

Colonial Politics of State Nationalism. Durham: Duke University Press, 2018.

Kerns, Virginia. Women and the Ancestors. Black Carib Kinship and Ritual. Chicago: 

University of Illinois Press, 1997.

Lacayo, Gloria Marina. Desafiando la ignorancia. Biografía del doctor Alfonso Lacayo 

Sánchez, primer médico garífuna de Honduras. Bloomington: Palibrio, edición 

Kindle, 2010.

Latour, Bruno. “¿El cosmos de quién? ¿Qué cosmopolítica? Comentarios sobre los 

términos de paz de Ulrich Beck.” Pléyade, n. 14 (julio-diciembre 2004): 43-59.

Latour, Bruno. Investigación sobre los modos de existencia una antropología de los 

modernos. Barcelona: Paidós, 2013.

León, Andrés. “Rebellion under the Palm Trees. Memory, Agrarian Reform and 

Labor in the Aguán, Honduras.” Nueva York: cuny Academic Works, 2015.

Loperena, Cristopher Anthony. “Conservation by Racialized Dispossession. The 

Making of an Eco-destination on Honduras’s North Coast.” Geoforum, v. 69 

(febrero 2016): 184-193. https://doi.org/10.1016/j.geoforum.2015.07.004.

Loperena, Cristopher Anthony. “Honduras is Open for Business. Extractivist Tou-

rism as Sustainable Development in the Wake of Disaster?” Journal of Sustai-

nable Tourism, v. 25, n. 5 (2017): 618-633. https://doi.org/10.1080/0966958

2.2016.1231808.

MacNeill, Tim. “Development as Imperialism. Power and the Perpetuation of Po-

verty in Afro-indigenous Communities of Coastal Honduras.” Humanity & So-

ciety, v. 41, n. 2 (2017): 209-239. https://doi.org/10.1177/0160597615603748.

Mejía, Mario. Reforma agraria del Gobierno liberal 1982-1986 y Reforma Agraria del 

Gobierno militar 1972-1975 (Análisis Comparativo). Tegucigalpa: Editorial Uni-

versitaria, 1996.

Meléndez, Crisanto. Adeija Sisira Gererum Aguburigu Gariganu: el enojo de las sona-

jas, palabras del ancestro. Tegucigalpa: Graficentro editores.

Miranda, Míriam y Alfredo López. “El Banco Mundial, el fhis y la individualización 

de los proyectos comunitarios.” Alainet (2 de abril de 2008), acceso el 16 de 

octubre 2019. https://www.alainet.org/es/active/23240.

Mollett, Sharlene. “A Modern Paradise. Garifuna Land, Labor, and Displace-

ment-in-place.” Latin American Perspectives, v. 41, n. 6 (2014): 27-45. https://

doi.org/10.1177/0094582X13518756.

Ochoa, Donaldo. Estudio diagnóstico sobre la situación de la tenencia de la tierra de 

los pueblos indígenas y garífuna. Tegucigalpa: Comisionado Nacional de los De-

rechos Humanos, 2003.



JUAN VICENTE IBORRA MALLENT76

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

Organización Fraternal Negra Hondureña (ofraneh). “Del título del caribal de 

Punta Hicacos a la Ley de Propiedad.” ofraneh, acceso el 8 de julio de 2019. 

http://ofraneh.org/ofraneh/titulacion.html.

ofraneh. “Denunciado al Estado de Honduras por violación al derecho a la Con-

sulta de los Pueblos Indígenas” (13 de octubre de 2011), ofraneh, acceso el 3 

de julio de 2019. https://ofraneh.wordpress.com/2011/10/13/292/.

ofraneh. “Honduras, el ava-flegt, los redd y el derecho a la consulta previa de los 

pueblos indígenas” (6 de junio de 2016), ofraneh, acceso el 4 de agosto de 

2019. https://ofraneh.wordpress.com/2016/05/06/honduras-el-ava-flegt-los-

redd-y-el-derecho-a-la-consulta-previa-de-los-pueblos-indigenas/.

ofraneh. “Honduras, las ciudades modelo (zede) y racismo” (21 de septiembre 

de 2016), ofraneh, acceso el 13 de julio de 2019. https://ofraneh.wordpress.

com/2016/09/21/honduras-las-ciudades-modelo-zede-y-racismo/.

ofraneh. “A 30 años del Convenio 169 de la oit, la destrucción de la consulta 

previa a manos del Estado” (13 de septiembre de 2019), ofraneh, acceso el 7 

de julio de 2019. https://ofraneh.wordpress.com/2019/09/13/30-anos-del-con-

venio-169-de-la-oit-y-la-destruccion-de-la-consulta-previa-a-manos-del-estado/.

Payne Iglesias, Elizet. El puerto de Truxillo, un viaje hacia su melancólico abandono. 

Tegucigalpa: Guaymuras, 2007.

Portillo Villeda, Suyapa G. (2011). “Campeñas, Campeños y Compañeros. Life and 

Work in the Banana Fincas of the North Coast of Honduras, 1944-1957.” Tesis 

doctoral. Cornell University, 2011.

Povinelli, Elizabeth A. The Cunning of Recognition. Indigenous Alterities and the 

Making of Australian Multiculturalism. Durham: Duke University Press, 2002.

Povinelli, Elizabeth A. Geontologies. A Requiem to Late Liberalism. Durham: Duke 

University Press, 2016.

Rodríguez Garavito, César. Etnicidad.gov, los recursos naturales, los pueblos indígenas 

y el derecho a la consulta previa en los campos sociales minados. Bogotá: Centro 

de Estudios de Derecho, Justicia y Sociedad, Dejusticia, 2012.

Sassen, Saskia. Expulsiones: brutalidad y complejidad en la economía global. Madrid: 

Katz editores, 2015.

Schavelzon, Salvador. “Cosmopolítica y yuxtaposición en la propuesta de Estado 

Plurinacional de Bolivia.” Revista Chilena de Antropología, n. 33 (enero-junio 

2016): 87-101. https://doi.org/10.5354/0719-1472.2016.43391.

Simpson, Audra. Mohawk Interruptus. Political Life Across the Borders of Settler 

States. Durham: Duke University Press, 2014.

Soluri, John. Banana Cultures. Agriculture, Consumption, and Environmental Change 

in Honduras and the United States. Austin: University of Texas Press, 2005.

https://ofraneh.wordpress.com/2016/09/21/honduras-las-ciudades-modelo-zede-y-racismo/
https://ofraneh.wordpress.com/2016/09/21/honduras-las-ciudades-modelo-zede-y-racismo/


LOS LÍMITES A LAS POLÍTICAS DEL RECONOCIMIENTO 77

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60 (julio-diciembre 2020): 51-77 | issn 0185-2620

e-issn 2448-5004, doi: 10.22201/iih.24485004e.2020.60.71405

Sousa Santos, Boaventura de. “Cuando los excluidos tienen derecho: justicia indí-

gena, plurinacionalidad e interculturalidad.” En Justicia indígena, plurinaciona-

lidad e interculturalidad en Ecuador, coord. por Boaventura de Sousa Santos y 

Agustín Grijalva Jiménez, 13-50. Quito: Abya Yala/Fundación Rosa Luxemburg, 

2012.

Svampa, Maristella. Del cambio de época al fin de ciclo, gobiernos progresistas, extrac-

tivismo, y movimientos sociales en América Latina. Buenos Aires: Edhasa, 2017.

Taylor, Christopher. The Black Carib Wars. Freedom, Survival and the Making of the 

Garifuna. Nueva York: St. Martin’s Press, 2012.

Sobre el autor

Doctorante en Estudios Latinoamericanos en la Universidad Nacional Au-
tónoma de México (unam) y becario de investigación Edelberto Torres 
Rivas en Migraciones y Movilidad Humana en el Consejo Latinoamerica-
no de Ciencias Sociales (clacso). Ha participado como docente en el 
Seminario Virtual “Marxismos negros: raza y clase en el pensamiento 
afrodescendiente y africano” en clacso. Entre sus líneas de investigación 
se encuentran los estudios afrocaribeños y la migración centroamerica-
na. Recientemente ha publicado artículos en las revistas Norteamérica, 
Tabula Rasa y Humanidades: Revista de la Universidad de Montevideo.


