ESTUDIOS DE HISTORIA MODERNA Y CONTEMPORANEA DE MEXICO/ISSN 0185-2620, n. 41, enero-junio 2011

LA RECONFIGURACION DEL TIEMPO
EN LA NARRACION HISTORIOGRAFICA
SEGUN PAUL RICOEUR

The reconfiguration of time
in historiographic narration by Paul Ricoeur

PILAR GILARDI

Resumen: Este articulo aborda la cuestion del
tiempo historico en el pensamiento de Paul Ri-
coeur, en particular dentro del horizonte de
Tiempo y narracion. A partir de este momento se
hace patente, a ojos del filésofo francés, la ne-
cesidad de abordar la cuestion del tiempo en
general y del tiempo histdrico en particular a tra-
vés de la narracion. Asi el tiempo se configura a
partir de tres fendmenos fundamentales en el
quehacer historiografico en los que el autor se
detendra: el calendario, la generacion y la hue-
Ila. Este andlisis del tiempo propiamente histori-
co obliga a distinguirlo del tiempo configurado
en la narracién caracteristica de la ficcion, res-
pecto de la cual el autor mostrara sus diferen-
cias y posibles confluencias.

Palabras clave: tiempo, historia, narracion, ca-
lendario, generacion, huella, ficcion.

Abstract: This article seeks to deal with the issue
of historical time in the thinking of Paul Ricoeur,
particularly within the horizon of Time and narra-
tion. From this point onwards the French phi-
losopher realizes the need to deal with the issue
of time in general and historical time in particular
through narration. So time is configured through
three fundamental phenomena in the historical
work on which the author will focus: calendar,
generation and traces. This analysis of historical
time forces one to distinguish it from the time
configured in the narration characteristic of fic-
tion, regarding which the author will show his
differences and possible confluences.

Key words: time, history, narration, calendar,
generation, traces, fiction.

Una de las tesis fundamentales del pensamiento del fil6sofo francés
Paul Ricoeur es aquella que afirma que sélo a través de la narracion
el tiempo se convierte en tiempo humano; de la misma manera, la

Pilar Gilardi, mexicana, realizé estudios de maestria en Filosofia en la Universidad de
Paris I, Sorbona. Es doctora en Filosofia por la Facultad de Filosoffa y Letras de la UNAM.
Imparte el seminario sobre fenomenologia y hermenéutica en la Universidad Panamericana
y ha sido profesora del Posgrado de Filosofia de la Facultad de Filosofia y Letras de la
UNAM. Actualmente realiza un posdoctorado en el Instituto de Investigaciones Histdricas
de la UNAM con el proyecto: “La relacién de memoria e historia en la fenomenologia herme-
néutica de Heidegger a Ricoeur” que forma parte del seminario Historia y Memoria Nacio-
nales dirigido por la doctora Virginia Guedea. Entre sus publicaciones destacan
“Prolegémenos a la cuestién de la técnica: la técnica como culminacién de la metafisica de
la presencia”, en Angel Xolocotzi y Célida Godina (coords.), La técnica: jorden o desmesura?;
“Verdad préctica y verdad afectiva”, en Angel Xolocotzi y Ricardo Gibu (coords.), Actuali-
dad hermenéutica de la prudencia, y “La posibilidad de la metafisica y el lugar de la afectivi-
dad en dicha posibilidad”, Revista de Filosofia La Lémpara de Didgenes (BUAP, abril 2009). Su
correo electrénico es: pilargilardi@hotmail.com.

Estudios de Historia Moderna y Contemporanea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.



104 PILAR GILARDI

narracion sélo recibe su significado a través del tiempo.! El vinculo
que el pensador francés establece entre tiempo y narracion —titulo de
una de sus principales obras— constituye la plataforma desde la
cual han de comprenderse las cuestiones que Ricoeur va planteando
a lo largo de su filosofia.? Es importante enfatizarlo: no es que por
un lado se aborde la cuestién del tiempo y como afiadidura se pro-
blematice el fenémeno de la narracion, sino que ambos fendmenos
se presentan simultdneamente. Dicho de otra manera: la tinica for-
ma de acercarse a la cuestion del tiempo, segtn Ricoeur, es a través
de la narracién, ésta constituye el lugar desde el cual es posible
plantear la pregunta por el tiempo.

La narracion se erige como el guardidn del tiempo. En aquélla
el tiempo es reconfigurado, es decir, se hace asequible en su propia
constitucién. Para el andlisis de la intima relacién que existe entre
ambos fenémenos, Ricoeur se vale de dos tipos fundamentales de
narracion: la histérica y la ficcion. En cada una el tiempo se muestra
de manera distinta. Nosotros nos detendremos en el modo de re-
configuracioén del tiempo en la historia. Asi, podremos responder
las siguientes preguntas: jen qué consiste el tiempo propiamente
histérico? O mejor, ;cuél es el tiempo de la historia?

Antes de seguir, es preciso aclarar el marco de nuestro estudio
sefialando el sentido del término “historia” al que Ricoeur se refiere.
En efecto, la “historia” aqui abordada tiene que ver més con lo que
comprendemos por “historiografia” o saber histérico que con una
concepcion historicista u ontoldgica. Esta tiltima participa como tel6n
de fondo y en esta medida no es completamente ajena, pero lo que
interesa a Ricoeur es exponer el fenémeno en el que se muestre de
forma privilegiada el tiempo, y éste, como dijimos antes, es la narra-
cién. Por ello, en sentido estricto, habria que decir que la pregunta

! Cfr. Paul Ricoeur, Tiempo y narracién, 1. Configuracion del tiempo, traduccion de Agustin
Neira, México, Siglo XXI, 2007: “Veo en las tramas que inventamos el medio privilegiado por
el que re-configuramos nuestra experiencia temporal confusa, informe y, en limite, muda”,
p- 34. También: “el tiempo se hace tiempo humano en cuanto se articula de modo narrativo;
a su vez, la narracién es significativa en la medida en que describe los rasgos de la experien-
cia temporal”, p. 39 (Temps et récit, 1. L'intrigue et le récit historique, Paris, Seuil, 1997).

2Es importante mencionar que la relacion tiempo y narracién como plataforma del
pensamiento ricoeuriano pertenece al segundo momento de su trayectoria como pensador.
Antes de Tiempo y narracién y La metdfora viva, ain no aparece este vinculo que posterior-
mente, en su etapa propiamente hermenéutica, serd decisivo. Quiero agradecer al profesor
Vicente de Haro la pertinencia y agudeza de sus comentarios a lo largo de la elaboracién de
este trabajo.

Estudios de Historia Moderna y Contemporanea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.



LA RECONFIGURACION DEL TIEMPO 105

ontoldgica, o por el modo de ser de lo histérico, debe buscarse en el
modo en que el saber histérico, como narracién, es reconfigurado.

La historia es un modo de reconfiguraciéon del tiempo, pero,
(como se lleva a cabo esta refiguracion del tiempo por parte de la
historia? En el tercer volumen de Tiempo y narracion Ricoeur nos
dice que dicha reconfiguracién del tiempo se lleva a cabo mediante
el uso de ciertos instrumentos de pensamiento, como el calendario,
y de ciertas nociones, como la idea de “generacion”, ademaés del uso
de archivos y documentos que nos llevan a la reflexiéon de una no-
cién fundamental: la huella. El empleo de tales instrumentos de
pensamiento no es accidental ni azaroso sino que ellos revelan la
naturaleza del tiempo histdrico. Detengamonos en lo propio de cada
uno de estos medios de los que se vale la historia y a través de los
cuales se hace explicita su constitucién.

El primero de ellos es el calendario. A propésito de éste, dice
Ricoeur: “Es puente tendido por la préctica histérica entre el tiempo
vivido y el tiempo césmico”.? En este sentido, constituye un tiempo
“intermedio”. Su caracter de “puente” consiste en unir, a través de
la representacion histdrica, el tiempo que vivimos con el tiempo que
podemos denominar césmico, esto es, del universo o de la natura-
leza.* El calendario puede definirse como un sistema de representa-
cién en unidades de medida que constituyen los dias, las semanas,
los meses y los afios. Este sistema de representacién manifiesta la
necesidad de objetivar el tiempo que, de un modo u otro, tienen
todas las formas de cultura. Objetivar el tiempo significa poder
“presentarlo” como un continuo susceptible de ser medido y divi-
dido en unidades precisas. La vida de las sociedades exige esta
medicién; por ello el calendario es expresion de un tiempo sociali-
zado y compartible. Expresa el ritmo de la actividad colectiva y
garantiza su regularidad.®

Esta regularidad sélo puede lograrse a través de una concepcion
lineal del tiempo. La elaboracién del calendario es un sistema de

3 Ibidem, p. 784.

* Cfr. Frangois Dosse, Paul Ricoeur-Michel de Certeau. La historia: entre el decir y el hacer,
traduccion de Heber Cardoso, Buenos Aires, Nueva Visién, 2009: “El tiempo del calendario
se acerca al tiempo fisico por la posibilidad de ser medido y recibe aportes del tiempo viven-
ciado. El tiempo del calendario ‘cosmologiza el tiempo vivenciado’ y ‘humaniza el tiempo
césmico” 7, p. 40.

5 Cfr. Paul Ricoeur, Tiempo y narracion, 111 El tiempo narrado, traduccién de Agustin Neira,
México, Siglo XXI, 2006, p. 787 (Temps et récit, 3. Le temps raconté, Paris, Seuil, 1997).

Estudios de Historia Moderna y Contemporanea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.



106 PILAR GILARDI

representacion que supone esta linealidad. En efecto, la posibilidad
de medir el tiempo implica su consideracién como un contintio en
el que es posible trazar y ubicar determinados momentos. Lo propio
de este continuo es su caracter secuencial y repetitivo. Su caracter
homogéneo hace posible la medicion en segmentos iguales.®

El tiempo del calendario, que se funda en el tiempo césmico o
tiempo de la naturaleza, se construye sobre la idea de una tempora-
lidad secuencial y por ende causal. Asi comprendido, el tiempo im-
plica una secuencia, esto es, una sucesion ordenada, una serie en la
que se pueden medir, localizar y prever ciertos eventos que guardan
entre si determinada relacién. Es importante reparar en los términos
sucesion, serie, orden, relacion de eventos, porque todos ellos suponen
esta idea de linealidad y continuidad sobre la que se edifica el tiem-
po de la ciencia histérica. Para poder ordenar, explicar y describir los
acontecimientos, la historia necesita de esta nocién de tiempo que
hace posible hablar de recurrencia, periodicidad y regularidad.

Sin embargo, es preciso sefialar que este tiempo configurado en
la ciencia histérica y compartido con las ciencias naturales no es
idéntico. Las ideas de sucesion, repeticion, relaciéon y causa son
mucho mds complejas en el &mbito de la historia que en el de las
ciencias naturales. Esta complejidad obedece a su objeto: mientras
que las ciencias naturales basan su conocimiento en las matemati-
cas, esto es, en el &mbito de lo necesario, la historia versa sobre el
comportamiento humano; por ende, tiene que ver con lo que pudo
haber sido de otra manera.

Ahora bien, segtin Ricoeur el tiempo del calendario se establece
a partir de tres elementos: un acontecimiento fundador, un eje de re-
ferencia que hace posible recorrer el tiempo y un repertorio de
unidades. En efecto, el calendario se instituye a partir del reconoci-
miento de un momento fundador, Ricoeur lo denomina momento
axial. Este es considerado el eje a partir del cual todos los eventos y

¢ A propdsito de la consideracién del tiempo lineal o como un continuo ilimitado, véase
Felipe Martinez Marzoa, Heidegger y su tiempo, Madrid, Akal, 1999: “Esto se expresa en el
caracter basico que tienen precisamente las nociones de continuo ilimitado, llimese ‘el tiem-
po’ o con otros nombres o incluso con ninguno; decimos ‘ilimitado” en el sentido de que
cualquier limite (cualquier corte) es en principio igualmente vélido (y, por tanto, igualmente
arbitrario) que cualquier otro; y decimos que ese tipo de nocion tiene caracter ‘basico” que-
riendo con ello decir que cualquier limite o trecho o distancia (por lo tanto cualquier conte-
nido, cualquier cosa) es entendido como delimitacién advenida sobre la base del continuo de
suyo ilimitado”, p. 12.

Estudios de Historia Moderna y Contemporanea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.



LA RECONFIGURACION DEL TIEMPO 107

circunstancias deben ser interpretados y con base en él se define el
repertorio de unidades de medida que lo constituyen.

Ademas del calendario, Ricoeur menciona la importancia del
concepto de generacion en la reconfiguracion del tiempo por parte
de la historia.” Como veremos a continuacidn, esta nocién también
descansa sobre una idea de tiempo lineal, sin embargo es de mayor
complejidad que la nocién de calendario. Es cierto que para los
propdsitos de la historia no es suficiente lo que la biologia compren-
de con dicho término, esto es, la simple accién o efecto de generar o
producir un efecto, tampoco se reduce a la mera sucesiéon de des-
cendientes en lo que podriamos considerar una linea recta. Los ci-
clos que la biologia establece no corresponden necesariamente a los
ciclos histéricos o sociales. El tema de las “generaciones” en el am-
bito de lo histérico es mucho mas complejo.

Para abordar dicha cuestién, Ricoeur acude a Dilthey. Este con-
sidera que el concepto de generacién es un fenémeno intermedio
entre lo que él considera el tiempo “exterior” del calendario y el
tiempo “interior” de la vida psiquica. Es “intermedio” porque en
efecto, no se identifica por completo con el tiempo del calendario
que se adecua con lo que denominamos tiempo “exterior” o tiempo
“césmico” y que transcurre con independencia del sujeto, pero tam-
poco se trata de un tiempo meramente “interior” ya que no se reduce
ni puede explicarse tinicamente a partir de fendmenos psicolégicos.
En el concepto de generacién claramente se unen, por un lado, el
ambito de lo biolégico, esto es, la idea rudimentaria de la sustitu-
cién de los vivos que vienen a ocupar el lugar de los muertos y, por
el otro, el &mbito de lo histdrico y lo social.

La idea de generacion, recurso remoto de la filosofia de la historia
—también Kant hace uso del término en sus reflexiones sobre filoso-
fia de la historia®*—, pone de manifiesto una cuestién fundamental
que impide simplificar el fenémeno. En efecto, se puede hablar de
generacion en términos cuantitativos, pero, ;qué es lo que determina

7 Cfr. Frangois Dosse, op. cit.: “La nocién de generacién, convertida hoy, después de los
trabajos de Jean-Francois Sirinelli, en categoria de analisis esencial, era considerada por
Ricoeur como una mediacién mayor de la practica histérica que también permite, como lo
demostré Dilthey, encarnar esta conexion entre el tiempo ptblico y el privado. La nocién
de generacién permite comprobar la deuda, mas alla de la finitud de la existencia, mas alla de
la muerte que separa a los ancestros de los contemporaneos”, p. 40.

8 Cfr. 1. Kant, Idea de una historia universal en sentido cosmopolita (segundo y tercer princi-
pio) (1784), Comienzo presunto de la historia humana (1786), El fin de todas las cosas (1794).

Estudios de Historia Moderna y Contemporanea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.



108 PILAR GILARDI

esta “medida”? En la historia, evidentemente, ser parte de una gene-
racién no significa tinica y primordialmente compartir una misma
edad, sino un modo de estar en el mundo. En este sentido, lo que
define y diferencia a una generacioén de otra estd determinado por un
horizonte de sentido que conforma este compartir un mundo.

Para comprender la complejidad de este fenémeno, fundamen-
tal en el ambito de la historia, es importante sefialar que el concep-
to de generacién lleva implicita una doble consideracion: la de
sucesion y la de pertenencia. “Sucesién” indica continuacién, des-
cendencia, implica también sustitucion. Por ello al concepto de gene-
racién se atinan los conceptos de los contemporédneos, predecesores
y sucesores.

Los contemporaneos, esto es, los que pertenecen a una “misma
generacion”, en un sentido son los que han estado expuestos a las
mismas influencias, marcados por los mismos acontecimientos y los
mismos cambios. [...] esta pertenencia forma un “todo”, en el que
se combinan una experiencia y una orientacién comun.’ Sin embar-
go, es importante notar que no todos los contempordneos estdn
sometidos a las mismas influencias y no ejercen la misma influencia.
Por ello sefiala Ricoeur: “Otros autores han subrayado cuan poco
contemporaneos entre si son los individuos que pertenecen al mis-
mo periodo de edad y, en cambio, individuos de diversa edad pue-
den tener en comuin los mismos ideales. Karl Mannheim encuentra
en Pinter, historiador del arte, la nocién de no-simultaneidad de lo
simultaneo”.'

El reconocimiento que hace Karl Mannheim del caracter no si-
multaneo de lo simultdneo pone de manifiesto la imposibilidad de
reducir el fenémeno generacional a una nocién lineal y homogénea
del tiempo. De esta manera se hace patente una cuestion extrema-
mente compleja propia del tiempo que hemos denominado histéri-
co y sobre la que volveremos al final de nuestro trabajo. En efecto,
por un lado hay que decir que la historia como ciencia esta obligada
a presentar y ordenar determinados acontecimientos. Pero por otro
lado, hay que decir que esta diacronia que presenta y ordena supo-
ne un orden anterior, un tiempo ontolégicamente previo que no se hace
presente, y no es explicable en términos de mera sucesion sino de

¢ Paul Ricoeur, Tiempo y narracion, 111, op. cit., p. 793-794.
10 Ibidem, p. 795.

Estudios de Historia Moderna y Contemporanea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.



LA RECONFIGURACION DEL TIEMPO 109

sentido. Este tiempo es definible en términos sincrénicos y no dia-
crénicos, y sélo desde éste pueden explicarse fenémenos como lo no
simultaneo de lo simultaneo.

Ahora bien, el concepto de “sucesiéon” propio del fenémeno
generacional pone en evidencia el problema de la posible continui-
dad en la historia, continuidad que, a ojos de muchos historiadores,
es crucial ya que en ella se juega la posibilidad de unidad de la cien-
cia histérica. Dicha cuestion la explica Ricoeur, una vez mas si-
guiendo a Mannheim, como un “encadenamiento” derivado del
cruce entre la transmision de la experiencia y la apertura de nuevas
posibilidades, esto es:

como la llegada, incesante, de nuevos portadores de cultura, y la par-
tida, continua, de otros portadores de cultura —dos rasgos que, con-
siderados juntos, crean las condiciones de una compensacién entre
rejuvenecimiento y envejecimiento—; [...] la estratificacién de dos
grupos de edades en un mismo momento —la compensacién entre
rejuvenecimiento y envejecimiento se opera, en cada corte transversal
realizado en la duracion, gracias a la longevidad media de los vivos—.
Un nuevo concepto, un concepto durativo de generacién deriva de
esta combinacién entre sustitucion (sucesiva) y estratificacion (simul-
tanea)."

La experiencia del mundo asi distribuida descansa en una co-
munidad tanto de tiempo como de espacio. Sobre esta simultaneidad
de dos flujos distintos de conciencia se edifica la contemporanei-
dad que se extiende mucho mas alla del campo de las relaciones
interpersonales, garantizadas en el cara-a-cara.'?

Al uso del calendario y al concepto de generacion utilizados por
el historiador, Ricoeur agrega el de los archivos y los documentos,
instancias que deben comprenderse a partir de una nocién funda-
mental: la huella.’

! Paul Ricoeur, Tiempo y narracion, 111, op. cit., p. 795.

12 Cfr. ibidem, p. 797.

13 Frangois Dosse en su libro Paul Ricoeur-Michel de Certeau. La historia: entre el decir y el
hacer afirma: “Ricoeur toma la nocién de huella de Emmanuel Levinas en tanto perturbaciéon
de un orden significante que no hace aparecer nada. Pero también lo inscribe en su lugar
histérico. Esta nocién era utilizada en la tradicién histérica desde hacia ya mucho tiempo,
puesto que se la encuentra tanto en Seignobos como en Marc Bloch. Esta concepcién de
una ciencia histérica por indicios corresponde a su pareja referencial, en una ambivalen-
cia que resiste a la clausura del sentido, pues el vestigio se halla sumergido en el presente

Estudios de Historia Moderna y Contemporanea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.



110 PILAR GILARDI

A ojos del filésofo francés el fenémeno de la huella constituye el
requisito de todas las producciones de la practica histérica.!* Pero,
en sentido estricto, ;qué significa dejar una huella? El diccionario
nos dice: “Vestigio o sefial que un hombre o un animal ha dejado en
el lugar por donde ha pasado. En general toda marca dejada por
una cosa”.!”®

El fenémeno de la huella pone de manifiesto una paradoja esen-
cial para la naturaleza de la practica histérica: ella misma supone la
presencia de una ausencia. A propdsito de esto dice Ricoeur:

La huella es visible aqui y ahora, como vestigio, como marca. Hay
huella porque antes un hombre —un animal— ha pasado por ahi; una
cosa ha actuado. En el uso mismo de la lengua, el vestigio, la marca,
indican el pasado del paso, la anterioridad de la holladura, del surco,
sin mostrar, sin revelar, lo que ha pasado por alli. Se observard la feliz
homonimia entre “haber pasado’, en el sentido de haber pasado a cier-
to lugar, y “haber pasado” en el sentido de transcurrido.!®

En efecto, en la huella se hace patente un doble sentido de “pa-
sado”: como paso, en el sentido de la marca que queda impresa al
andar, y como la accién misma de pasar o transcurrir. Este doble
sentido de pasado que se manifiesta en el fendmeno de la huella
recuerda a Ricoeur lo dicho por san Agustin a propdsito del tiempo
en sus Confesiones. En éstas lo describe como “paso”: el presente
como transito activo y como transicién pasiva. Una vez realizado el

y se encuentra, al mismo tiempo, siendo el soporte de un significado que ya no est4 alli. Esta
nocién de indicio, al mismo tiempo ideal y material, es en la actualidad el resorte esencial del
gran fresco dirigido por Pierre Nora, los Lugares de la memoria. Es también ese lazo inefable
que vincula al pasado con un presente que se ha convertido en una pesada categoria en la
reconfiguracién del tiempo por intermedio de sus indicios memoriales”, p. 41. Ahora bien,
es cierto que Levinas esta presente en Ricoeur a través de la nocién de huella, sin embargo
nos parece oportuno mencionar el comentario del profesor Vicente de Haro al respecto: “Ri-
coeur realizé criticas puntuales a Levinas en el texto De otro modo, que es un comentario criti-
co a De otro modo de ser o mds alld de la esencia, y Si mismo como otro, donde insiste en recuperar
la analogia y distanciarse de Levinas. Ya que a sus o0jos, este tltimo en la biisqueda del ‘otro’
pierde la ipseidad e identidad caracteristicas de la nocién de persona, que ha de autoposeerse
antes de la donacién y la deuda en las que tanto énfasis hace Levinas. Ricoeur no toma de
Levinas su parte ‘deconstructiva’. Al contrario, insiste en que nociones como la de huella de-
ben tomarse analégicamente y no suponer una diferencia absoluta ni el descrédito de la on-
tologia”. Estas ideas pueden confrontarse en Tiempo y narracion, 111, op. cit., p. 837 y ss.

4 Paul Ricoeur, Tiempo y narracion, 111, op. cit., p. 802.

15 Cfr. Diccionario de la lengua espafiola, 22a. edicion, Madrid, Real Academia Espariola,
2001, p. 1235.

16 Paul Ricoeur, Tiempo y narracion, 11, op. cit., p. 807.

Estudios de Historia Moderna y Contemporanea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.



LA RECONFIGURACION DEL TIEMPO 111

paso, el pasado se hunde detras de mi: ha pasado por ahi. La para-
doja estd justamente ahi: el paso ya no es, pero la huella si."”

Del reconocimiento de dicha paradoja surge una pregunta fun-
damental: ;qué hace posible la unién de presencia y ausencia, de
pasado y presente, en un mismo fenémeno? Detengdmonos en esta
pregunta. Los hombres del pasado, los que han muerto, son los que
a través de sus obras han dejado las marcas que la historia busca
interpretar. Pero este pasado al que estos hombres y sus obras per-
tenecen sélo es accesible a través de la presencia, esto es, de la ac-
tualidad de dichas sefiales. En este punto, Ricoeur recurre a lo
sefialado por Heidegger en Ser y tiempo a propdsito de la relacion
esencial de la historia con el pasado y lo que debe comprenderse
por éste:

Sea como fuere —dice Heidegger—, lo histérico en cuanto pasado es
comprendido siempre en una relacién de eficacia —positiva o privati-
va— con respecto al “presente”, en el sentido de lo que es real “ahora”
y “hoy”. El “pasado” tiene entonces una curiosa duplicidad de senti-
do. Lo pasado pertenece irrevocablemente al tiempo anterior; pertene-
ci6 a los acontecimientos de ese entonces y puede, sin embargo,
todavia “ahora” estar-ahi, como lo estan, por ejemplo, los restos de un

£

templo griego. Con él, un “trozo del pasado” estd “presente” atin.'®

Pensemos en la cita de Ser y tiempo. La realidad del vestigio o de
la marca consiste en estar presente, “ahora”, “hoy”, pero como sefial
o recuerdo de algo pasado. El pasado asi comprendido guarda este
doble sentido al que ya hemos hecho alusién: el de hecho concluido
y el de repercusion y, por ende, presencia en el ahora. De tal forma,
aquello que consideramos “pasado” no lo es porque haya desapa-
recido definitivamente. Si pensamos, por ejemplo, en un templo
griego: todavia “estd ahi” y, sin embargo, no forma parte de nuestro
presente, es “pasado”. Y decimos, “no forma parte de nuestro pre-
sente” porque no constituye parte de nuestro mundo, no porque no
forme parte del entorno o del paisaje, sino porque no es parte de
nuestro mundo cotidiano, inmediato y significativo. El templo grie-
go, la casa o la vasija pueden seguir estando presentes, en uso o en

7 Ibidem, p. 807.

18 Martin Heidegger, Ser y tiempo, traduccién de Jorge Eduardo Rivera, Santiago de
Chile, Editorial Universitaria, 2002, p. 395. (Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tubinga, Max
Niemeyer Verlag, 2001).

Estudios de Historia Moderna y Contemporanea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.



112 PILAR GILARDI

desuso, pero lo que en definitiva ya no estd es el “mundo”, esto es,
el contexto al cual pertenecian.”” Es ese mundo, ese entramado de
significados el que ha desaparecido y que hace que ese ente deter-
minado sea considerado como “pasado”.

La historia, dice Ricoeur, es un conocimiento por huellas; en ella
se hace patente un pasado acabado que, sin embargo, permanece
preservado en sus vestigios. En cierto sentido, el vestigio sugiere la
idea de un soporte mas resistente, mas duradero que la actividad
transitoria de los hombres: sus obras sobreviven a su actividad pre-
cisamente porque los hombres han trabajado, confiado su obra a la
piedra, al hueso, a las tablillas de barro cocido, al papiro, al papel,
a la barra magnética, a la memoria de la computadora. De tal for-
ma podemos decir que los hombres pasan, pero sus obras perma-
necen. Sus obras, sefiala Ricoeur, sobreviven en cuanto cosas entre
las cosas.?

La concepcién del conocimiento histérico como conocimiento a
través de huellas, marcas o vestigios indica su caracter causal; en
efecto, el proceder del historiador se entiende como un modo de
establecer una relacién de causa a efecto entre la cosa que deja la
marca y la marcada. En este sentido:

La huella es un efecto-signo. [...] seguir una huella es razonar en tér-
minos de causalidad a lo largo de la cadena de las operaciones consti-
tutivas de la accion de pasar por alli; por otra, es remontar de la marca
a la cosa que ha dejado la marca; es aislar, entre todas las cadenas
causales posibles, aquellas que, ademads, transmiten la significancia
propia de la relacién del vestigio con el paso.”

La huella conservada y no abandonada se convierte en docu-
mento datado.” Constituye asi el elemento fundamental del que se

19 El fenémeno del “mundo” reviste una importancia fundamental en la obra heidegge-
riana. Con dicha nocién el pensador alemén no refiere a lo que comtinmente podemos enten-
der por mundo, esto es, el globo terrdqueo, el planeta, o el conjunto de los entes. “Mundo”
mienta, por un lado, el horizonte desde el cual es posible la comparecencia de lo ente y, por el
otro, la red significativa en la que ya siempre nos encontramos y en la cual nos son dadas las
cosas. Con esta idea se pone de manifiesto la condicion respectiva de todo lo que es: todo esta
“conectado”, dice relacién con algo, y en esto reside su caracter significativo. Cfr. Martin
Heidegger, Ser y tiempo, op. cit., capitulo tercero, p. 91-139, dedicado a la cuestién de la mun-
daneidad del mundo.

20 Cfr. Paul Ricoeur, Tiempo y narracion, 111, op. cit., p. 808.

2! Ibidem, p. 808-809.

2 Ibidem, p. 809.

Estudios de Historia Moderna y Contemporanea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.



LA RECONFIGURACION DEL TIEMPO 113

vale el historiador en su trabajo de reconfiguracién del tiempo y
pone en evidencia la relacién de dicho saber con un pasado que,
siéndolo, se manifiesta en el presente. De tal forma el conocimiento
historiogréfico, elaborado a partir de documentos y archivos, es ex-
presion, tal y como lo mencionamos mas arriba, de una temporali-
dad que puede explicarse en términos lineales y causales, pero que
descansa en una temporalidad mas originaria en la que pasado, pre-
sente y futuro se co-implican y se dicen de manera simultdnea. En
este punto Ricoeur vuelve a Heidegger y sefiala la restitucion de la
tiliacién entre estos tres modos del tiempo hecha por el fil6sofo ale-
man en su nocion de temporalidad.” Los restos del pasado, con su
caracter de utensilio, constituyen el ejemplo tipico de la mundanei-
dad-histdrica: son, en efecto, los restos los que parecen ser portado-
res de la significaciéon de “pasado”. Pero de un “pasado que sélo
puede comprenderse en su relacién con el presente y el futuro.*

Ahora bien, aunque el fenémeno de la huella descansa en una
nocion de tiempo “sincrénico”, que podriamos denominar con Hei-
degger mas originario, para la préactica histérica lo fundamental esta
en su cardcter “diacrénico”; en este sentido, el tiempo de la huella,
dice Ricoeur, es homogéneo del tiempo del calendario.”

El historiador no se cuestiona su quehacer historiogréfico al
construir signos en forma de huellas. Pretende situarse en la huella
del pasado tal como fue precisamente. Pero lo que la huella signifi-
ca es un problema, no del historiador erudito, sino del historiador
filésofo.

A través del anélisis que siguiendo a Ricoeur hemos llevado a
cabo del calendario y de los conceptos de “generacién” y de “hue-
lla”, podemos afirmar que el saber histérico, al constituirse, debe
dar por sentada cierta nocién de tiempo (sincrénico) y echar mano
de otra (tiempo diacrénico) que ayude a presentar, explicar y des-
cribir los acontecimientos tal y como sucedieron. Ninguno de los
instrumentos de pensamiento que hemos analizado puede reducir-
se del todo a una concepcién homogénea del tiempo; al profundizar

2 Ibidem, p. 863. “Como hemos aprendido de la fenomenologia, y en particular de la de
Heidegger, el pasado separado de la dialéctica entre futuro, pasado y presente sigue siendo
una abstraccién. Por eso, el capitulo que terminamos apenas constituye un intento para pen-
sar mejor lo que sigue siendo enigmatico en el caracter pasado del pasado en cuanto tal.”

2 Ibidem, p. 811.

= Idem.

Estudios de Historia Moderna y Contemporanea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.



114 PILAR GILARDI

en la naturaleza de cada uno de ellos, se deja ver una complejidad
mayor que, sin embargo, debe ser ignorada si el saber histérico
pretende “avanzar”. En este sentido, el tiempo de la historiografia
oculta las aporias propias del tiempo mismo. Las oculta en virtud
de su insercion en la gran cronologia del universo.?® En la medida
en que a ella no compete la exploracién de los rasgos no lineales del
tiempo, en ella se lleva a cabo una neutralizacién del tiempo.

Por el contrario, en la medida en que en el relato de ficcién el
tiempo es liberado de los vinculos que exigen transferirlo al tiempo
del universo, las aporias se agudizan y se hacen patentes, pero no
con el afdn de resolverse filosoficamente, sino solo de mostrarse. La
ficcién, es asi, capaz de mostrar la complejidad intrinseca del fené-
meno del tiempo de un modo que a la historia le seria vedado. De
esta manera, a 0jos de Ricoeur, al tiempo histdrico le son inherentes
ciertas restricciones respecto del tiempo fenomenolégico que se li-
beran en la ficcién. En este sentido, podemos decir que existe una
importante disimetria entre las soluciones aportadas por la historia
y la ficcién respecto de las aporias del tiempo.

En efecto, el tiempo histérico consiste en una conciliacién apa-
ciguadora, que tiende a despojar las aporias de su fuerza incisiva,
incluso a hacerlas desaparecer en la no pertenencia o en la insigni-
ficancia. La ficcion, en cambio, reaviva estas aporias.”

BIBLIOGRAFIA

DOSSE, Frangois, Paul Ricoeur-Michel de Certeau. La historia: entre el decir y
el hacer, traduccion de Heber Cardoso, Buenos Aires, Nueva Vision,
2009.

Diccionario de la lengua espafiola, 2a. edicién, Madrid, Real Academia Espa-
fiola, 2001.

HEIDEGGER, Martin, Ser y tiempo, traducciéon de Jorge Eduardo Rivera,
Santiago de Chile, Editorial Universitaria, 2002.

% Cfr. Ibidem, p. 824.

% Paul Ricoeur, Tiempo y narracion, I1I, op. cit., p. 832. Y sin embargo, paginas mds ade-
lante, Ricoeur dedica un capitulo entero a la relacién y posible confluencia entre historia y
ficcién. El capitulo lleva por titulo: “El entrelazamiento de la historia y la ficcién”. Creemos
que esta cuestién, sumamente interesante, merecerfa un trabajo aparte. Cfr. op. cit., p. 901-
917.

Estudios de Historia Moderna y Contemporanea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.



LA RECONFIGURACION DEL TIEMPO 115

—, Sein und Zeit, Tubinga, Max Niemeyer Verlag, 2001.

, Tiempo e historia, traduccion de Jestis Adrian Escudero, Madrid,
Minima Trotta, 2009.

, El concepto de tiempo, traduccion de Ratl Gabas Pallas y Jesus
Adrian Escudero, Madrid, Minima Trotta, 2006.

MARTINEZ MARZOA, Felipe, Heidegger y su tiempo, Madrid, Akal, 1999.

RICOEUR, Paul, Tiempo y narracion, 1. Configuracion del tiempo, traduccion
de Agustin Neira, México, Siglo XXI, 2007.

, Tiempo y narracién, I11. EIl tiempo narrado, traduccién de Agustin
Neira, México, Siglo XXI, 2007.

, Temps et récit, 1. L'intrigue et le récit historique, Paris, Seuil, 1997.
, Temps et récit, 3. Le temps raconté, Paris, Seuil, 1997.
, La mémoire, I’histoire, ["'oubli, Paris, Seuil, 2000.

—, Lamemoria, la historia y el olvido, Madrid, Trotta, 2003.

Estudios de Historia Moderna y Contemporanea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.





