
estudios de historia moderna y contemporánea de méxico/issn 0185-2620, n. 41, enero-junio 2011

LA RECONFIGURACIÓN DEL TIEMPO 
EN LA NARRACIÓN HISTORIOGRÁFICA  

SEGÚN PAUL RICOEUR
The reconfiguration of time 

in historiographic narration by Paul Ricoeur

Pilar Gilardi

Pilar Gilardi, mexicana, realizó estudios de maestría en Filosofía en la Universidad de 
París I, Sorbona. Es doctora en Filosofía por la Facultad de Filosofía y Letras de la unam. 
Imparte el seminario sobre fenomenología y hermenéutica en la Universidad Panamericana 
y ha sido profesora del Posgrado de Filosofía de la Facultad de Filosofía y Letras de la 
unam. Actualmente realiza un posdoctorado en el Instituto de Investigaciones Históricas 
de la unam con el proyecto: “La relación de memoria e historia en la fenomenología herme-
néutica de Heidegger a Ricoeur” que forma parte del seminario Historia y Memoria Nacio-
nales dirigido por la doctora Virginia Guedea. Entre sus publicaciones destacan 
“Prolegómenos a la cuestión de la técnica: la técnica como culminación de la metafísica de 
la presencia”, en Ángel Xolocotzi y Célida Godina (coords.), La técnica: ¿orden o desmesura?; 
“Verdad práctica y verdad afectiva”, en Ángel Xolocotzi y Ricardo Gibu (coords.), Actuali-
dad hermenéutica de la prudencia, y “La posibilidad de la metafísica y el lugar de la afectivi-
dad en dicha posibilidad”, Revista de Filosofía La Lámpara de Diógenes (buap, abril 2009). Su 
correo electrónico es: pilargilardi@hotmail.com.

Resumen: Este artículo aborda la cuestión del 
tiempo histórico en el pensamiento de Paul Ri-
coeur, en particular dentro del horizonte de 
Tiempo y narración. A partir de este momento se 
hace patente, a ojos del filósofo francés, la ne-
cesidad de abordar la cuestión del tiempo en 
general y del tiempo histórico en particular a tra-
vés de la narración. Así el tiempo se configura a 
partir de tres fenómenos fundamentales en el 
quehacer historiográfico en los que el autor se 
detendrá: el calendario, la generación y la hue-
lla. Este análisis del tiempo propiamente históri-
co obliga a distinguirlo del tiempo configurado 
en la narración característica de la ficción, res-
pecto de la cual el autor mostrará sus diferen-
cias y posibles confluencias.

Palabras clave: tiempo, historia, narración, ca-
lendario, generación, huella, ficción.

Abstract: This article seeks to deal with the issue 
of historical time in the thinking of Paul Ricoeur, 
particularly within the horizon of Time and narra-
tion. From this point onwards the French phi-
losopher realizes the need to deal with the issue 
of time in general and historical time in particular 
through narration. So time is configured through 
three fundamental phenomena in the historical 
work on which the author will focus: calendar, 
generation and traces. This analysis of historical 
time forces one to distinguish it from the time 
configured in the narration characteristic of fic-
tion, regarding which the author will show his 
differences and possible confluences.

Key words: time, history, narration, calendar, 
generation, traces, fiction.

Una de las tesis fundamentales del pensamiento del filósofo francés 
Paul Ricoeur es aquella que afirma que sólo a través de la narración 
el tiempo se convierte en tiempo humano; de la misma manera, la 

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.

Est.Hist.MyCM, vol. 41_FINAL.ind103   103 09/06/2011   12:22:03 p.m.



104 pilar gilardi

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.

narración sólo recibe su significado a través del tiempo.� El vínculo 
que el pensador francés establece entre tiempo y narración —título de 
una de sus principales obras— constituye la plataforma desde la 
cual han de comprenderse las cuestiones que Ricoeur va planteando 
a lo largo de su filosofía.� Es importante enfatizarlo: no es que por 
un lado se aborde la cuestión del tiempo y como añadidura se pro-
blematice el fenómeno de la narración, sino que ambos fenómenos 
se presentan simultáneamente. Dicho de otra manera: la única for-
ma de acercarse a la cuestión del tiempo, según Ricoeur, es a través 
de la narración, ésta constituye el lugar desde el cual es posible 
plantear la pregunta por el tiempo. 

La narración se erige como el guardián del tiempo. En aquélla 
el tiempo es reconfigurado, es decir, se hace asequible en su propia 
constitución. Para el análisis de la íntima relación que existe entre 
ambos fenómenos, Ricoeur se vale de dos tipos fundamentales de 
narración: la histórica y la ficción. En cada una el tiempo se muestra 
de manera distinta. Nosotros nos detendremos en el modo de re-
configuración del tiempo en la historia. Así, podremos responder 
las siguientes preguntas: ¿en qué consiste el tiempo propiamente 
histórico? O mejor, ¿cuál es el tiempo de la historia?

Antes de seguir, es preciso aclarar el marco de nuestro estudio 
señalando el sentido del término “historia” al que Ricoeur se refiere. 
En efecto, la “historia” aquí abordada tiene que ver más con lo que 
comprendemos por “historiografía” o saber histórico que con una 
concepción historicista u ontológica. Esta última participa como telón 
de fondo y en esta medida no es completamente ajena, pero lo que 
interesa a Ricoeur es exponer el fenómeno en el que se muestre de 
forma privilegiada el tiempo, y éste, como dijimos antes, es la narra-
ción. Por ello, en sentido estricto, habría que decir que la pregunta 

� Cfr. Paul Ricoeur, Tiempo y narración, i. Configuración del tiempo, traducción de Agustín 
Neira, México, Siglo XXI, 2007: “Veo en las tramas que inventamos el medio privilegiado por 
el que re-configuramos nuestra experiencia temporal confusa, informe y, en límite, muda”, 
p. 34. También: “el tiempo se hace tiempo humano en cuanto se articula de modo narrativo; 
a su vez, la narración es significativa en la medida en que describe los rasgos de la experien-
cia temporal”, p. 39 (Temps et récit, 1. L’intrigue et le récit historique, París, Seuil, 1997).

� Es importante mencionar que la relación tiempo y narración como plataforma del 
pensamiento ricoeuriano pertenece al segundo momento de su trayectoria como pensador. 
Antes de Tiempo y narración y La metáfora viva, aún no aparece este vínculo que posterior-
mente, en su etapa propiamente hermenéutica, será decisivo. Quiero agradecer al profesor 
Vicente de Haro la pertinencia y agudeza de sus comentarios a lo largo de la elaboración de 
este trabajo.

Est.Hist.MyCM, vol. 41_FINAL.ind104   104 09/06/2011   12:22:03 p.m.



105la reconfiguración del tiempo

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.

ontológica, o por el modo de ser de lo histórico, debe buscarse en el 
modo en que el saber histórico, como narración, es reconfigurado.

La historia es un modo de reconfiguración del tiempo, pero, 
¿cómo se lleva a cabo esta refiguración del tiempo por parte de la 
historia? En el tercer volumen de Tiempo y narración Ricoeur nos 
dice que dicha reconfiguración del tiempo se lleva a cabo mediante 
el uso de ciertos instrumentos de pensamiento, como el calendario, 
y de ciertas nociones, como la idea de “generación”, además del uso 
de archivos y documentos que nos llevan a la reflexión de una no-
ción fundamental: la huella. El empleo de tales instrumentos de 
pensamiento no es accidental ni azaroso sino que ellos revelan la 
naturaleza del tiempo histórico. Detengámonos en lo propio de cada 
uno de estos medios de los que se vale la historia y a través de los 
cuales se hace explícita su constitución.

El primero de ellos es el calendario. A propósito de éste, dice 
Ricoeur: “Es puente tendido por la práctica histórica entre el tiempo 
vivido y el tiempo cósmico”.� En este sentido, constituye un tiempo 
“intermedio”. Su carácter de “puente” consiste en unir, a través de 
la representación histórica, el tiempo que vivimos con el tiempo que 
podemos denominar cósmico, esto es, del universo o de la natura-
leza.� El calendario puede definirse como un sistema de representa-
ción en unidades de medida que constituyen los días, las semanas, 
los meses y los años. Este sistema de representación manifiesta la 
necesidad de objetivar el tiempo que, de un modo u otro, tienen 
todas las formas de cultura. Objetivar el tiempo significa poder 
“presentarlo” como un continuo susceptible de ser medido y divi-
dido en unidades precisas. La vida de las sociedades exige esta 
medición; por ello el calendario es expresión de un tiempo sociali-
zado y compartible. Expresa el ritmo de la actividad colectiva y 
garantiza su regularidad.�

Esta regularidad sólo puede lograrse a través de una concepción 
lineal del tiempo. La elaboración del calendario es un sistema de 

� Ibidem, p. 784.
� Cfr. François Dosse, Paul Ricoeur-Michel de Certeau. La historia: entre el decir y el hacer, 

traducción de Heber Cardoso, Buenos Aires, Nueva Visión, 2009: “El tiempo del calendario 
se acerca al tiempo físico por la posibilidad de ser medido y recibe aportes del tiempo viven-
ciado. El tiempo del calendario ‘cosmologiza el tiempo vivenciado’ y ‘humaniza el tiempo 
cósmico’ ”, p. 40.

� Cfr. Paul Ricoeur, Tiempo y narración, iii. El tiempo narrado, traducción de Agustín Neira, 
México, Siglo XXI, 2006, p. 787 (Temps et récit, 3. Le temps raconté, París, Seuil, 1997).

Est.Hist.MyCM, vol. 41_FINAL.ind105   105 09/06/2011   12:22:03 p.m.



106 pilar gilardi

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.

representación que supone esta linealidad. En efecto, la posibilidad 
de medir el tiempo implica su consideración como un continúo en 
el que es posible trazar y ubicar determinados momentos. Lo propio 
de este continuo es su carácter secuencial y repetitivo. Su carácter 
homogéneo hace posible la medición en segmentos iguales.�

El tiempo del calendario, que se funda en el tiempo cósmico o 
tiempo de la naturaleza, se construye sobre la idea de una tempora-
lidad secuencial y por ende causal. Así comprendido, el tiempo im-
plica una secuencia, esto es, una sucesión ordenada, una serie en la 
que se pueden medir, localizar y prever ciertos eventos que guardan 
entre sí determinada relación. Es importante reparar en los términos 
sucesión, serie, orden, relación de eventos, porque todos ellos suponen 
esta idea de linealidad y continuidad sobre la que se edifica el tiem-
po de la ciencia histórica. Para poder ordenar, explicar y describir los 
acontecimientos, la historia necesita de esta noción de tiempo que 
hace posible hablar de recurrencia, periodicidad y regularidad.

Sin embargo, es preciso señalar que este tiempo configurado en 
la ciencia histórica y compartido con las ciencias naturales no es 
idéntico. Las ideas de sucesión, repetición, relación y causa son 
mucho más complejas en el ámbito de la historia que en el de las 
ciencias naturales. Esta complejidad obedece a su objeto: mientras 
que las ciencias naturales basan su conocimiento en las matemáti-
cas, esto es, en el ámbito de lo necesario, la historia versa sobre el 
comportamiento humano; por ende, tiene que ver con lo que pudo 
haber sido de otra manera.

Ahora bien, según Ricoeur el tiempo del calendario se establece 
a partir de tres elementos: un acontecimiento fundador, un eje de re-
ferencia que hace posible recorrer el tiempo y un repertorio de 
unidades. En efecto, el calendario se instituye a partir del reconoci-
miento de un momento fundador, Ricoeur lo denomina momento 
axial. Éste es considerado el eje a partir del cual todos los eventos y 

� A propósito de la consideración del tiempo lineal o como un continuo ilimitado, véase 
Felipe Martínez Marzoa, Heidegger y su tiempo, Madrid, Akal, 1999: “Esto se expresa en el 
carácter básico que tienen precisamente las nociones de continuo ilimitado, llámese ‘el tiem-
po’ o con otros nombres o incluso con ninguno; decimos ‘ilimitado’ en el sentido de que 
cualquier límite (cualquier corte) es en principio igualmente válido (y, por tanto, igualmente 
arbitrario) que cualquier otro; y decimos que ese tipo de noción tiene carácter ‘básico’ que-
riendo con ello decir que cualquier límite o trecho o distancia (por lo tanto cualquier conte-
nido, cualquier cosa) es entendido como delimitación advenida sobre la base del continuo de 
suyo ilimitado”, p. 12.

Est.Hist.MyCM, vol. 41_FINAL.ind106   106 09/06/2011   12:22:03 p.m.



107la reconfiguración del tiempo

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.

circunstancias deben ser interpretados y con base en él se define el 
repertorio de unidades de medida que lo constituyen.

Además del calendario, Ricoeur menciona la importancia del 
concepto de generación en la reconfiguración del tiempo por parte 
de la historia.� Como veremos a continuación, esta noción también 
descansa sobre una idea de tiempo lineal, sin embargo es de mayor 
complejidad que la noción de calendario. Es cierto que para los 
propósitos de la historia no es suficiente lo que la biología compren-
de con dicho término, esto es, la simple acción o efecto de generar o 
producir un efecto, tampoco se reduce a la mera sucesión de des-
cendientes en lo que podríamos considerar una línea recta. Los ci-
clos que la biología establece no corresponden necesariamente a los 
ciclos históricos o sociales. El tema de las “generaciones” en el ám-
bito de lo histórico es mucho más complejo.

Para abordar dicha cuestión, Ricoeur acude a Dilthey. Éste con-
sidera que el concepto de generación es un fenómeno intermedio 
entre lo que él considera el tiempo “exterior” del calendario y el 
tiempo “interior” de la vida psíquica. Es “intermedio” porque en 
efecto, no se identifica por completo con el tiempo del calendario 
que se adecua con lo que denominamos tiempo “exterior” o tiempo 
“cósmico” y que transcurre con independencia del sujeto, pero tam-
poco se trata de un tiempo meramente “interior” ya que no se reduce 
ni puede explicarse únicamente a partir de fenómenos psicológicos. 
En el concepto de generación claramente se unen, por un lado, el 
ámbito de lo biológico, esto es, la idea rudimentaria de la sustitu-
ción de los vivos que vienen a ocupar el lugar de los muertos y, por 
el otro, el ámbito de lo histórico y lo social.

La idea de generación, recurso remoto de la filosofía de la historia 
—también Kant hace uso del término en sus reflexiones sobre filoso-
fía de la historia�—, pone de manifiesto una cuestión fundamental 
que impide simplificar el fenómeno. En efecto, se puede hablar de 
generación en términos cuantitativos, pero, ¿qué es lo que determina 

� Cfr. François Dosse, op. cit.: “La noción de generación, convertida hoy, después de los 
trabajos de Jean-François Sirinelli, en categoría de análisis esencial, era considerada por 
Ricoeur como una mediación mayor de la práctica histórica que también permite, como lo 
demostró Dilthey, encarnar esta conexión entre el tiempo público y el privado. La noción 
de generación permite comprobar la deuda, más allá de la finitud de la existencia, más allá de 
la muerte que separa a los ancestros de los contemporáneos”, p. 40.

� Cfr. I. Kant, Idea de una historia universal en sentido cosmopolita (segundo y tercer princi-
pio) (1784), Comienzo presunto de la historia humana (1786), El fin de todas las cosas (1794).

Est.Hist.MyCM, vol. 41_FINAL.ind107   107 09/06/2011   12:22:03 p.m.



108 pilar gilardi

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.

esta “medida”? En la historia, evidentemente, ser parte de una gene-
ración no significa única y primordialmente compartir una misma 
edad, sino un modo de estar en el mundo. En este sentido, lo que 
define y diferencia a una generación de otra está determinado por un 
horizonte de sentido que conforma este compartir un mundo.

Para comprender la complejidad de este fenómeno, fundamen-
tal en el ámbito de la historia, es importante señalar que el concep-
to de generación lleva implícita una doble consideración: la de 
sucesión y la de pertenencia. “Sucesión” indica continuación, des-
cendencia, implica también sustitución. Por ello al concepto de gene-
ración se aúnan los conceptos de los contemporáneos, predecesores 
y sucesores.

Los contemporáneos, esto es, los que pertenecen a una “misma 
generación”, en un sentido son los que han estado expuestos a las 
mismas influencias, marcados por los mismos acontecimientos y los 
mismos cambios. […] esta pertenencia forma un “todo”, en el que 
se combinan una experiencia y una orientación común.� Sin embar-
go, es importante notar que no todos los contemporáneos están 
sometidos a las mismas influencias y no ejercen la misma influencia. 
Por ello señala Ricoeur: “Otros autores han subrayado cuán poco 
contemporáneos entre sí son los individuos que pertenecen al mis-
mo periodo de edad y, en cambio, individuos de diversa edad pue-
den tener en común los mismos ideales. Karl Mannheim encuentra 
en Pinter, historiador del arte, la noción de no-simultaneidad de lo 
simultáneo”.10

El reconocimiento que hace Karl Mannheim del carácter no si-
multáneo de lo simultáneo pone de manifiesto la imposibilidad de 
reducir el fenómeno generacional a una noción lineal y homogénea 
del tiempo. De esta manera se hace patente una cuestión extrema-
mente compleja propia del tiempo que hemos denominado históri-
co y sobre la que volveremos al final de nuestro trabajo. En efecto, 
por un lado hay que decir que la historia como ciencia está obligada 
a presentar y ordenar determinados acontecimientos. Pero por otro 
lado, hay que decir que esta diacronía que presenta y ordena supo-
ne un orden anterior, un tiempo ontológicamente previo que no se hace 
presente, y no es explicable en términos de mera sucesión sino de 

 �  Paul Ricoeur, Tiempo y narración, iii, op. cit., p. 793-794.
10 Ibidem, p. 795.

Est.Hist.MyCM, vol. 41_FINAL.ind108   108 09/06/2011   12:22:03 p.m.



109la reconfiguración del tiempo

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.

sentido. Este tiempo es definible en términos sincrónicos y no dia-
crónicos, y sólo desde éste pueden explicarse fenómenos como lo no 
simultáneo de lo simultáneo.

Ahora bien, el concepto de “sucesión” propio del fenómeno 
generacional pone en evidencia el problema de la posible continui-
dad en la historia, continuidad que, a ojos de muchos historiadores, 
es crucial ya que en ella se juega la posibilidad de unidad de la cien-
cia histórica. Dicha cuestión la explica Ricoeur, una vez más si-
guiendo a Mannheim, como un “encadenamiento” derivado del 
cruce entre la transmisión de la experiencia y la apertura de nuevas 
posibilidades, esto es: 

como la llegada, incesante, de nuevos portadores de cultura, y la par-
tida, continua, de otros portadores de cultura —dos rasgos que, con-
siderados juntos, crean las condiciones de una compensación entre 
rejuvenecimiento y envejecimiento—; […] la estratificación de dos 
grupos de edades en un mismo momento —la compensación entre 
rejuvenecimiento y envejecimiento se opera, en cada corte transversal 
realizado en la duración, gracias a la longevidad media de los vivos—. 
Un nuevo concepto, un concepto durativo de generación deriva de 
esta combinación entre sustitución (sucesiva) y estratificación (simul-
tánea).11

La experiencia del mundo así distribuida descansa en una co-
munidad tanto de tiempo como de espacio. Sobre esta simultaneidad 
de dos flujos distintos de conciencia se edifica la contemporanei- 
dad que se extiende mucho más allá del campo de las relaciones 
interpersonales, garantizadas en el cara-a-cara.12

Al uso del calendario y al concepto de generación utilizados por 
el historiador, Ricoeur agrega el de los archivos y los documentos, 
instancias que deben comprenderse a partir de una noción funda-
mental: la huella.13

11 Paul Ricoeur, Tiempo y narración, iii, op. cit., p. 795.
12 Cfr. ibidem, p. 797.
13 François Dosse en su libro Paul Ricoeur-Michel de Certeau. La historia: entre el decir y el 

hacer afirma: “Ricoeur toma la noción de huella de Emmanuel Levinas en tanto perturbación 
de un orden significante que no hace aparecer nada. Pero también lo inscribe en su lugar 
histórico. Esta noción era utilizada en la tradición histórica desde hacía ya mucho tiempo, 
puesto que se la encuentra tanto en Seignobos como en Marc Bloch. Esta concepción de 
una ciencia histórica por indicios corresponde a su pareja referencial, en una ambivalen-
cia que resiste a la clausura del sentido, pues el vestigio se halla sumergido en el presente 

Est.Hist.MyCM, vol. 41_FINAL.ind109   109 09/06/2011   12:22:03 p.m.



110 pilar gilardi

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.

A ojos del filósofo francés el fenómeno de la huella constituye el 
requisito de todas las producciones de la práctica histórica.14 Pero, 
en sentido estricto, ¿qué significa dejar una huella? El diccionario 
nos dice: “Vestigio o señal que un hombre o un animal ha dejado en 
el lugar por donde ha pasado. En general toda marca dejada por 
una cosa”.15

El fenómeno de la huella pone de manifiesto una paradoja esen-
cial para la naturaleza de la práctica histórica: ella misma supone la 
presencia de una ausencia. A propósito de esto dice Ricoeur: 

La huella es visible aquí y ahora, como vestigio, como marca. Hay 
huella porque antes un hombre —un animal— ha pasado por ahí; una 
cosa ha actuado. En el uso mismo de la lengua, el vestigio, la marca, 
indican el pasado del paso, la anterioridad de la holladura, del surco, 
sin mostrar, sin revelar, lo que ha pasado por allí. Se observará la feliz 
homonimia entre ‘haber pasado’, en el sentido de haber pasado a cier-
to lugar, y “haber pasado” en el sentido de transcurrido.16 

En efecto, en la huella se hace patente un doble sentido de “pa-
sado”: como paso, en el sentido de la marca que queda impresa al 
andar, y como la acción misma de pasar o transcurrir. Este doble 
sentido de pasado que se manifiesta en el fenómeno de la huella 
recuerda a Ricoeur lo dicho por san Agustín a propósito del tiempo 
en sus Confesiones. En éstas lo describe como “paso”: el presente 
como tránsito activo y como transición pasiva. Una vez realizado el 

y se encuentra, al mismo tiempo, siendo el soporte de un significado que ya no está allí. Esta 
noción de indicio, al mismo tiempo ideal y material, es en la actualidad el resorte esencial del 
gran fresco dirigido por Pierre Nora, los Lugares de la memoria. Es también ese lazo inefable 
que vincula al pasado con un presente que se ha convertido en una pesada categoría en la 
reconfiguración del tiempo por intermedio de sus indicios memoriales”, p. 41. Ahora bien, 
es cierto que Levinas está presente en Ricoeur a través de la noción de huella, sin embargo 
nos parece oportuno mencionar el comentario del profesor Vicente de Haro al respecto: “Ri-
coeur realizó críticas puntuales a Levinas en el texto De otro modo, que es un comentario críti-
co a De otro modo de ser o más allá de la esencia, y Sí mismo como otro, donde insiste en recuperar 
la analogía y distanciarse de Levinas. Ya que a sus ojos, este último en la búsqueda del ‘otro’ 
pierde la ipseidad e identidad características de la noción de persona, que ha de autoposeerse 
antes de la donación y la deuda en las que tanto énfasis hace Levinas. Ricoeur no toma de 
Levinas su parte ‘deconstructiva’. Al contrario, insiste en que nociones como la de huella de-
ben tomarse analógicamente y no suponer una diferencia absoluta ni el descrédito de la on-
tología”. Estas ideas pueden confrontarse en Tiempo y narración, iii, op. cit., p. 837 y ss.

14 Paul Ricoeur, Tiempo y narración, iii, op. cit., p. 802. 
15 Cfr. Diccionario de la lengua española, 22a. edición, Madrid, Real Academia Española, 

2001, p. 1235.
16 Paul Ricoeur, Tiempo y narración, iii, op. cit., p. 807.

Est.Hist.MyCM, vol. 41_FINAL.ind110   110 09/06/2011   12:22:03 p.m.



111la reconfiguración del tiempo

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.

paso, el pasado se hunde detrás de mí: ha pasado por ahí. La para-
doja está justamente ahí: el paso ya no es, pero la huella sí.17

Del reconocimiento de dicha paradoja surge una pregunta fun-
damental: ¿qué hace posible la unión de presencia y ausencia, de 
pasado y presente, en un mismo fenómeno? Detengámonos en esta 
pregunta. Los hombres del pasado, los que han muerto, son los que 
a través de sus obras han dejado las marcas que la historia busca 
interpretar. Pero este pasado al que estos hombres y sus obras per-
tenecen sólo es accesible a través de la presencia, esto es, de la ac-
tualidad de dichas señales. En este punto, Ricoeur recurre a lo 
señalado por Heidegger en Ser y tiempo a propósito de la relación 
esencial de la historia con el pasado y lo que debe comprenderse 
por éste: 

Sea como fuere —dice Heidegger—, lo histórico en cuanto pasado es 
comprendido siempre en una relación de eficacia —positiva o privati-
va— con respecto al “presente”, en el sentido de lo que es real “ahora” 
y “hoy”. El “pasado” tiene entonces una curiosa duplicidad de senti-
do. Lo pasado pertenece irrevocablemente al tiempo anterior; pertene-
ció a los acontecimientos de ese entonces y puede, sin embargo, 
todavía “ahora” estar-ahí, como lo están, por ejemplo, los restos de un 
templo griego. Con él, un “trozo del pasado” está “presente” aún.18

Pensemos en la cita de Ser y tiempo. La realidad del vestigio o de 
la marca consiste en estar presente, “ahora”, “hoy”, pero como señal 
o recuerdo de algo pasado. El pasado así comprendido guarda este 
doble sentido al que ya hemos hecho alusión: el de hecho concluido 
y el de repercusión y, por ende, presencia en el ahora. De tal forma, 
aquello que consideramos “pasado” no lo es porque haya desapa-
recido definitivamente. Si pensamos, por ejemplo, en un templo 
griego: todavía “está ahí” y, sin embargo, no forma parte de nuestro 
presente, es “pasado”. Y decimos, “no forma parte de nuestro pre-
sente” porque no constituye parte de nuestro mundo, no porque no 
forme parte del entorno o del paisaje, sino porque no es parte de 
nuestro mundo cotidiano, inmediato y significativo. El templo grie-
go, la casa o la vasija pueden seguir estando presentes, en uso o en 

17 Ibidem, p. 807.
18 Martin Heidegger, Ser y tiempo, traducción de Jorge Eduardo Rivera, Santiago de 

Chile, Editorial Universitaria, 2002, p. 395. (Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tubinga, Max 
Niemeyer Verlag, 2001).

Est.Hist.MyCM, vol. 41_FINAL.ind111   111 09/06/2011   12:22:03 p.m.



112 pilar gilardi

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.

desuso, pero lo que en definitiva ya no está es el “mundo”, esto es, 
el contexto al cual pertenecían.19 Es ese mundo, ese entramado de 
significados el que ha desaparecido y que hace que ese ente deter-
minado sea considerado como “pasado”.

La historia, dice Ricoeur, es un conocimiento por huellas; en ella 
se hace patente un pasado acabado que, sin embargo, permanece 
preservado en sus vestigios. En cierto sentido, el vestigio sugiere la 
idea de un soporte más resistente, más duradero que la actividad 
transitoria de los hombres: sus obras sobreviven a su actividad pre-
cisamente porque los hombres han trabajado, confiado su obra a la 
piedra, al hueso, a las tablillas de barro cocido, al papiro, al papel, 
a la barra magnética, a la memoria de la computadora. De tal for-
ma podemos decir que los hombres pasan, pero sus obras perma-
necen. Sus obras, señala Ricoeur, sobreviven en cuanto cosas entre 
las cosas.20 

La concepción del conocimiento histórico como conocimiento a 
través de huellas, marcas o vestigios indica su carácter causal; en 
efecto, el proceder del historiador se entiende como un modo de 
establecer una relación de causa a efecto entre la cosa que deja la 
marca y la marcada. En este sentido: 

La huella es un efecto-signo. […] seguir una huella es razonar en tér-
minos de causalidad a lo largo de la cadena de las operaciones consti-
tutivas de la acción de pasar por allí; por otra, es remontar de la marca 
a la cosa que ha dejado la marca; es aislar, entre todas las cadenas 
causales posibles, aquellas que, además, transmiten la significancia 
propia de la relación del vestigio con el paso.21 

La huella conservada y no abandonada se convierte en docu-
mento datado.22 Constituye así el elemento fundamental del que se 

19 El fenómeno del “mundo” reviste una importancia fundamental en la obra heidegge-
riana. Con dicha noción el pensador alemán no refiere a lo que comúnmente podemos enten-
der por mundo, esto es, el globo terráqueo, el planeta, o el conjunto de los entes. “Mundo” 
mienta, por un lado, el horizonte desde el cual es posible la comparecencia de lo ente y, por el 
otro, la red significativa en la que ya siempre nos encontramos y en la cual nos son dadas las 
cosas. Con esta idea se pone de manifiesto la condición respectiva de todo lo que es: todo está 
“conectado”, dice relación con algo, y en esto reside su carácter significativo. Cfr. Martin 
Heidegger, Ser y tiempo, op. cit., capítulo tercero, p. 91-139, dedicado a la cuestión de la mun-
daneidad del mundo. 

20 Cfr. Paul Ricoeur, Tiempo y narración, iii, op. cit., p. 808.
21 Ibidem, p. 808-809.
22 Ibidem, p. 809.

Est.Hist.MyCM, vol. 41_FINAL.ind112   112 09/06/2011   12:22:03 p.m.



113la reconfiguración del tiempo

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.

vale el historiador en su trabajo de reconfiguración del tiempo y 
pone en evidencia la relación de dicho saber con un pasado que, 
siéndolo, se manifiesta en el presente. De tal forma el conocimiento 
historiográfico, elaborado a partir de documentos y archivos, es ex-
presión, tal y como lo mencionamos más arriba, de una temporali-
dad que puede explicarse en términos lineales y causales, pero que 
descansa en una temporalidad más originaria en la que pasado, pre-
sente y futuro se co-implican y se dicen de manera simultánea. En 
este punto Ricoeur vuelve a Heidegger y señala la restitución de la 
filiación entre estos tres modos del tiempo hecha por el filósofo ale-
mán en su noción de temporalidad.23 Los restos del pasado, con su 
carácter de utensilio, constituyen el ejemplo típico de la mundanei-
dad-histórica: son, en efecto, los restos los que parecen ser portado-
res de la significación de “pasado”. Pero de un “pasado que sólo 
puede comprenderse en su relación con el presente y el futuro.24

Ahora bien, aunque el fenómeno de la huella descansa en una 
noción de tiempo “sincrónico”, que podríamos denominar con Hei-
degger más originario, para la práctica histórica lo fundamental está 
en su carácter “diacrónico”; en este sentido, el tiempo de la huella, 
dice Ricoeur, es homogéneo del tiempo del calendario.25

El historiador no se cuestiona su quehacer historiográfico al 
construir signos en forma de huellas. Pretende situarse en la huella 
del pasado tal como fue precisamente. Pero lo que la huella signifi-
ca es un problema, no del historiador erudito, sino del historiador 
filósofo.

A través del análisis que siguiendo a Ricoeur hemos llevado a 
cabo del calendario y de los conceptos de “generación” y de “hue-
lla”, podemos afirmar que el saber histórico, al constituirse, debe 
dar por sentada cierta noción de tiempo (sincrónico) y echar mano 
de otra (tiempo diacrónico) que ayude a presentar, explicar y des-
cribir los acontecimientos tal y como sucedieron. Ninguno de los 
instrumentos de pensamiento que hemos analizado puede reducir-
se del todo a una concepción homogénea del tiempo; al profundizar 

23 Ibidem, p. 863. “Como hemos aprendido de la fenomenología, y en particular de la de 
Heidegger, el pasado separado de la dialéctica entre futuro, pasado y presente sigue siendo 
una abstracción. Por eso, el capítulo que terminamos apenas constituye un intento para pen-
sar mejor lo que sigue siendo enigmático en el carácter pasado del pasado en cuanto tal.”

24 Ibidem, p. 811.
25 Idem.

Est.Hist.MyCM, vol. 41_FINAL.ind113   113 09/06/2011   12:22:03 p.m.



114 pilar gilardi

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.

en la naturaleza de cada uno de ellos, se deja ver una complejidad 
mayor que, sin embargo, debe ser ignorada si el saber histórico 
pretende “avanzar”. En este sentido, el tiempo de la historiografía 
oculta las aporías propias del tiempo mismo. Las oculta en virtud 
de su inserción en la gran cronología del universo.26 En la medida 
en que a ella no compete la exploración de los rasgos no lineales del 
tiempo, en ella se lleva a cabo una neutralización del tiempo.

Por el contrario, en la medida en que en el relato de ficción el 
tiempo es liberado de los vínculos que exigen transferirlo al tiempo 
del universo, las aporías se agudizan y se hacen patentes, pero no 
con el afán de resolverse filosóficamente, sino sólo de mostrarse. La 
ficción, es así, capaz de mostrar la complejidad intrínseca del fenó-
meno del tiempo de un modo que a la historia le sería vedado. De 
esta manera, a ojos de Ricoeur, al tiempo histórico le son inherentes 
ciertas restricciones respecto del tiempo fenomenológico que se li-
beran en la ficción. En este sentido, podemos decir que existe una 
importante disimetría entre las soluciones aportadas por la historia 
y la ficción respecto de las aporías del tiempo.

En efecto, el tiempo histórico consiste en una conciliación apa-
ciguadora, que tiende a despojar las aporías de su fuerza incisiva, 
incluso a hacerlas desaparecer en la no pertenencia o en la insigni-
ficancia. La ficción, en cambio, reaviva estas aporías.27

Bibliografía

Dosse, François, Paul Ricoeur-Michel de Certeau. La historia: entre el decir y 
el hacer, traducción de Heber Cardoso, Buenos Aires, Nueva Visión, 
2009.

Diccionario de la lengua española, 2a. edición, Madrid, Real Academia Espa-
ñola, 2001.

Heidegger, Martin, Ser y tiempo, traducción de Jorge Eduardo Rivera, 
Santiago de Chile, Editorial Universitaria, 2002.

26 Cfr. Ibidem, p. 824.
27 Paul Ricoeur, Tiempo y narración, iii, op. cit., p. 832. Y sin embargo, páginas más ade-

lante, Ricoeur dedica un capítulo entero a la relación y posible confluencia entre historia y 
ficción. El capítulo lleva por título: “El entrelazamiento de la historia y la ficción”. Creemos 
que esta cuestión, sumamente interesante, merecería un trabajo aparte. Cfr. op. cit., p. 901-
917.

Est.Hist.MyCM, vol. 41_FINAL.ind114   114 09/06/2011   12:22:03 p.m.



115la reconfiguración del tiempo

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 41, enero-junio 2011, p. 103-115.

, Sein und Zeit, Tubinga, Max Niemeyer Verlag, 2001.

, Tiempo e historia, traducción de Jesús Adrián Escudero, Madrid, 
Mínima Trotta, 2009.

, El concepto de tiempo, traducción de Raúl Gabás Pallás y Jesús 
Adrián Escudero, Madrid, Mínima Trotta, 2006.

Martínez Marzoa, Felipe, Heidegger y su tiempo, Madrid, Akal, 1999.

Ricoeur, Paul, Tiempo y narración, i. Configuración del tiempo, traducción 
de Agustín Neira, México, Siglo XXI, 2007.

, Tiempo y narración, iii. El tiempo narrado, traducción de Agustín 
Neira, México, Siglo XXI, 2007.

, Temps et récit, 1. L’intrigue et le récit historique, París, Seuil, 1997. 

, Temps et récit, 3. Le temps raconté, París, Seuil, 1997.

, La mémoire, l’histoire, l’oubli, París, Seuil, 2000.

, La memoria, la historia y el olvido, Madrid, Trotta, 2003.

Est.Hist.MyCM, vol. 41_FINAL.ind115   115 09/06/2011   12:22:03 p.m.




