
estudios de cultura náhuatl 46, julio-diciembre de 2013, p. 159-197

keywords

abstract

palabras clave

resumen

ana díaz álvarez

Tlapohualli, la cuenta de las cosas. Reflexiones en 
torno a la reconstrucción de los calendarios nahuas

Tlapohualli: counting things. Reflections on the Reconstruc-
tion of Aztec Calendars 

Doctora en Historia del Arte por la UNAM. Becaria del 
Programa de Becas Posdoctorales de la UNAM, adscrita 
al Instituto de Investigaciones Históricas. Miembro del 
Sistema Nacional de Investigadores, nivel 1. 

El tonalpohualli es una compleja tecnología cosmológi-
ca nahua que incluye la cuenta del tiempo. Se le ha 
definido como un sistema adivinatorio que opera en 
complementación con un calendario anual de dieciocho 
meses. La propuesta de este trabajo consiste en 
incorporar categorías y acciones como sacrifico, fiesta y 
flujo, para comprender mejor la epistemología calendá-
rica nahua (en lugar de seguir buscando las correlacio-
nes que permitan convertir fechas de un sistema de 
cómputo a otro, como si fueran concepciones compati-
bles). A partir de la relectura de fuentes primarias que 
describen el funcionamiento del calendario nahua, 
analizo la manera en que diferentes discursos cronoló-
gicos se retroalimentan en las descripciones coloniales 
dando forma a nuevos sistemas de orden temporal.

Calendarios nahuas, concepciones temporales, 
Tlapohualli, Tonalpohualli, fiesta y sacrificio. 

The  tonalpohualli is a complex Nahua cosmological 
technology for the count of time. It has been defined 
as a divinatory system operating complementarily 
with a true, 18-month calendar. The proposal of this 
article is to incorporate other categories and actions, 
as sacrifice, feast and flux, in order to have a better 
understanding of nahua calendrical epistemologies 
(in opposition to the studies that search for the 
perfect calendrical correlation between nahua and 
gregorian dates, as if they were conceptually equiva-
lent). After having re-read some primary sources, I 
analyze the way in which different chronological 
discourses are mixed in the colonial descriptions of 
indigenous calendars, generating novel systems of 
counting and keeping time.

Nahua calendars, time conceptions, tlapohualli, 
Tonalpohualli, feasting, sacrifice. 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   159 14/11/13   11:43 a.m.



estudios de cultura náhuatl 46, julio-diciembre de 2013, p. 159-197

Tlapohualli, la cuenta de las cosas. 
Reflexiones en torno a la reconstrucción 
de los calendarios nahuas

Ana Díaz Álvarez

El objetivo de este trabajo es problematizar la manera en que se han cons-
truido y sistematizado las explicaciones de los calendarios nahuas del Pos-
clásico a partir de las descripciones etnográficas del siglo xvi. El análisis 
tomará como referencia tres premisas que se encuentran en la base de la 
mayoría de los estudios que abordan este tema: 1) la certeza de que el 
tiempo americano reproduce la misma dinámica cosmológica/epistemoló-
gica que los calendarios europeos modernos; 2) que un calendario sólo 
puede ser entendido como un sistema de cómputo que refleje el orden 
natural del tiempo “real”; 3) que la mejor descripción del calendario nahua 
será aquella que brinde la correlación más exacta entre sus fechas y las del 
calendario gregoriano (las referencias temporales auténticas), generando 
una relación analógica mesurable en términos astronómicos.

El presente ensayo postula que esas tres premisas limitan el entendi-
miento del calendario al determinar el abordaje del orden temporal nahua 
a partir de la imposición de categorías ajenas. La propuesta consiste en 
desviar el punto de inflexión analítica en otra dirección, buscando identi-
ficar las huellas de la epistemología indígena a partir de plantear nuevas 
interrogantes a las fuentes documentales ya conocidas.

Lo que aquí se presenta, en un sentido más amplio, es un estudio del 
tiempo, su cuenta y su concepción. Haciendo a un lado la distinción entre 
naturaleza y cultura, entre un tiempo “real” de valor universal (sustentado 
en el discurso científico moderno) y otro meramente cualitativo, se propone 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   160 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 161

pensar al tiempo como una cualidad que el hombre imprime al mundo 
para darle sentido al devenir.1 Una herramienta ontológica que funciona 
como un entramado elástico que decanta la experiencia y la construye. Este 
abordaje permite pensar en un tiempo-espacio de la acción que incluye los 
ámbitos natural y social, dando pie a soluciones diferentes a las derivadas 
de nuestra propia experiencia temporal.2

El estudio toma como punto de partida las descripciones del tiempo 
indígena ofrecidas por Toribio de Benavente, Motolinía, y Bernardino de 
Sahagún, dado que sus obras fueron fuentes primarias de consulta para sus 
contemporáneos, como lo son para las generaciones subsecuentes que he-
mos querido conocer el funcionamiento del calendario. Mas allá de analizar 
datos puntuales para buscar la descripción más cercana a la realidad en un 
intento de correlación de fechas, se contrastarán dos maneras diferentes de 
concebir y entender el calendario y se problematizarán sus implicaciones 
epistemológicas. Con este acercamiento busco enfatizar las consecuencias 
de utilizar nuestros propios códigos para dar sentido a categorías tempora-
les ajenas, dando por hecho que éstos tienen una validez universal. El estu-
dio plantea la necesidad de analizar las descripciones del calendario como 
procesos interpretativos, que incluyen la invención de nuevos repertorios, 
categorías analíticas, géneros y discursos, para generar explicaciones del 
tiempo que operen bajo nuestra misma dinámica ontocronológica. Busco 
reconstruir los procesos analíticos que permitieron explicar el funciona-
miento de un calendario ajeno –en cuyo eje se ubican conceptos como la 
fiesta y el sacrificio–, en lugar de cuestionar la manera más adecuada de 
generar una correlación absoluta entre el calendario nahua y el cristiano.3 

1	La crítica a la diferenciación de las categorías Naturaleza/Cultura como propia de todos 
los grupos humanos ha sido introducida recientemente en las discusiones antropológicas 
sobre ciencia y epistemología (véase Latour 1993). El presente trabajo toma como punto 
de partida esta crítica y propone que para lograr un mejor entendimiento de los calenda-
rios americanos es necesario deshacernos de esta categoría binaria que limita y condicio-
na el abordaje de nuestro objeto de estudio.

2	Tomo como referencia trabajos como el de Federico Navarrete (2004), que ha servido 
como base para pensar el tiempo nahua y sus cualidades desde nuevos horizontes analí-
ticos. Véanse también los trabajos de Hubert (1999 [1905]), Durkheim (2008 [1915], 
Gell (1996), James y Mills (2005), Ruelle (2011).

3	Existen diversos estudios sobre calendarios mesoamericanos que nos permiten compren-
der su funcionamiento y ubicar las fechas de su sistema en nuestro esquema de referencias 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   161 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez162

Bajo esta perspectiva se plantea que la implementación del calendario 
gregoriano en América no debe entenderse sólo como la sustitución de una 
forma de cuenta y registro del tiempo por otra, sino como un proceso más 
complejo que implicó la transformación de conceptos y problemas relati-
vos al tiempo y sus cualidades.

El tonalpohualli: dos interpretaciones encontradas

En 1572 Bernardino de Sahagún presentó una denuncia contra fray Toribio 
de Benavente, Motolinía, ante el tribunal de la Inquisición.4 En ella mani-
fiesta por “descargo de su consciencia” que anda circulando una obra de 
su autoría, peligrosa porque justifica la adivinanza de los indios (Baudot 
1991:129). Como observa Georges Baudot, esta denuncia forma parte de 
una serie de acciones tomadas por Sahagún en contra de su correligionario 
como resultado de una controversia desatada en torno a la interpretación 
de la función del tonalpohualli (Baudot 1991:127-128). 

El tonalpohualli es una cuenta de 260 unidades que le daba nombre a 
los días. Ésta se forma por la unión de dos elementos: trece numerales y 
veinte signos-tonalli,5 que al combinarse, como el nombre y apellido de una 
fecha, generaban una serie de 260 elementos (13 × 20 = 260). Esta cuenta 
aparece registrada en varios objetos prehispánicos y su lógica combinatoria 

temporales (Boturini 1746; Veytia 1944 [ca.1780]; Seler 1963; Kubler y Gibson 1951; 
Caso 1967; Broda 1982 y 1983; Tena 1987; Graulich 1999; Prem 2008). Recientemente 
Kruell (2012) presentó un trabajo que propone una reconstrucción del cosmos-tiempo 
indígena siguiendo un método similar al de Graulich (1990). El presente trabajo tiene por 
objetivo complementar estos estudios a partir del abordaje de otros problemas. 

4	Baudot encontró este documento y en 1990 publicó su estudio en la revista Caravelle. Un 
año después ofreció una versión revisada con una nueva lectura de los textos en Estudios 
de Cultura Náhuatl (Baudot 1991). El manuscrito se conserva en el Archivo General de 
la Nación en la sección de Inquisición, v. 224, año 1572, 67r.

5	Signos-tonalli es un término utilizado por Cristóbal del Castillo para referirse a los nom-
bres de los días en su descripción del calendario indígena escrita en náhuatl: “Auh iz 
cecemilhuitlapohualli motocayotia Signos Tonalli: semana 1 cipactli…” traducción de 
Federico Navarrete: “Esta cuenta diaria se llama Signos-Tonalli. Semana 1-cipactli…”, 
(Castillo 2001:164-165). Los informantes de Sahagún también nombran tonalli a los 
veinte signos (Sahagún 1957, libro IV:1) aunque también usan el término machiotl (Sa-
hagún 1957, passim), que quede traducirse como señal o figura (Molina 2004 [1585]:62v 
castellano/mexicano, 50v mexicano/castellano).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   162 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 163

calendárica era conocida y aplicada por diferentes grupos mesoamericanos 
desde el Preclásico. Motolinía lo consideraba el sistema de cómputo referen-
cial que permitía seguir la cuenta de días sobre el año y el cálculo de semanas 
y meses (trecenas y veintenas) (Motolinía s.f.:13r-16r; 1996:162-163, 175-
179); un cómputo solar que puede pasar fácilmente desapercibido, pero que 
permitía seguir la dinámica ritual de manera más completa al considerar a 
los signos-tonalli como parte constitutiva de trecenas y veintenas. Por el 
contrario, Sahagún le negaba al tonalpohualli la posibilidad de ser un calen-
dario, dado que no estaba anclado a fenómenos naturales. Por eso lo asoció 
con la astrología judiciaria medieval, atribuyéndole una cualidad exclusiva-
mente mántica y negando su vínculo con las veintenas que conformaban el 
año civil (Sahagún 2002:421-432). Esta diferencia resulta fundamental para 
comprender nuestra idea de la concepción temporal nahua, aunque pocas 
veces reflexionamos sobre ello. La necesidad de denunciar ante la inquisición 
a su hermano de orden, ya finado, y la urgencia de confrontar sus ideas, 
consideradas erróneas, en el apéndice al cuarto libro del Códice florentino 
–en el único apartado de la obra que aparece avalado por la firma de Saha-
gún–, subrayan la importancia de esta discusión, que debe ser retomada.

Los calendarios de Motolinía y el tonalpohualli

La descripción más temprana que se conoce del funcionamiento del calen-
dario nahua está vinculada al trabajo de Toribio de Benavente, Motolinía.6 
Entre 1540 y 1549 el franciscano generó el “calendario de toda la índica 
gente” confeccionado en formato de rueda, en uno de los primeros inten-

6	Si bien Andrés de Olmos pudo iniciar su indagación antes que Motolinía, no se conoce 
evidencia clara de su reconstrucción calendárica. Haciendo un ejercicio historiográfico 
podemos seguir las propuestas de autores como J. García Icazbalceta, A. M. Garibay, M. 
León-Portilla y G. Baudot, quienes reconocen la influencia de Olmos en obras como la 
Historia de los mexicanos por sus pinturas, la Histoyre du Mechique, los códices del 
grupo Maglabecchiano, los escritos de Mendieta, Zorita, Torquemada y en las ruedas 
calendáricas confeccionadas por Francisco de las Navas y el autor de la Relación de 
Michoacán (Baudot 1983: 129-246, 329-386, 410-470). La información aportada por 
estas fuentes marca una distancia con respecto a la propuesta de Sahagún, pues cuando 
aparecen informes del tonalpohualli y sus signos, o de la cuenta de las veintenas y los 
años, esto sucede en le marco de las explicaciones calendáricas.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   163 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez164

tos por correlacionar el calendario nativo y el cristiano (Motolinía 
1996:175-179). Esta rueda aparece encuadernada en los Memoriales den-
tro del capítulo dedicado al calendario indígena, en una sección que tiene 
la peculiaridad de ser la única parte del manuscrito que se compone de 
materiales diversos: 1) la descripción original del calendario hecha por 
Motolinía; 2) una lista de veintenas anexada en otro momento; y 3) un 
cuadernillo que contiene la rueda calendárica y su explicación. Otros au-
tores han señalado que Motolinía no pudo ser el autor de los tres fragmen-
tos o calendarios que se reúnen en la obra (O’Gorman, en Motolinía 1990; 
Dyer 1996; Prem 2008). Esta información se confirmó con la inspección 
física del manuscrito, misma que reveló que la explicación que acompaña 
a la rueda calendárica no fue elaborada por la misma persona que dibujó 
y glosó la rueda; de modo que no son tres, sino cuatro manos o escribas 
interviniendo en la descripción del calendario nahua de este manuscrito.7 
Por cuestiones de espacio, en este apartado no se ofrece un estudio deta-
llado de los tres “calendarios” integrados a los Memoriales, pero remito a 
otros estudios que analizan estos materiales (Paso y Troncoso 1905:217; 
O’Gorman supra; Baudot 1983; Dyer 1996; Prem 2008).

La rueda calendárica de los Memoriales, que también se ha atribuido 
a Andrés de Olmos o a Francisco de las Navas, aparece copiada en otros 
documentos relativamente contemporáneos: la Relación de Michoacán y 
la Descripción de la ciudad y provincia de Tlaxcala. La primera fuente, 
resguardada en la Biblioteca del Escorial, sólo ofrece el texto explicativo 
de la rueda; pero el segundo documento, depositado en la Biblioteca de la 
Universidad de Glasgow, incluye dos ruedas calendáricas acompañadas de 
la descripción de Navas y complementadas con una exposición del calen-
dario elaborada por el gobernador tlaxcalteca don Antonio de Guevara 
–una copia de este documento se resguarda en la biblioteca Nacional de 
Antropología e Historia, pero no contiene figuras.8 

7	Los resultados obtenidos de la inspección del documento serán publicadas en un trabajo 
que actualmente redacto.

  8	Baudot propone una reconstrucción de la confección de las ruedas tomando en cuenta la 
biografía de sus autores (Baudot 1983: 457-466), pero no incluye las ruedas que aparecen 
en las Relaciones geográficas de Tlaxcala de la biblioteca de la Universidad de Glasgow 
(Muñoz Camargo 1981:entre los folios 177 y 178; vid. Acuña 1984). Además, por excluir 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   164 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 165

La rueda calendárica original fue elaborada en octubre de 1549,9 y 
parece ser la conclusión de un trabajo iniciado cerca de 1541.10 No se 
conoce el paradero de esta rueda, aunque podría ser la figura encuaderna-
da en los Memoriales. Así, lo más probable es que ente 1541 y 1549 se 
haya configurado la rueda que posteriormente, en un momento descono-
cido, se copió para incorporarse a los Memoriales. En otra fecha descono-
cida se habría copiado por segunda vez el texto explicativo de la rueda, sin 
la figura, y anexado a la Relación de Michoacán (Hidalgo 2001:43-74). 
Posteriormente, antes de 1551, Francisco de las Navas habría tenido ac-
ceso al calendario para confeccionar su propia rueda tlaxcalteca, cuyos 
datos complementan el esquema original de 1549. Muy probablemente en 
1584 Valeriano incorporó una copia de la rueda de Navas a la Descripción 
de Tlaxcala, que sería complementada y actualizada con sus propios co-
mentarios durante su estancia en Madrid (Muñoz Camargo 1981:11-13). 
Otras referencias directas a esta rueda calendárica aparecen en la obra de 
Henrico Martínez, Torquemada y Mariano Veytia. Este último incluye 
entre sus ruedas calendáricas dos figuras (una rueda de los años y otra 
rueda de los meses) que resultan adaptaciones del calendario original.11 La 
notable influencia que tuvieron los calendarios de Motolinía en la obra de 
varios autores nos permite comprender la inquietud de Sahagún por de-
nunciar a su hermano de orden ante la inquisición. Pues no es un problema 
menor pasar por alto la función idolátrica de lo que Sahagún interpreta 
como un falso calendario.

Por su riqueza de datos, las glosas que acompañan a la rueda calen-
dárica de 1549 ofrecen una de las descripciones más tempranas y mejor 

el análisis codicológico de los documentos, Baudot no se enteró que las ruedas (y sus 
descripciones) que aparecen en los Memoriales y en la Relación de Michoacán son aña-
didos que no forman parte de las obras originales (Dyer 1996; Hidalgo 2001).

9	Vid. Relación de Michoacán (2001:520) y Motolinía (1996:178).
10	Esta fecha aparece referida en los Memoriales, en lo que posiblemente sea la explicación 

del calendario nativo más antigua hasta ahora fechada. La mención aparece en el capítu-
lo CXV, titulado “Declaración de los años” (Motolinía 1999:551). 

11	Con la salvedad de que la cuenta de los años inicia en el signo Tochtli, y no en Ácatl, 
como sucede en aquélla. La discrepancia puede explicarse con la hipótesis de Baudot, 
quien recuerda que los mexicas iniciaban su cuenta en 1-Tochtli, mientras los toltecas y 
tlaxcaltecas en 1-Ácatl. Esto refleja una intención por diferenciar prácticas regionales 
(Baudot 1983:461).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   165 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez166

organizadas del calendario y revelan la intervención de un especialista en 
el arte del cómputo (que podría ser, o no, el mismo Motolinía), una tarea 
que no todos los frailes dominaban.12 La pericia del compositor en el arre-
glo de distintos ciclos se observa en varios detalles: ofrece equivalencias 
exactas entre los días de las veintenas y las letras dominicales para el año 
de 1549 y menciona que por no haber alcanzado el bisiesto los naturales, 
sus fechas se desfasaban sobre el año.13 También se plantea la posibilidad 
de asociar días del tonalpohualli con fechas anuales, siguiendo la lógica 
que permite la sucesión ordenada de los portadores de año; de este modo 
la corrección del bisiesto realizada cada olimpo en 24 de febrero14 debía 
caer en un año tecpatl, un día de signo malinalli (Motolinía s.f.:16-17; 
1996:178-179).15 Como anota Sahagún en el apéndice del libro IV del 

12	Para comprender la función e importancia de las ruedas calendáricas medievales y su 
influencia en el mundo novohispano remito a la obra de Van Doesburg (1996), Spitler 
(2005), Oudijk y Castañeda (mecanuscrito) y Díaz (2011: 201-230).

13	El problema de la correlación calendárica en los calendarios prehispánicos sigue siendo 
problemático y hasta el momento no hay evidencia concreta que avale un ajuste. El infor-
me más temprano respecto a la correlación del xihuitl con el año astronómico lo ofrece 
Motolinía, quien menciona que “los naturales nunca alcanzaron el bisiesto”, pero que a 
partir de la instauración del calendario cristiano éste caía en año tecpatl y día malinalli 
(Mototlinía s.f.:16-17; 1996:). Posteriormente, en el siglo XVII, Gemelli Carreri mencio-
na que cada xiuhmolpilli (52 años) se anexaban 13 días para la corrección, pero no ex-
plica cómo llega a esta conclusión (1976:55). En fechas recientes, Victor Castillo 
propuso que durante la fiesta de Izcalli se alargaba un día (1971:84-87). Esta reconstruc-
ción se basa en una interpretación de la descripción de esta fiesta ofrecida por Sahagún, 
pero esta hipótesis no coincide con los datos obtenidos por Anderson y Dibble en su 
análisis del mismo documento (Prem 2008:94). Rafael Tena (1987) propone también el 
alargamiento de un sexto nemontemi cada cuatro años; su propuesta toma como referen-
cia la interpretación de una serie de imágenes de códices coloniales que el autor considera 
que aluden al “crecimiento de días”. Sin embargo, después de analizar un amplio corpus 
de imágenes calendáricas, no coincido con su identificación (Díaz 2011:232-363). Final-
mente Mora Echeverría propone que el ajuste se lograba aumentando seis horas al primer 
día del año, alcanzando así un día cada cuatro ciclos (1997). Tampoco hay argumentos 
sustanciales que sustenten esta hipótesis. 

14	El 24 de febrero es importante porque en esta fecha se insertaba el día bisiesto en el ca-
lendario juliano. La práctica después cambió al 28 (29). Por eso esta fecha también 
aparece en el Códice Telleriano Remensis como el momento en que se contaban los cinco 
nemontemi (fol. 7r), en un intento por equiparar las fechas de ambos calendarios pero 
tomando como referencia el modelo juliano. 

15	Para explicar este proceso cito a Hanns Prem, cuya descripción es, además de comple-
ta, sencilla: “a causa del divisor común (5) del año civil (365 días) y del tonalpohualli 
(en este caso, de sus veinte signos), un día determinado de cualquier mes indígena 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   166 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 167

Códice florentino, a Motolinía no le interesaba la incapacidad del tonal-
pohualli para contar los días exactos del año, lo que bastaría para negarle 
su clasificación como “calendario”. Por el contrario, su descripción del 
sistema lo presenta como un complejo entramado donde se entrelazan 
ciclos de 13, 20, 260, 365 días y 52 años de manera ordenada, a partir de 
los mismos dos referentes gráficos: signos y numerales. Esta dinámica per-
mite una serie de ajustes y proyecciones cronológicas y se aprecia también 
en los códices prehispánicos conocidos. ¿Por qué no resultaba para Moto-
linía un problema grave la correlación entre estas cuentas y los ciclos astro-
nómicos? Tal vez porque sabía que los americanos conocían y utilizaban el 
año de 365 días (la base del tiempo natural), los meses, las semanas y los 
días, sólo que los contaban de manera diferente. Así lo confirman, entre 
otros datos, su descripción de los meses de veinte días, las semanas de 
trece y la explicación que da del ciclo de 260 días como el periodo del 
recorrido de Venus, al cual dedica un capítulo en su obra (Motolinía 
1996:181).

Para Motolinía las cifras calendáricas no adquieren el mismo sentido 
que para Sahagún, porque aquél sabía que las unidades de medida tempo-
ral varían de región en región, y que cada grupo puede organizar su propio 
discurso cronológico. 

Así, en sus Memoriales nos remite a una serie de ejemplos sobre las 
distintas cronologías generadas en la antigüedad: los egipcios y árabes 
comienzan su año en septiembre, los romanos en enero, los indios del 
Anáhuac en marzo, los cristianos en la natividad; los romanos tienen año 
indicional de cinco años, los judíos jubileos de siete hebdómadas, los grie-
gos olimpos de cuatro años, etcétera (Motolinía 1996:160-162). Muchos 
de estos números no reflejan un orden natural, sino una organización mí-
tica, civil o ritual, por lo que el autor está consciente de que no es posible 
comprender al tiempo como una abstracción absoluta, de orden natural, 
que puede despojarse del anclaje social.

puede corresponder a cuatro signos específicos del tonalpohualli. En otras palabras 
cada signo corresponde a sólo cuatro posiciones invariables dentro de cada mes indí-
gena. Como el número de los coeficientes (13) y el de los días del año civil (365) no 
tienen divisor común, todos los 13 coeficientes se aplican” (Prem 2008:70).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   167 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez168

Efectivamente, al revisar cuidadosamente los capítulos que Motolinía 
dedica a la explicación del calendario indígena, destaca la intención del 
autor por introducir al lector en los tipos de cuentas que se han utilizado 
a lo largo de la historia de la humanidad. Esta inserción podría parecer 
excesiva si no comprendemos por qué era indispensable para su argumen-
to. Su exposición ofrece un sumario erudito del cómputo, subrayando que 
el calendario juliano no es una maquinaria perfectamente homogénea, sino 
que se ha visto enriquecida por el legado de otras tradiciones como la 
griega, la hebrea y la romana. En este contexto, la complejidad del calen-
dario indígena resultaba, más que una desventaja, una evidencia de que la 
misión apostólica era posible, pues si los naturales lograron desarrollar 
una civilización equiparable a las del viejo continente y un sistema de 
cómputo y registro tan complejo, podían también incorporarse a la histo-
ria de la salvación. Este planteamiento es coherente con la visión del fran-
ciscano, pues sólo un pueblo con grandeza espiritual e intelectual sería 
capaz de encarnar a la nueva iglesia de Cristo.

Y si los nombres de los días, semanas y años y sus figuras son de anima-
les y de bestias y de otras criaturas, no se deben maravillar, pues si mi-
ramos los nuestros también son de planetas y de dioses que los gentiles 
tuvieron, […] una cosa tan buena y de tanto primor y verdadera que 
estos naturales tuvieron no es razón de reprobarla pues sabemos que 
todo bien y verdad, quien quiera que lo diga, es la de Espíritu Sancto.16

La grandeza espiritual de los indígenas se refiere a lo largo de la obra 
de Motolinía en capítulos como los que hablan de la aceptación de los 
sacramentos y de la presencia de mártires en América. La grandeza inte-
lectual se refleja, mejor que en otras secciones, en los capítulos dedicados 
al calendario y en las partes donde se menciona que los indios también 
conocían los libros y en ellos registraban su historia.

16	Cita de un franciscano criticada por Sahagún por ser considerada una idea peligrosa y 
errónea. Apéndice del Libro 4 del Códice florentino (Sahagún 2002: 423-424). Es muy 
probable que esta frase sea de Motolinía, considerando que la denuncia que levanta 
Sahagún ante la inquisición fuera parte de una antigua querella (Baudot 1991).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   168 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 169

Si analizamos la rueda de 1549 con estos antecedentes y buscamos de 
qué manera se complementa con la historia del calendario ofrecida por 
Motolinía, la obra completa adquiere mayor sentido. La generación de 
ruedas y tablas calendáricas para hacer correlaciones se remite a una tra-
dición que llevaba tiempo perfeccionándose en el viejo continente, sobre 
todo en España, dentro y fuera de los monasterios. Un caso muy conocido 
es el de la corte de Alfonso XIII, donde surgió un movimiento de intelec-
tuales que confeccionaba tablas y herramientas que permitían incorporar 
elementos cronológicos de distintas tradiciones (musulmana, griega, he-
brea, carolingia). Por lo tanto, con la elaboración de su rueda calendárica, 
Motolinía no sólo lograba explicar el funcionamiento del calendario indí-
gena, sino que insertaba el tiempo amerindio dentro del universo cristia-
no.17 Al confeccionar la rueda como herramienta explicativa, se limita la 
explicación del tiempo americano a partir de los marcos de referencia 
europeos. Los tiempos nahua/tlaxcalteca/tolteca… se unificaron en un solo 
esquema que contiene a todos los calendarios relativamente cercanos y se 
convierten en el “tiempo de la índica gente”. A partir de entonces, aquellos 
tiempos sólo pueden aprehenderse en relación con la cronología cristiana 
(el tiempo más “real”), en un ejercicio de analogías que toma como refe-
rencia tres categorías principales: la cuenta de los años, la ubicación de los 
meses indígenas en el año (las veintenas) y la correlación del desfase du-
rante los años bisiestos –que como menciona el compositor de la rueda, 
no sucedía antes del contacto con los europeos–. Tres postulados que limi-
tan las posibilidades de los “otros tiempos” a las funciones más importan-
tes del cómputo cristiano. Con este acto se logra también insertar a la 
historia americana dentro de la historia universal, pues es posible ubicarla 
en la línea temporal que nos sirve como referencia.

Así, con su descripción del calendario indígena, Motolinía daba pie a 
una nueva cronografía que implicaba modificaciones a las nociones de 
tiempo, espacio e historia (devenir). En esta reconstrucción, el tonalpohua-
lli habrá quedado limitado a un ciclo calendárico de origen astronómico 

17	La posibilidad de las fuentes coloniales de recrear el pasado a partir de un nuevo discur-
so colonial es tratado a profundidad por Magaloni (2004) y ha servido como ejemplo 
para mi acercamiento a estos materiales.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   169 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez170

(tránsito de Venus) que, sin embargo, era el encargado de nombrar los días. 
A partir de su lógica combinatoria se generaba la secuencia ordenada de 
días y años en el xiuhpohualli que permitían que cada año iniciara con uno 
de cuatro portadores. Motolinía relata que muchas fiestas seguían las fe-
chas del tonalpohualli, y erróneamente trata de calcular la posición en el 
año que algunas tomaban, por lo que su descripción del sistema, si bien es 
muy valiosa, no logra trascender sus propios marcos conceptuales.

Los calendarios de Sahagún y el tonalpohualli

Es común recurrir al Códice florentino (c. 1577) para reconstruir las ideas 
de Sahagún y sus informantes, dado que este documento encarna la versión 
final de su ambicioso proyecto etnográfico condensado en una compilación 
enciclopédica. En él se presentan separadas las tres cuentas que Motolinía 
había integrado en sus ruedas: el cecemilhuitlapohualli (cuenta de las vein-
tenas) se incorporó en el segundo libro, dedicado al calendario, haciendo una 
analogía entre los meses del año juliano y las veintenas del año indígena. El 
tonalpohualli se estructuró en el cuarto libro, dedicado a la astrología judi-
ciaria o arte de los destinos, negando su naturaleza calendárica para apelar 
a su función mántica. Finalmente, el xiuhpohualli (la cuenta de los años), se 
incorporó al séptimo libro dedicado a la astronomía o filosofía natural. 

Para comprender mejor la explicación ofrecida por Sahagún en el 
Florentino es preciso identificar lo que un fraile español del siglo xvi en-
tendía por tiempo y calendario. El primer referente en la cosmografía 
cristiana es el año, éste tiene una forma circular y a lo largo de su períme-
tro se ubican sus doce meses, que equivalen a los doce momentos del pe-
riodo productivo, originalmente asociados a las doce constelaciones del 
zodiaco. Los meses permitían organizar las labores agrícolas y algunas 
fiestas importantes, fijándolas a fechas específicas del año. Los cristianos 
también heredaron, parcialmente, el sistema cronológico hebreo, pues dos 
de los momentos más importantes de su liturgia, la pascua y resurrección 
del señor, dependen de ese sistema. El principal problema al que se enfren-
taron los teólogos cristianos consistió en la incapacidad de generar una 
correlación absoluta entre los dos ciclos, pues como el calendario greco-
rromano es solar y el hebreo lunar, resultan incompatibles. En vista de esta 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   170 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 171

dificultad, surgió la especialización del cómputo del tiempo en los monas-
terios, pues cada año se deben calcular las fechas de la liturgia hebrea para 
acoplarlas. Como parecía que las fiestas derivadas de la cronología judía 
se iban recorriendo sobre el año (que al ser la unidad temporal cristia-
na se le concibe como un referente fijo), éstas reciben el nombre de fiestas 
móviles. Otra de las funciones de los compositores de calendarios era calcu-
lar la fecha de los equinoccios, pues el calendario juliano se encontraba 
gravemente desfasado del año trópico –lo que dio pie a la reforma grego-
riana de 1582–. Por lo tanto, un buen calendario litúrgico debía incluir 
todos estos referentes: un año organizado en doce meses que incluyera el 
santoral (fiestas fijas) y las fiestas móviles, además de las letras dominicales, 
los signos del zodiaco, las fases del calendario lunar y otros datos.18 Cabe 
señalar que todas estas tradiciones que confluyen en la cosmografía me-
dieval identifican a la dinámica astral como el origen del devenir temporal, 
de modo que las claves del tiempo están en los movimientos cíclicos del 
cielo. La ciencia moderna también es heredera de esta premisa.

Con estos antecedentes se aprecia que la descripción de los calendarios 
ofrecida por Sahagún no puede disociarse de la concepción medieval del 
tiempo. Así, las veintenas se entendieron como equivalentes de los meses 
civiles romanos y se incorporaron al libro segundo del Códice florentino en 
un calendario congelado (Prem 2008:115-136), reproduciendo las tablas 
de los calendarios litúrgicos y de los repertorios de los tiempos; el tonalpo-
hualli se concibió como la secuencia de fiestas móviles que se recorren sobre 
el año y, por no tener un referente astronómico al que fijarlas, se concibieron 
como simples influencias mánticas sin un anclaje natural. Si bien el xiuhpo-
hualli es el único ciclo que no tiene un referente directo en la tradición 
computística medieval, los jubileos y los siglos permiten generar vagas ana-
logías con los ciclos de larga duración. Por lo tanto, nuevamente nos en-
frentamos a una concepción del tiempo indígena que toma como referente 
la epistemología cristiana; aunque la equiparación no fue una labor sencilla.

A lo largo de más de veinte años, Sahagún y sus colaboradores con-
feccionaron una serie de herramientas con el objetivo de comprender la 

18	Para profundizar en el conocimiento del calendario cristiano y su influencia sobre el ca-
lendario indígena novohispano, véanse los trabajos de Prem (2008) y Díaz (2011).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   171 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez172

función del calendario nativo y su relación en el tiempo “real” (las veinte-
nas y los años). Renate Bartl, Bárbara Göbel y Hanns Prem (1989) escri-
bieron un artículo que sigue de manera detallada este proceso a partir del 
análisis de todo el corpus sahaguntino. Los autores demuestran que en su 
obra se pueden identificar seis calendarios que derivan de al menos dos 
tradiciones diferentes, por lo que el proceso de compilación debió mezclar 
datos de diferentes lugares y momentos, dando pie a las irregularidades 
encontradas.19 Es importante señalar un aspecto que observan los autores: 
los datos encontrados en los diferentes calendarios compuestos por el gru-
po de Sahagún suelen ser contradictorios y presentan manipulaciones que 
indican que a pesar del arduo trabajo colectivo invertido en este esfuerzo, 
no fue posible generar una correlación absoluta entre el tiempo europeo y 
el americano. Por lo anterior, el esfuerzo del franciscano y sus colabora-
dores contribuyó a generar soluciones parciales que daban respuesta a 
preguntas específicas, dentro de contextos idealizados. Como observan los 
tres autores, parte de los errores encontrados en el proceso de reconstruc-
ción, se deben a “la incomprensión del hecho de que de una correlación 
entre los calendarios azteca y romano no se pueden obtener más que datos 
modelos para demostrar la mecánica de ambos calendarios” (Bartl, Göbel, 
Prem 1989:74).20 Este problema también se puede identificar en otras fuen-
tes coloniales que buscaban generar correlaciones exactas entre las veinte-
nas y el año solar, como revelan las constantes correcciones en sus glosas 
(figura 1). Para comprender esta dinámica, subrayo la incompatibilidad 
que existe entre el calendario griego y el hebreo (uno de origen solar y otro 
lunar), por lo que su integración a la cronología cristiana implicó la in-
vención de una nueva profesión para que la labor de mantener actualiza-

19	No es necesario entrar en detalles dado que el estudio de Bartl, Göbel y Prem merece 
revisarse con atención, por lo que invito a consultarlo.

20	Esta discrepancia la vuelve a referir Hanns Prem en su estudio sobre cronología mexica-
na, donde señala las diferentes estrategias que pudieron generar los cronistas y especia-
listas en el cómputo para lograr correlaciones perpetuas: 1) tablas calendáricas con 
correlación real, expresamente válidas para un año específicamente declarado; 2) ca-
lendarios congelados, que remiten a correlaciones perpetuas idealizadas; 3) calendarios 
ficticios, que son calendarios de un año civil imposibles en su forma, pero proyectables a 
todos los años, y 4) calendarios artificiales, construidos a partir del bagaje cultural de un 
compositor, en aras de responder a motivaciones específicas (Prem 2008:112-113).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   172 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 173

Figura 1. Algunos ejemplos de errores en las correlaciones de fechas de las veintenas: (a) “A doce 
[cancelado] beynte y dos de octubre”. Veintena Huey Pachtli, Códice Vaticano A fo. 4r (fotografía 
tomada del facsimilar: Eloise Quiñones Keber (ed). Codex Telleriano Remensis. Ed. Facsimilar. Austin: 
University of Texas Press, 1995); (b) “a diez y siete de otubre [cancelado] a treinta de setiembre”. 
Fechas para la veintena Huey Pachtli, Códice Tudela, fo. 23r, tomado de Juan Jaso Batalla Rosado, 
Códice Tudela, Madrid, Testimonio-Biblioteca Centenario, 2002, p. 213.

a

b

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   173 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez174

da la maquinaria cayera en manos de especialistas. El desfase entre las 
fiestas móviles y las fijas es interesante porque permite ejemplificar la 
operación de dos calendarios fundamentados en principios diferentes, 
aunque en este caso ambos son de origen astronómico. Esto es lo que 
pareciera estar sucediendo con los ciclos de las veintenas y las trecenas a 
ojos de los cronistas –también denominadas por ellos como fiestas fijas y 
fiestas móviles–, pues ambas cuentas parecieran tener una naturaleza y fun-
ción muy diferente. El origen del tonalpohualli no se reconoce fácilmente 
en los ciclos astrales, de ahí su aparente oposición con respecto al calen-
dario anual de las veintenas. Pero ¿existen otras posibilidades de pensar y 
construir el tiempo? 

Del tiempo y sus cualidades

Uno de los principales problemas al que nos enfrentamos al abordar el 
estudio del tiempo consiste en que la mayoría de las descripciones que 
buscan explicar las temporalidades alternas, generalmente parten de la 
proyección de nuestras nociones y prácticas contemporáneas. La necesidad 
de traducir otras fechas a nuestras medidas temporales para hacerlas re-
conocibles y darles coherencia en nuestros términos de historia y memoria, 
opaca la posibilidad de reconocer la presencia de otro tipo de representa-
ciones culturales y prácticas sociales (James y Mills 2005). 

Ya se ha comentado la principal diferencia entre la concepción de 
Motolinía y la de Sahagún con respecto al calendario indígena. El primero 
tiene una visión humanista que reconoce la diversidad cultural como con-
dición de posibilidad para otras formas de ordenar y comprender el mun-
do, mientras Sahagún actúa como un científico duro que concibe una 
realidad universal que puede ser accesible a través de un método único. 
Finalmente, ambos proyectaron su propias nociones cosmológicas a sus 
descripciones del tiempo americano. 

Estas dos visiones han determinado en gran medida la manera en 
que los estudiosos del pasado nahua hemos entendido y explicado estos 
conceptos. Si seguimos la premisa de Sahagún de que el año es la medi-
da universal del tiempo, y que el calendario tiene por función exclusi-
va su registro y cómputo, el xiuhuitl es el año nahua y el tonalpohualli 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   174 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 175

no alcanza a medirlo –sin entrar en las complicaciones que trae el des-
fase del año solar sobre el año trópico, lo que impide de facto que 
exista un calendario absoluto–. Ahora bien, si el tonalpohualli no al-
canza a ser un calendario verdadero, entonces hay dos opciones para 
definirlo: 1) como calendario natural, no solar, aunque para ello hace 
falta encontrar el ciclo, preferentemente astronómico, que pueda sus-
tentar su función como calendario; 2) como una serie no calendárica; un 
sistema de ordenamiento de esencias y cualidades que se proyectan sobre 
el tiempo pero son independientes de él.

En la primera vertiente analítica se pueden insertar varios estudios, como 
los de Motolinía, para quien el tonalpohualli refleja el ciclo de Venus; o 
Lorenzo de Boturini, quien identificó a los veinte signos-tonalli como estrellas 
fijas equivalentes al zodiaco indígena (Boturini 1746:30-44). Eduard Seler 
intentó encontrar las incidencias astronómicas del tonalpohualli desplegado 
en los códices del grupo Borgia y como resultado construyó una epopeya 
mítico-astral que reproducía las dinámicas que sus contemporáneos estaban 
encontrando en textos antiguos de oriente y África (Seler 1963). También 
han surgido hipótesis que buscan el origen del tonalpohualli en fenómenos 
arqueoastronómicos como la distancia entre los pasos cenitales en Izapa 
(Vincent Malmstrom 1973; Peeler 1989) y estudios que identifican secuen-
cias calendáricas en las marcas encontradas en los calendarios de horizonte 
de varios sitios arqueológicos (Aveni, Galindo). Algunos autores han calcu-
lado una posible relación entre los 260 días y los múltiplos de ciclos plane-
tarios y de eclipses (apud: Prem 2008:62). Finalmente, una hipótesis 
ampliamente difundida es la que sustenta que el ciclo de 260 días tiene un 
referente biológico, pues la gestación humana coincide cercanamente con 
este periodo. Ninguna de estas hipótesis se ha comprobado, aunque existe 
evidencia etnográfica de que el ciclo de 260 días se relaciona estrechamen-
te con la duración del embarazo y la planeación de los primeros rituales por 
los que debe pasar el recién nacido (Tedlock 1982; Estrada 2012). 

En contraste, otra corriente de académicos propone que el tonalpo-
hualli no es un calendario porque no tiene un origen (astronómico) que 
refleje un ciclo anual. En su estudio dedicado a los códices del grupo 
Borgia, Karl Nowotny revisó la interpretación ofrecida por Seler y con-
cluyó que en lugar de ciclos astrales, las cuentas que aparecen en estos 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   175 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez176

objetos corresponden a secuencias mánticas que sólo los especialistas ri-
tuales podrían reconstruir (2005 [1961]). Ferdinand Anders, Maarten 
Jansen y Luis García Reyes (1991) llevaron este argumento más lejos al 
enfatizar que la calidad mántica del tonalpohualli le impide ser un calen-
dario real, determinándolo como una secuencia de valores y/o cualidades 
culturales que se proyectan sobre el tiempo. De este modo los autores se 
insertan en la tradición de Sahagún, distinguiendo entre una ciencia as-
tronómica natural y una astrología judiciaria. Cabe señalar que esta 
distinción entre un “tiempo astral real” y una “proyección astral ficticia” 
sólo es reconocible para alguien que ha sido formado en la tradición 
cosmográfica europea moderna, de la que derivan nuestras categorías 
analíticas y epistemológicas aplicables a la construcción del tiempo.21 

Un tercer planteamiento para entender qué es y cómo funciona el tonal-
pohualli se puede entrever en el trabajo de Nowotny (2005), pero toma forma 
definitiva en la tesis de Elzbieta Siarkiewicz (1995). La autora analiza las se-
cuencias presentes en los códices del grupo Borgia y concluye que la cuenta 
de 260 días es más compleja de lo que se ha planteado porque, más que medir 
un ciclo natural, el tonalpohualli funciona como un sistema de factores de 
escala derivados de la secuencia 13/20. La articulación de los trece numerales 
con los veinte signos-tonalli en distintas combinaciones, va generando módu-
los de tiempo de diferente duración, como 13, 20, 52, 65, 260, 364, 365, 584, 
etcétera. Un ejemplo de esta dinámica es la serie de 365 días, que permite que 
cada año inicie con un portador de año de la misma familia y un numeral en 
orden ascendente. Al parecer, los europeos identificaron el ciclo anual como 
el principal referente calendárico porque coincidía con su principal referente 
cronológico, pero ignoraron esta cualidad del sistema factorial basado en los 
referentes numeral/signo-tonalli. Como puede observarse en los códices del 
grupo Borgia, es posible generar otras proyecciones que sirven de rejilla para 
proyectar cálculos de diferente naturaleza, no sólo astronómicos, mismos que 
no aparecen reportados en las fuentes coloniales.

21	La negación de la función calendárica del ciclo de 260 días por ser un calendario ficticio 
o incompleto con respecto al nuestro tiene peso entre un amplio sector de mesoamerica-
nistas. Recientemente Rafael Villaseñor publicó un estudio enfatizando este aspecto (Vi-
llaseñor 2012).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   176 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 177

Sin negar el hecho de que el ciclo de 260 días servía para fines augu-
rales […] el tonalpohualli o tzolkin es un registro de la cuenta corrien-
te de todos los días, o sea, es “la cuenta junta de los días” y no un 
cómputo que funcione por separado. Es una herramienta que propor-
ciona los códigos numéricos necesarios tanto para definir, como para 
anotar diferentes periodos de tiempo (Siarkiewicz 1995:169).

La noción de una cuenta única del tiempo se puede rastrear en varias 
fuentes, como en el Arte del idioma zapoteco de Juan de Córdova (1578), 
donde se explica que el tiempo está organizado en el ciclo de 260 días y 
que éste se sigue ininterrumpidamente, de modo que no se pude calcular 
un inicio de año como en el calendario europeo (Córdova 1942:201). 
También hay reportes etnográficos contemporáneos que enfatizan este 
aspecto. Bárbara Tedlock obtuvo información entre los mayas de Momos-
tenango sobre el curso ininterrumpido de la cuenta de 260 días y comenta 
que a los habitantes les causaba gracia cuando preguntaba por el primer 
día del ciclo, ya que no puede hablarse de un día inicial o final del calen-
dario, a lo sumo de un día “intermedio” (Tedlock 1982:96-97). 

Si la cuenta de 260 días, que es la que da su nombre al tiempo, abarca 
los trece numerales que conforman las tercenas y los veinte signos que con-
forman las veintenas, estamos presenciando un sistema unitario que no 
puede dividirse porque deja de tener sentido. Mariano Veytia llegó a esta 
conclusión y señaló que lo mismo sucede con nuestro calendario, que se 
conforma de la combinación de dos referentes: los números de los días y los 
doce meses, por ejemplo 5 de agosto, 13 de noviembre (Veytia 1944:67-69).

De este modo todos las veintenas iniciarán con el mismo signo a lo 
largo de un año, y al llegar a la decimoctava veintena se producirá un 
desfase por los cinco nemontemi, haciendo que el siguiente año todas 
inicien con otro signo de la misma familia de portadores. Es fundamen-
tal señalar que el resultado de esta secuencia es un desfase ordenado, que 
permite que cada 366 días se alcance un signo portador de la misma 
familia y un numeral en secuencia ascendente (13 × 4 = 52), dando pie a 
la cuenta de los años. Así, el tonalpohualli construye y designa diferentes 
periodos temporales, permitiéndonos ubicar 1) la posición de un día en 
el ciclo de tercenas a partir del numeral que recibe (1-13); 2) la posición 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   177 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez178

de un día dentro del ciclo de las veintenas, dependiendo de la posición de 
su signo-tonalli; y 3) la posición de un año dentro del xiuhpohualli. El 
hecho de que las eras cosmogónicas reciban también nombres calendári-
cos derivados del tonalpohualli, como 4-Ollin, demuestra que la cuenta 
se puede proyectar a otros ciclos de mayor duración.22 Y como observa 
Siarkiewicz en su análisis del grupo Borgia, el sistema no se limita a estas 
tres cuentas, pues los componentes 13/20 permiten una amplia gama de 
combinaciones que no aparecen reportadas en las crónicas, muy proba-
blemente porque no serían reconocibles a ojos de los europeos. De este 
modo, la principal violencia que sufrió el sistema cronológico nahua a la 
llegada de los españoles, consistió en la eliminación de sus nombres ori-
ginales, pues una vez despojados de ellos, adoptaron los cristianos para 
insertarse en una nueva dinámica onto-cronológica del tiempo lineal an-
clado al año gregoriano. Así, al desaparecer los nombres “reales” de las 
fechas, se transfiguró todo el sistema.

Motolinía se acerca a la conclusión de que el tiempo americano fun-
ciona como una fractalización algebraica. En su rueda calendárica men-
ciona que durante los años bisiestos el 24 de febrero23 caería en un día de 
signo malinalli (Motolinía s.f.:16-17; 1996:178-179), acompañado por un 
numeral que se recorrería de manera predecible. Es decir, una vez com-
prendida la lógica combinatoria entre numerales y signos es posible ubicar, 
por lo menos matemáticamente, cualquier fecha del tonalpohualli dentro 
del año solar. Ahora bien, esta correlación es válida sólo teóricamente, pues 
como el año trópico no tiene una duración medible en días enteros, inva-
riablemente se irán acumulando desfases. Esto sucede también con el ca-

22	En las láminas 21 y 22 del Códice borbónico aparecen los 52 años del xiuhpohualli aso-
ciados a los nueve señores que acompañan a los días homónimos en la cuenta del tonal-
pohualli registrado en la primera sección del documento. Esto confirma que las influencias 
del tonalpohualli afectan también a todos los ciclos que utilicen su denominación. Alfon-
so Caso lo notó y ofrece un estudio de la sección titulada “Los días anuales del Códice 
borbónico” (Caso 1967:112-129)

23	Los últimos días de febrero aparecen también reportados en el Códice Telleriano Remen-
sis como los días en que caían los cinco nemontemi (fol. 7r). Esta información, más que 
reflejar el funcionamiento del calendario antiguo, nos informa de los cambios internos 
que ha sufrido el calendario nahua para poder correlacionarse al cómputo cristiano. La 
explicación la ofrece Antonio de Guevara (1584) en sus comentarios al calendario de 
Navas (Muñoz Camargo fol. 173 r).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   178 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 179

lendario gregoriano, por lo que es imposible fijar una correlación exacta 
entre calendarios ajenos en decursos de larga duración, dado que ningún 
sistema está anclado a un tiempo absoluto. Michel Graulich también hizo 
un intento por analizar las veintenas a partir de su vínculo con el tonalpo-
hualli, comentando que con el paso del tiempo éstas se fueron recorriendo 
de su posición original. Su propuesta es innovadora porque abre nuevas 
interrogantes en torno al funcionamiento del calendario indígena, aunque 
la fecha sugerida para determinar el anclaje original de las veintenas al año 
no puede comprobarse (Graulich 1999). 

Si logramos sobrepasar la barrera cultural del tiempo “real” y único 
y reorientamos el análisis siguiendo la idea de Henry Hubert, quien men-
ciona que los calendarios no sólo miden el tiempo, sino que le otorgan 
ritmo (lógica, sentido y orden) (Hubert 1999:49), es posible generar 
nuevos datos que nos permitan contrastar las cronologías cristiana y 
nahua tomando como referencia la dirección a la que apunta Siarkiewicz. 
La cosmografía cristiana visualiza al tiempo como un círculo de duración 
anual que sirve de referencia para ubicar otros periodos temporales, 
importantes pero secundarios, como días, semanas, meses, estaciones. 
Por su parte, la nahua toma como unidad temporal al día, cuya identidad 
es construida a partir de la combinación numeral-signo (n-s) que funcio-
nan como su nombre y apellido. Esta unidad mínima se articula gene-
rando periodos mayores entre los que destaca el año, que también recibía 
su nombre de uno de los 260 días. El día nominal se encontraba a 366 
posiciones de distancia –sin importar si se trataba del primero, el último, 
o cualquier otro día del año–. De este modo, la cuenta (13 × 20 = 260) 
se sucedía de manera ininterrumpida desde un tiempo inmemorable y 
permitía ubicar la posición de unidades temporales formando modelos 
matemáticos que recrean una ciencia cronológica completamente ajena 
a la nuestra.

Para comprender mejor la magnitud de este proceso de reinterpreta-
ciones, tomemos como ejemplo el fragmento de la lámina 15 del Códice 
mexicanus, un códice colonial temprano de autoría indígena (figura 2). En 
ella se hace evidente el esfuerzo del autor por traducir un par de fechas del 
calendario juliano al sistema de numeración (no calendárica) nahua, en un 
intento paralelo al de los cronistas cristianos que buscaban encontrar una 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   179 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez180

correlación exacta entre los dos repertorios. El escriba anotó el año 1580 
en números arábigos y posteriormente quiso traducir la cifra a numerales 
nahuas (1, 20, 400), utilizando las posiciones del sistema decimal europeo. 
El intento por traducir las fechas a números nahuas es muy lógico, pero el 
resultado nos enseña que traducir un número no es suficiente para com-
prender la lógica que yace detrás de un sistema, pues la nueva designación 
del año resulta disfuncional y confusa para los usuarios de ambos calen-
darios. La fecha ya no dice nada, se ha convertido en un simple número 
despojado de sentido que ha perdido su funcionalidad.

El tonalpohualli (n-s) se complementaba con otras series calendáricas 
de cuatro, siete, nueve o trece elementos, que incluían una gran variedad de 
entidades que se sucedían de manera consecutiva (números, espacios, dio-
ses, aves, objetos sagrados).24 Como observa Federico Navarrete, esta se-
cuencia de turnos regular y ordenada constituye una de las principales 
cualidades del tiempo mesoamericano y reproduce una epistemología que 
afecta el devenir de otros ámbitos que estaban vinculados a la construcción 
temporal-espacial, como la historia y la vida pública. Por eso resulta fun-
damental entender que el desfase ordenado de los 260 días sobre el año 
solar –responsable de generar la cuenta de 52 años del xiuhpohualli–, más 
que ser un error de cómputo por su incapacidad de medir ciclos enteros, es 
la base de la organización temporal, ya que reproduce la misma lógica que 
el sistema de sucesión de cargos que regulaba, por ejemplo, las actividades 
polítco-administrativas de los calpulli dentro del altepetl (Navarrete 2004). 
James Lockhart identifica esta tendencia de los pueblos nahuas a crear 
grandes “todos” agregando partes relativamente separadas pero conteni-
das en sí mismas, como organización modular. Una de las características 
de esta organización es que sus elementos permanecen unidos por su fun-

24	Como los cuatro árboles que rigen las cinco trecenas que conforman un cuarto del tonal-
pohualli (ver Códice Tudela), los trece bultos sagrados que aparecen en el Tonamalatl 
Aubin, o las famosas series de nueve, trece deidades y trece volátiles. También se sabe que 
las cuatro regiones cardinales influían sobre los veinte signos, de modo que cinco signos 
estaban asociados al norte, cinco al este, cinco al oeste y cinco al sur. Recientemente se 
ha descubierto que también los espacios del cosmos alternaban sus influencias los 260 
días; Tavárez y Michel Öudijk encontraron varios calendarios zapotecos coloniales don-
de se refiere que cada día del ciclo de 260 (piyé en zapoteco) se iban turnando sobre las 
casas del mundo: cielo, tierra e inframundo (Tavárez 2007; Öudijk 2012). 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   180 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 181

Figura 2. Correlación forzada. El año gregoriano de 1580 se escribió con cifras nahuas (1, 20, 400) 
ubicadas sobre columnas que corresponden a las posiciones del sistema decimal. La fecha ya no se 
entiende porque su traducción no corresponde a ninguno de los dos sistemas calendáricos. Códice 
mexicanus, lám. 15. Autor indígena anónimo (1571-1590), dibujo reconstructivo del autor, basado 
en la fotografía del estudio, tomada del facsimilar:  Codex Mexicanus; Bibliothèque Nationale de 
Paris, No. 23-24. Paris: Sociètè des Amèricanistes, 1952. 

ción y similitud, en arreglos numéricos y simétricos que están en rotación 
continua (Lockhart 1999:617-621). Lo importante de este arreglo es que 
se encuentra presente en varias esferas de la vida nahua, como la organi-
zación del territorio, la repartición del trabajo, los vínculos familiares, la 
liturgia, los cantos y los juegos (Lockhart 1999).

Así, el tiempo nahua toma una forma condicionada por la dinámica 
del flujo ordenado de acciones/influencias que se turnan para nombrar 
días, años y eras cosmológicas, ubicándolos en el espacio-mundo. Estas 
combinaciones son la base del tiempo, pues permiten contar y calificar 
todo lo que afectan, más allá de un ciclo de 260 días.

Esta frase marca la pauta para retomar la discusión sobre la función del 
tonalpohualli como un sistema exclusivamente adivinatorio. Recordemos 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   181 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez182

que las fuentes etnohistóricas mencionan que el tonalpohualli permitía in-
terpretar los sueños y destinos, hacer curaciones y registrar la historia. 
Todas estas actividades tienen algo en común: buscan dar solución a situa-
ciones que salen de la regularidad. Si bien los accidentes, las enfermedades 
y los malos augurios claramente se distinguen como factores de ruptura de 
la vida cotidiana, sucesos como matrimonios de gobernantes, entronizacio-
nes, conquistas, temblores y eclipses conforman situaciones extraordinarias 
registradas en los códices históricos nahuas y de otras regiones. Todas 
estas acciones se asocian con una fecha que, como se ha mencionado, tenía 
implícita una carga tonalli. Wendy James y David Mills mencionan una 
característica del calendario que no hemos discutido aún y que tiene que 
ver con la resolución de problemas y la capacidad de adaptación, que en 
un sentido más laxo podría interpretarse como la adivinación. Los autores 
mencionan que, si bien el ordenamiento temporal y su regularización es 
una de sus principales funciones, los calendarios también permiten la in-
tegración de los accidentes: la adaptación de sucesos inesperados, la co-
rrección de tensiones y desajustes (como el ajuste del año solar, o las 
acciones a tomar en un año de sequía) y la coexistencia de una pluralidad 
de escalas temporales. Como el accidente es igual de frecuente que la nor-
ma, las representaciones temporales y sus patrones de acción dentro de un 
calendario no son absolutamente coherentes ni rígidos, sino que aportan 
un sustrato que permite incorporar toda acción a la experiencia histórica, 
política, religiosa y cotidiana (James y Mills 2005:12-13). Es decir, en lugar 
de pensar al tonalpohualli como un sistema adivinatorio cuya función es 
secundaria al calendario y cuyo único referente se encuentra en la astrolo-
gía europea moderna, propongo replantear al tonalpohualli como un sis-
tema de relaciones que permiten dar ritmo, forma y medida al tiempo 
(regular u ordinario), del mismo modo que inciden en la resolución de 
situaciones inesperadas, otorgándoles sentido y afectando su dirección y 
desenvolvimiento; además de permitir la renovación ordenada del sistema. 
En este sentido, las esencias-tiempos podían provocar un resultado benig-
no o maligno, en su flujo, dependiendo del contexto en que se presenten. 
Por eso sólo podían ser manipuladas por especialistas con conocimiento 
calendárico, a través de sueños, curaciones, adivinaciones, sacrificios, can-
tos, ofrendas y otro tipo de actividades rituales.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   182 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 183

Cabe señalar que los accidentes forman parte del sustrato primario 
que permite que todo calendario se mantenga en constante actualización 
y siga teniendo validez en la vida diaria, a pesar de estar anclado en tradi-
ciones temporal, espacial y culturalmente lejanas –y por lo tanto poco 
reconocibles para sus usuarios.

Así, el tiempo-mundo indígena es un entramado de relaciones cuya 
complejidad sobrepasa las funciones calendárico-astrológicas asumidas 
por la astronomía moderna, para ubicarse más cerca de un lenguaje onto-
lógico. Una metacronología que sirve de base para que cada grupo genere, 
registre y siga su propio tiempo, su propia historia; pues, como observa 
Navarrete, la pluralidad de calendarios que operaban de manera simultá-
nea es otra de las cualidades propias del tiempo-espacio mesoamericano 
(Navarrete 2004). Esta concepción se opone a la visión lineal, unidireccio-
nal y monocronológica cristiana, cuyo sustento se encuentra en la concep-
ción monoteísta de la iglesia universal.25 

Esta complejidad del calendario como un sistema tradicional, pero con 
la capacidad de adaptarse a las necesidades más pragmáticas se puede 
rastrear en la manera en que tres personajes de la sierra mixe, abogados, 
calendarios y cuidadoras de ancestros, inciden en la construcción del calen-
dario. Emiliano Zolla sostiene que aquello que la etnografía generalmente 
denomina como el calendario tradicional mixe no consiste en una escala de 
tiempo absoluta y generalizada, sino en una multiplicidad de mediciones 
espacio-temporales específicamente adaptadas al territorio de cada pueblo 
de la Sierra. El sistema y sus variables sólo pueden ser interpretados por 
los especialistas, pues requieren de un contexto que les dé sentido (Zolla 
2012). Canek Estrada presenta otro ejemplo de cómo los k’iche siguen 
utilizando el Cholk´ij (tonalpohualli maya), en el cual han incorporado de 
manera selectiva una serie de elementos cristianos, datos académicos y 
otros derivados de los movimientos contemporáneos de reivindicación 
indígena (Estrada 2012). Es decir, el tonalpohualli permite hacer predic-

25	La coexistencia de calendarios diversos se reporta también en otras regiones. Morgan 
Ruelle comenta que los pamires aprendieron a usar una gran cantidad de calendarios 
porque entraron en contacto con diferentes culturas y religiones a lo largo de la ruta e la 
seda. Sin embargo, el conocimiento tradicional calendárico se fracturó con la imposición 
del calendario gregoriano por parte del mando soviético (Ruelle 2011).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   183 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez184

ciones, pero no puede limitarse a esta función, porque su escala de acción 
es mucho más compleja. Éste incide sobre varias esferas de la vida y ofrece 
al especialista las pautas para corregir sucesos no deseados (lo accidental) 
por medio de la acción eficaz.

Tlapohualli: la cuenta de las cosas

Ya se ha mencionado que la principal alteración que sufrió el calendario 
nahua al ser descrito en las fuentes coloniales consistió en despojarlo de 
sus nombres para imponerle las fechas cristianas como si fueran equiva-
lentes, en un ejercicio de traducción similar al ejemplo citado del Códice 
mexicanus (figura 2). El siguiente paso consistió en equiparar a las veinte-
nas con los meses del año e identificar a este ciclo como la base de la cro-
nología nahua (18 × 20 = 360, más los 5 nemontemi = 365). A partir de 
ese momento el tonalpohualli salió sobrando, pues al ser despojado de su 
nombre se desvinculó del tiempo y se separó del año, quedando sólo una 
cáscara vacía que puede ser explicada como un componente artificial y 
autónomo, de carácter mántico. La desarticulación de las veintenas con 
respecto a las fechas del tonalpohualli para atarlas a los días del año civil 
(y litúrgico) cristiano fue un evento que permitió la adaptación de las fes-
tividades indígenas a las fechas del santoral cristiano, tal como se celebran 
en la actualidad.

Si bien en las fuentes coloniales queda muy clara la distinción entre la 
cuenta de veintenas o “meses” indígenas, y la de trecenas o “semanas” 
indígenas, esta distinción no se percibe de manera clara en la lengua ori-
ginal, pues ambas se designan como tlapohualli, un término genérico que 
significa “la cuenta”.

Algunas fuentes escritas en náhuatl llaman “semana” a la trecena 
(Sahagún libro 4, 1951:1; Castillo 2001:164-165); también utilizan térmi-
nos como matlatlaqujlhujtl omeey (de trece en trece días); o simplemente 
se refieren a cada trecena designándola por el nombre de su primer día 
(1-Cipactli, 1-Océlotl) (Sahagún libro 4, 1951). El ciclo de las veintenas 
recibe varios nombres en náhuatl, como tlapohualli, ilhuitl y metztli. Éstos 
a su vez forman composiciones más complejas que reflejan la articulación 
de unidades temporales mayores. He aquí algunos ejemplos de su uso:

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   184 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 185

(1)	 Ilhuitl. Aparece en el segundo libro del Códice florentino en cada 
párrafo introductorio de las veintenas y en este contexto se tradu-
ce como fiesta. En esta sección aparece acompañado de la palabra 
metztli: “ic cemilhuitl metztli” (fiesta del primer mes)”; ic cemil-
hujtl yc nauj metztli” (fiesta del cuarto mes), etcétera (Sahagún 
libro 2, 1957:42-102).

(2)	 Metztli. El término sirve para designar un periodo de veinte días 
(Sahagún, supra), o un mes asociado a la luna (Castillo 2001:161-
162; Molina 2001:84v, 55v, vid infra).

(2)	 Tlapohualli. Cristóbal del Castillo muestra un ejemplo donde 
tlapohualli forma parte de una composición que remite a la cuen-
ta de veintenas: cempohualilhuitlapohualli (Castillo 2001:169). 
Ver cecemilhuitlapoalli (infra).

(3)	 Cecemilhuitlapohualli. Cuenta de veinte en veinte (días), es decir, 
a la cuenta total de las veintenas, que también hace un total de 
360 días. El término es utilizado también para designar a la cuen-
ta de los veinte [×13] signos del tonalpohualli (Sahagún libro 4, 
1951:1). Para Molina, cecemilhuitl se traduce como “todos los 
días y todas las noches” (Molina 2004:15). Por lo tanto, el térmi-
no puede interpretarse como la cuenta organizada de las tlapo-
hualli, que es la que incluye a todas las fechas.

(4)	 Cecempoalapoalli es el vocablo con que se refiere al gran año 
(artificial), que abarca 360 días. Es el resultado de sumar los días 
de las dieciocho veintenas (18 × 20 = 360).

(5)	 Xihuitl. Es el año solar de 365 días, resultado de añadir los cinco 
nemontemi al cecempoalapoalli (360 + 5). No hay datos que per-
mitan identificarlo con el año trópico de 365.2422… días.

(6)	 Nemontemi. Cinco días que faltan al cecempoalapoalli para for-
mar un xihuitl.

Esta lista resume algunos de los usos de los términos calendáricos 
originales, sin embargo, cabe hacer un par de precisiones con respecto a 
su uso, dado que en algunos casos se puede identificar la influencia de 
concepciones europeas. En su descripción del calendario indígena, Cristó-
bal del Castillo comenta: 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   185 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez186

El que primeramente asentamos es el libro del tonalpohualli. Lo sigue 
la cuenta de las fiestas, las veintenas con las que se hacían fiesta y se-
guirán sus nombres. Y con las veintenas con las que celebraban fiesta 
era la manera [en que hacían] la cuenta de los meses. Porque no se-
guían la marcha de la Luna: ni cuando se levanta por primera vez […] 
Después todo lo emparejó, lo ordenó, lo dibujó el que lo escribió, el 
pintor de libros. De modo que hizo acompañar los doce meses de un 
año, los hizo corresponder con las veintenas con las que festejaba la 
gente vieja… (Castillo 2001:162).26

Al analizar el fragmento en contexto, se observa que el autor distin-
gue entre la cuenta de los meses europeos (lunas) y los ciclos indígenas 
derivados de términos como ilhuitl o tlapohualli, enfatizando que no son 
lo mismo. La palabra metztli se utiliza como analogía de los meses luna-
res y el autor explica que su uso responde a la necesidad de generar una 
correlación con el año cristiano. También informa que esta asimilación 
se debe a los pintores de los libros (coloniales), quienes correlacionaron 
por primera vez ambos registros. El diccionario de la lengua náhuatl de 
Alonso de Molina (2004) respalda esta información a través de las si-
guientes traducciones: 

Entrada en lengua castellana:
Mes parte dozena del año. metztli. Metztlapoualitztli (fo. 84v)
Mes y medio. Cemetztli ypan tlaco. Centetl metztli ypan tlaco (p. 84v)

26	Ampliando la cita en náhuatl: “inic iyollo pachihuiz in aquin quimatiznequi in amox-
pouhqui inic quittaz inic omotlatlali in ixquich ic omopouhti in tlapohualamatl. Ca 
yehuatl acachto tictlalia in tonalpohualamatl. Auh niman yehuatl contoquilia in il-
huitlapohualli, iz cecempohualilhuitl inic ilhuiquixtiaya, quihuihuicatiuh in intotoca. Ca 
yehuatl in yuhquin ma metztlapohualli, iz cecempohualilhuitl inic ilhuichihuaya, ca amo 
no quipahuaya in Metztli iotlatoquiliz, ihuan in icaxahualiztlanextli ic tlantiuh in 
tlanextli. Auh ca zatepan omochquinenehuili , oquitaltlali , oquimachioti in aquin aqui-
cuilo in amoxtlacuilolli inic oquihuihuicalti in matlactli omome metztli iz ce xihuitl 
oquihuihuiliz cecempohuailhuitl inic ilhuiquixtiaya in ye huecauh tlacahuehuetque, 
ihuan intotoca”. Traducción de Federico Navarrete. Las cursivas son mías (Castillo 
2001: 161-162).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   186 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 187

Entrada en lengua mexicana:
Metztli. Luna, o pierna de hombre o de animal, o mes (fo.55v)
Metztli mayo. El mes de mayo. Et sic de alijs (fo. 55v)
Cecemilhuitl. Cada día (fo. 15r) 

A pesar de que pueden sonar confusos los términos aportados por 
Molina, gracias a Castillo se entiende que el término castellano “mes” se 
considera más cercano al periodo europeo y a la cuenta de la luna, que no 
es propiamente nahua; como se observa en la designación del mes y medio, 
es decir, veintena y media, importante porque forman el mes occidental de 
30 días. Además, le palabra metztli (luna) define, según el autor, el mes que 
corresponde a la doceava parte del año, que si bien no corresponde a las 
lunaciones, sí es la medida exacta del mes cristiano. Lo mismo sucede con 
el ejemplo de “metztli mayo”, pues este término no se utiliza en combina-
ción con los nombres nahuas, sino con los meses europeos.27 La entrada 
presente en otro diccionario nahua elaborado en 1590 refuerza la identi-
ficación del mes bajo la cosmovisión europea, pues el término xiuh-
metztlapoaloni corresponde a la traducción: “mes. Parte docena del año. 
mensis”, y no brinda una entrada para los ciclos de origen indígenas (Az-
tec Manuscript 1590: fo. 113v). Otro ejemplo de la diferenciación para el 
uso de ambos términos aparece nuevamente en Cristóbal del Castillo:

“Occentlamantli tlapohualmetztli 
(1) ihuihuical mochiuhtiuh iz cem-
pohualilhuitlapohualli (2) in oncan 
quipantilitiuh iz cecenmetztli (3)…”

La siguiente cosa [se refiere a una 
tabla] es la correspondencia que se 
va haciendo entre la cuenta de los 
meses [derivada del término luna] 
(1) y la cuenta de las veintenas (2),
y dónde cae en cada mes [derivado 
del término luna] (3).28

28

La dificultad para identificar a la luna como el ciclo originario de las 
veintenas se hace evidente gracias a una de las ruedas calendáricas repro-

27	La palabra metztli asociada con los meses europeos aparece también en los Primeros 
memoriales, véase f. 250v- 251r. 

28	Traducción de Navarrete. Las cursivas son mías (Castillo 2001:169).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   187 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez188

ducidas por Boturini y Veytia (figura 3). En ella se observa que las lunas 
(meses), pintadas a la manera europea, están ubicados por encima de los 
nombres de cada veintena, pero no existe una correspondencia exacta 
entre ellos dado que no tienen una asociación de equivalencia. Este ejem-
plar nos demuestra que no sólo los europeos mostraban interés por gene-
rar correlaciones entre los diferentes calendarios, también los americanos 
tomaron parte activa en este proceso. La asimilación del tlapohualli como 
metztli se puede comprender a partir del segundo libro del Códice floren-
tino, pues estos términos son utilizados para describir lo que Sahagún 
compuso como su “calendario de las fiestas fijas”. Los textos más antiguos 
escritos en español utilizan el término “fiesta” en lugar de “mes”, derivan-
do su sentido de la palabra ilhuitl, y no de metztli. La asociación luna/
veintena no tiene mucho sentido, pues el ciclo lunar puede calcularse a 
partir de 28 o 29 días, por lo que el término metztli (luna) probablemente 
obtuvo este uso a raíz de la introducción de los meses gregorianos. Si bien 
es cierto que en el área maya, los cómputos lunares podían calcularse en 
su calendario desde el Clásico, esta serie no se calculaba con los días del 
winal (la serie análoga a las veintenas), sino con otra serie denominada 
precisamente Serie Lunar. 

Cristóbal del Castillo menciona una frase interesante porque vincula 
al tonalpohualli con el año, ejemplificando otro ejercicio de acoplamiento 
del sistema cronológico nahua al cristiano, aunque enfatiza que el tonal-
pohualli es la base de la medida temporal: “cempohualli semana in tonal-
pohual in ye huecauh huehuetque inic caxilltia iz ce xiuhtlapohualli i ye 
mochi 365 in tonalpohualli” (las veinte semanas del tonalpohualli de los 
antiguos ancianos, para añadir la cuenta de un año, todos con sus 365 
[días] al tonalpohualli).29 

En conclusión, la palabra tlapohualli parece ser la unidad funcional 
del tonalpohualli y consiste en un nombre genérico aplicado a la cuenta 
(total) del tiempo; un tiempo que abarca los trece numerales (trecenas) y 
veinte signos (veintenas) generando a su paso un metalenguaje cuyas com-
binaciones imprimen cualidades al devenir, cifrado en su desfase ordenado 
del tonalli. Ésta es la cuenta única cuyo ritmo combinatorio permite hacer 

29	Traducción de Federico Navarrete (Castillo 2001:164-165).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   188 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 189

proyecciones al pasado y al futuro, reproduciendo un esquema cronológi-
co cuya dinámica y longitud temporal no coincide con nuestra experiencia. 

Tlapohualli: ¿la cuenta de los meses agrícolas o la cuenta 

de las fiestas sacrificiales?

En su propuesta sobre el orden original de las veintenas, Michel Graulich 
(1999) enfatizó que su vínculo con las fechas del tonalpohualli resultaba 
fundamental para que el tiempo fluyera adecuadamente; aunque esto im-
plicara que las veintenas no podrían mantener su posición sobre el año 
trópico con el paso del tiempo. Aunque Graulich sigue considerando a las 
veintenas como los dieciocho momentos del año agrícola que quedaron 
fosilizados en un pasado remoto y que para el siglo xvi se encontraban 
drásticamente desfasados, su propuesta tiene implicaciones importantes si 
consideramos que el desfase (ordenado) de las tlapohualli sobre el año 
puede implicar precisamente que su principal función no consistía en ubi-
car la posición de los momentos del ciclo agrícola. Si bien éste era el uso 

Figura 3. Rueda calendárica novohispana que muestra una relación artificial entre veintenas y lunas/
meses. Copia de la Rueda de Veytia. Códice 089_2 Veytia, Lámina 1, Biblioteca Nacional de Francia. 
(en De la torre Yarza) (fotografía tomada de: Rodrigo de la Torre Yarza. “Códice 089_2 Veytia. 
Lámina 1”, en: ciesas. Biblioteca Nacional de París). 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   189 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez190

que tenía el calendario en el viejo continente, eso responde a las condicio-
nes generadas en un contexto histórico muy específico, ya que durante la 
edad media, la Iglesia construyó un discurso propagandístico para asegu-
rar la producción de cultivos, como el trigo y la vid, que serían entregados 
anualmente a través de mecanismos como el pago de diezmo. Por lo tanto, 
el imaginario calendárico contribuyó en gran medida a la consolidación 
del sistema económico feudal.30 En contraste, la relación entre las tlapo-
hualli y los momentos específicos del año agrícola no puede sustentarse 
claramente en la etimología nahua, ni en la dinámica de las celebraciones 
de las veintenas, a menos que se busquen asociaciones simbólicas en cada 
fiesta que remitan a posibles conexiones con el complejo maíz-lluvia. 
Aunque evidentemente a lo largo del cecemilhuitlapohualli aparecen dei-
dades acuáticas pluviales y de la fertilidad y el maíz, el énfasis no está 
puesto exclusivamente en el cultivo. Las tlapohualli son celebraciones don-
de, además de las deidades, interviene un sustrato importante de la comu-
nidad organizada en agrupaciones. Éstas van turnando su participación a 
lo largo de las dieciocho festividades: los tecuhtli (señores), las parteras, 
los guerreros, los ancianos, los jóvenes, los comerciantes, los muertos. Así, 
más que una asociación simbólica que opera en función absoluta con la 
dinámica astronómico-meteorológica, las tlapohualli construyen un en-
tramado ritual/social polisémico en cuyo eje se puede reconocer tanto al 
maíz como a otras entidades. Cabe mencionar que las fiestas (ilhuitl) 
también permitían el intercambio de productos para su consumo en las 
celebraciones, o bien como parte del pago de tributo.31 Si cambiamos el 
punto de inflexión de la productividad agrícola al único elemento que se 
encuentra presente en todas las tlapohualli, la fiesta y el sacrificio, encon-
traremos que es en esta acción en donde está centrado el énfasis de las 
veintenas, que es precisamente la celebración (ilhuitl).

30	El discurso propagandístico cristiano se consolidó entre los siglos VIII y XIII, pero se 
puede seguir desde las obras de los griegos (como en “los trabajos y los días” de Hesíodo), 
hasta la institucionalización del cristianismo (en los repertorios iconográficos de los mo-
nasterios altomedievales o los libros de horas modernos) (Castiñeiras 1996).

31	La Matrícula de tributos y el Códice Humboldt I, entre otros documentos, hacen referen-
cia al momento en que se debían recaudar los tributos, y usan como marcadores a los 
glifos de las veintenas, especialmente cuatro: Etzalcualiztli, Tlacaxipehualiztli, Ochpa-
niztli y Panquetzaliztli. Este tema se profundiza en Díaz (2011:333-338).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   190 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 191

Hasta el momento no se ha contemplado la posibilidad de que algunas 
de las ceremonias que se llevan a cabo en las fiestas de las veintenas, las 
supuestas fiestas fijas, hayan estado también condicionadas por las influen-
cias del tonalpohualli, las supuestas fiestas móviles. Lo que explicaría que 
en algunas fuentes se mencione que las fiestas más importantes de cada 
tlapohualli se realizaran en diferentes momentos de la veintena, o que se 
dejen pasar cierto numero de días antes de hacer las celebraciones. Es de 
esperarse que los sacrificios, ofrendas y fiestas se realizaran en fechas pro-
picias, como indican las láminas de los códices prehispánicos, tomando en 
cuenta la influencia del tonalli. 

Finalmente, la relación entre tonalli y sacrificio es un tema obligado 
al hablar del calendario nahua, porque su relación es muy clara en las 
fuentes de tradición indígena. Alfredo López Austin analiza la dinámica 
de la tona (derivada de tonalli), una entidad anímica que se condensa en 
la cabeza pero también en la sangre, por lo que el sacrificio consiste en una 
herramienta que permite la recirculación de esta esencia.32 De este modo, 
sacrificio, ilhuitl, tonalli, tlapohualli, tonalpohualli, cecemilhuitlapohua-
lli… forman parte de un mismo sustrato que pierde sentido al desarticu-
larse para ser explicados como ciclos de distinta naturaleza. El 
tonalpohualli puede concebirse entonces como un metalenguaje que deter-
mina una concepción temporal donde la realidad “natural” y las prácticas 
“culturales” conforman una tecnología cronológica que sobrepasa el al-
cance de nuestras categorías temporales.

Conclusión

En este trabajo se problematiza la manera en que se han venido aplicando 
categorías cronológicas propias del pensamiento cristiano al momento de 
describir el funcionamiento del tiempo nahua. Revisando las propuestas 

32	(López Austin 1980:197-231). Bárbara Tedlock reporta que entre los mayas también se 
concibe la idea de que al nacer, se recibe del sol un alma, llamada soyopa, que se conser-
va en el cuerpo y se mueve sólo a través de la sangre y los músculos (Tedlock 1982: 53). 
Recientemente Roberto Martínez ha publicado estudios importantes sobre esta fuente de 
vitalidad concentrada en el cuerpo (la cabeza, el corazón y la sangre) equivalente a la tona 
(Martínez 2006; 2007; 2011).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   191 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez192

de pioneros como Motolinía y Sahagún, se pudieron identificar dos tradi-
ciones principales que han condicionado la conceptuación de los calenda-
rios mesoamericanos como un sistema conformado por dos cuentas 
autónomas, de diferente naturaleza, que se van entrelazando tal como 
sucede con el calendario litúrgico y el civil dentro del año cristiano. Este 
tipo de reconstrucciones del calendario prehispánico no toman en cuenta 
que el sistema descrito en las fuentes coloniales ya no corresponde al ca-
lendario “original”, sino que refleja la diversidad de soluciones que los 
especialistas en el manejo del cómputo generaron para hacer compatibles 
dos sistemas cronológicos. Esta estrategia implica la actualización de con-
tenidos; una dinámica propia de todos los sistemas calendáricos, esencial-
mente mestizos, pues esto es lo que les permite mantener su vigencia. La 
incorporación del tiempo nahua al cristiano implicó un cambio de para-
digma donde el énfasis analítico pasó de una dinámica que implicaba la 
sucesión ordenada de prácticas (fiesta y sacrificio), a la proyección de fe-
nómenos astronómicos y meteorológicos circunscritos en términos de pe-
riodicidad anual, y concatenados al calendario litúrgico cristiano. Con esta 
acción se afectó la capacidad de flujo continuo y ordenado que implicaba 
la cuenta de 52 años.

Este trabajo fue realizado gracias al apoyo brindado por el Instituto de 
Investigaciones Históricas y la Coordinación de Humanidades a través del 
Programa de Becas Posdoctorales de la Universidad Nacional Autónoma 
de México. Mi más sincero agradecimiento a quienes hacen posible que 
estas herramientas lleguen a las nuevas generaciones, complementando 
nuestra formación.

Bibliografía

Acuña, René (ed.), Relaciones geográficas del siglo xvi, Tlaxcala, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 1984, v. I.

Anders, Ferdinand y Jansen, Maarten, El Libro del cihuacoatl. Homenaje para 
el Año del Fuego Nuevo. Libro explicativo del llamado códice Borbónico, 
México, Akademische Druck-Verlagsanstalt/Fondo de Cultura Económica, 
1991.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   192 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 193

Aztec Manuscript dictionary, microfilm, University of Chicago Librarym Mi-
crofilm Collection of Manuscripts on Middle American Cultural Anthro-
pology, no. 37, 1590.

Bartl, Renate, Bárbara Göbel y Hanns Prem, “Los calendarios aztecas de Sa-
hagún”, Estudios de Cultura Náhuatl, Universidad Nacional Autónoma 
de México, Instituto de Investigaciones Históricas, v. 19, 1989, p. 13-82.

Baudot, Georges, Utopia e historia en México, trad. de Vicente González, 
Madrid, Espasa-Calpe, 1983.

, “Fray Toribio de Motolinía denunciado ante la inquisición por fray 
Bernardino de Sahagún en 1572”, Estudios de Cultura Náhuatl, Univer-
sidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Histó-
ricas, v. 21, 1991, p. 127-132.

Batalla Rosado, Juan José, El códice Tudela y el Grupo Magliabechiano, edi-
ción facsimilar, Madrid, Ministerio de Educación, Cultura y Deportes/
Agencia Española de Cooperación Internacional/Testimonio Compañía 
Editorial, 2002.

Boturini, Lorenzo, Idea de una historia general de la America Septentrional. 
fundada sobre material copioso de figuras, símbolos, caracteres y jeroglí-
ficos, cantares y manuscritos de autores indios últimamente descubiertos, 
Madrid, Juan de Zúñiga, 1746.

Broda, Johanna, “La fiesta azteca del Fuego Nuevo y el culto a las Pléyades”, 
en Franz Tichy (editor), Space and Time in the Cosmovicion of Mesoame-
rica, Lateinamerika Studien-10, Wilhelm Fink Verlag, Munich 1982, 
p. 129-158.

, “Ciclos agrícolas en el culto: un problema de la correlación del año 
mexica”, en Anthony Aveni y Gordon Brotherston (eds.), Calendars in 
Mesoamerica and Peru: Native American Computatoins of Time, BAR, 
International Series, 174, Oxford, 1983, p. 145-165.

Castillo, Cristóbal del, Historia de la venida de los mexicanos y de otros pue-
blos e historia de la conquista, introducción, paleografía y traducción de 
Federico Navarrete, México, Conaculta, 2001 (Cien de México).

Castillo Farreras, Víctor, “El bisiesto náhuatl”, Estudios de Cultura Náhuatl, 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones 
Históricas, v. 9, 1971, p. 75-104.

Córdova, Juan de, Vocabulario castellano zapoteco, edición facsimilar, intro-
ducción y notas de Wigberto Jiménez Moreno, México, Instituto Nacional 
de Antropología e Historia/Secretaria de Educación Pública, 1942.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   193 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez194

Caso, Alfonso, Los calendarios prehispánicos, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, 1967.

Castiñeiras González, Manuel, El calendario medieval hispano. Textos e imá-
genes (siglos xii a xiv), Salamaca, Junta de Castilla y León/Consejo de 
Educación y Cultura, 1996.

Díaz Álvarez, Ana G., “Las formas del tiempo. Tradiciones cosmográficas en 
los calendarios indígenas del México central”, tesis doctoral, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 2011.

Doesburg, Geert Bastiaan van, “Las ruedas del cempoallapoalli”, en Ferdi-
nand Anders, Jansen y Reyes (eds.), Codice Ixtlilxochitl; apuntaciones 
y pinturas de un historiador. Estudio de un documento colonial que tra-
ta del calendario nahua, México, Fondo de Cultura Económica, 1996, 
p. 139-142.

Dyer, Nancy Joe, “Libro de oro, el manuscrito”, en fray Toribio de Benavente, 
Motolinía, Memoriales, introducción y estudio de Nancy Joe Dyen, Méxi-
co, El Colegio de México, 1996, p. 97-118.

Durkheim, Emile, The elementary forms of the religious life, Nueva York, 
Dover, 2008 [1915].

Estrada, Canek, “Cholq’ij: la cuenta de 260 días de los k’iche’ de Guatemala. 
Continuidades y transformaciones de un saber milenario.” Ponencia pre-
sentada en el Coloquio Internacional Tiempo y Complejidad, Calendarios 
del Mundo, Museo Nacional de Antropología, 11 de octubre de 2012.

Gemelli Carreri, Giovani, Viaje a la Nueva España, edición de Francisca Peru-
jo, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 1976.

Graulich, Michel, Mitos y rituales del México antiguo, Madrid, Istmo, 1990.
, Fiestas de los pueblos indígenas. Ritos Aztecas. Las fiestas de las 

veintenas, México, Instituto Nacional Indigenista, 1999.
Hidalgo, María del Carmen, “Descripción material de la Relación de Mi-

choacán”, en Relación de Michoacán, Madrid, Patrimonio editorial, 2001, 
p. 43-74.

Hubert, Henry, Essay on Time: a Brief Stuy of the Representation of Time in 
Religious and Magic, R. Parking y J. Redding (traducción), Oxford, Bergh-
ahn, 1999 [1905].

James, Wendy y David Mills, “Introducción. From Presentation to Action in 
the Flow of Time”, en James y Mills (eds.), The Qualities of Time, Oxford, 
Berg, 2005, p. 1-18. 

Kubler, George y Charles Gibson, The Tovar Calendar, Memoires of the Con-

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   194 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 195

necticut Academy of Arts & Sciences, V. XI, New Haven, Yale university 
Press, 1951.

Kruell, Gabriel Kenrick, “La concepción del tiempo y la historia en el modelo 
‘paradigmático-analógico’ de las culturas mesoamericanas”, Revista de 
Estudios Mesoamericanos, Posgrado de Estudios Mesoamericanos, Insti-
tuto de Investigaciones Filológicas, Universidad Nacional Autónoma de 
México, núm. 12, 2012, p. 5-24.

Latour, Bruno, Nunca hemos sido modernos: ensayo de antropología simétrica, 
Madrid, Debate, 1993.

Lockhart, James, Los nahuas después de la conquista. Historia Social y Cultu-
ral de la Población indígena del México Central. Siglos xvi y xvii, Méxi-
co, Fondo de Cultura Económica, 1999, p. 617, 621.

López Austin, Alfredo, Cuerpo humano e Ideología, México, Universidad Na-
cional Autónoma de México, 1980.

Magaloni, Diana, “Images of the Beginning: The Painted Story of the Conquest 
of México in Book XII of the Florentine Codex”, tesis doctoral, Universi-
dad de Yale, 2004.

Malmstrom, Vincent, “Origin of the Mesoamerican 260-day Calendar”, en 
Science, American Association for the Advancement of Science, v. 181, 
(septiembre 1973), p. 939-941.

Martínez González, Roberto, “El tonalli y el calor vital: algunas precisiones”, 
en Anales de Antropología, 40 (II), 2006, p. 117-151.

, “El alma de Mesoamérica: unidad y diversidad en las concepciones 
anímicas”, en Journal de la Société des Américanistes, 93 (2), 2007, 
p. 7-49.

, El nahualismo, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Históricas, 2011.

Mc Cluskey, Stephen. Astronomies and culture in Early Medieval Europe, 
Cambridge, Cambdridge University Press, 1998. 

Molina, Alonso de, Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana 
y castellana, 5a. ed., estudio preliminar de Miguel León Portilla, México, 
Porrúa, 2004 [1585].

Mora Echeverría, Jesús, “El ajuste periódico del calendario mesoamericano; 
algunos comentarios desde la arqueología y la etnohistoria”, Arqueología, 
Coordinación Nacional de Arqueología del inah, 17, 1997, p. 138-175. 

Motolinía, fray Toribio, Manuscrito del libro de oro y tesoro índico, Universi-
ty of Texas, Austin, Bensen Latin American Collection, JGI 31, Fotocopia 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   195 14/11/13   11:43 a.m.



ana díaz álvarez196

del Fondo Reservado de la Biblioteca del Instituto de Investigaciones His-
tóricas, (s.f.), ils. Rueda calendárica. Donación de Edmundo O’Gorman 
al iih. 

, Memoriales, edición de Luis García Pimentel, México, Casa del Edi-
tor, 1903, (Documentos históricos de México, Tomo 1). Ils. Rueda Calen-
dárica.

, Memoriales, introducción y estudio de Nancy Joe Dyen, México, El 
Colegio de México, 1996.

, Historia de los indios de la Nueva España, 5a. ed., estudio introduc-
torio de Edmundo O´Gorman, México, Porrúa, 1990 (Sepan cuantos…, 
129).

Muñoz Camargo, Diego, Descripción de la ciudad y provincia de Tlaxcala de 
las indias y del mar océano para el buen gobierno y ennoblecimiento de-
llas, México, Instituto de Investigaciones Filológicas, 1981.

Navarrete, Federico.“¿Dónde queda el pasado? Reflexiones sobre los cronoto-
pos históricos”, en Virginia Guedea (comp.), El historiador frente a la 
historia, coordinadora, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, Instituto de Investigaciones Históricas, 2004, p. 29-52.

Nowotny, Karl A. Tlacuilolli, Norman, University of Oklahoma Press, 2005 
[1961].

Öudijk, Michel, “El piyé o la cuenta zapoteca de 260 días; ruptura y continui-
dad en el sistema mántico”, Ponencia presentada en el Coloquio Interna-
cional tiempo y Complejidad, Calendarios del mundo, Museo Nacional 
de Antropología, 10 de octubre de 2012.

Öudijk, Michel y María Castañeda de la Paz, “La colección de Manuscritos de 
Boturini; una mirada desde el siglo xxi” (mecanuscrito).

Paso y Troncoso, Francisco del, “Calendario de Teutitlán del Camino”, en 
Papeles de Nueva España publicados de orden y con fondos del gobierno 
mexicano por Francisco del Paso y Troncoso, Madrid, E. Tipográfico Su-
cesores de Rivadeneyra, 1905. 

Peeler, Damone, “Un posible origen solar para el calendario ritual mesoame-
ricano de 260 días”, Notas Mesoamericanas, Universidad de Las Améri-
cas, núm. 11, 1989, p. 292-303.

Prem, Hanns J., Manual de la antigua cronología mexicana, México, Centro 
de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social/Porrúa, 
2008. 

Relación de Michoacán, ed. facsimilar, Madrid, Patrimonio editorial, 2001.
Ruelle, Morgan, “Ecology of Time: Calendar of the human body n the Pamir 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   196 14/11/13   11:43 a.m.



tlapohualli, la cuenta de las cosas 197

Mountains”, Journal of Persianate Studies, Brill, vol. 4, núm. 2, 2011, 
p. 146-170. 

Sahagún, Bernardino de, Florentine Codex, Books 4-5, trad. de Charles E. 
Dibble y Arthur J. O. Anderson, Santa Fe, The School of American Re-
search y The University of Utah, 1957. 

, Historia general de las cosas de la Nueva España, 3a. ed., estudio, 
paleografía y notas de Alfredo López Austin y Josefina García Quintana, 
México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2002 (Cien de 
México).

Seler, Eduard, Comentarios al códice Borgia. ed. facsimilar, 3 v., México, Fon-
do de Cultura Económica, 1963.

Siarkiewicz, Elzbieta, El tiempo en el tonalamatl, Varsovia, Universidad de 
Varsovia, 1995.

Spitler, Susan, “Colonial Mexican Calendar Wheels: Cultural Translation and 
the Problem of ‘authenticity’”, Elizabeth Hill Booone (ed.), Painted Books 
and Indigenous Knowledge in Mesoamerica, New Orleans, Middle Ame-
rica Research Institute, 2005, p. 271-288.

Tavárez, David, “Canciones Nicachi: textos rituales zapoteca y conocimientos 
rituales clásicos posteriores en Oaxaca colonial”, trad. del Inglés por Mir-
yan McDonald, FAMSI. 2007, consultado en http://www.famsi.org/repor
ts/02050es/02050esTavarez01.pdf

Tedlock, Barbara, Time and the Highland Maya, Alburqueque, University of 
New Mexico Press, 1982. 

Tena, Rafael, El calendario mexica y la cronografía, México, inah, 1987. 
Torre Yarza, Rodrigo de la “Códice 089_2 Veytia. Lámina 1”, en ciesas, Bi-

blioteca Nacional de París.
Veytia, Mariano, Historia antigua de México, México, Leyenda, 1944.
Villaseñor, Rafael, “Aclaraciones sobre el ciclo de 260 días”. Revista de Estu-

dios mesoamericanos, Posgrado de Estudios Mesoamericanos, Universidad 
Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Filológicas, 
núm. 12 (2012), p. 47-66.

Zolla, Emiliano, “Tiempos y espacios: pluralidad y calendario entre los Mixes 
de Oaxaca”, ponencia presentada en el Coloquio Internacional Tiempo y 
Complejidad, Calendarios del Mundo, Museo Nacional de Antropología, 
10 de octubre de 2012.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   197 14/11/13   11:43 a.m.




