Tlapohualli, 1a cuenta de las cosas. Reflexiones en
torno a la reconstruccion de los calendarios nahuas

Tlapohualli: counting things. Reflections on the Reconstruc-
tion of Aztec Calendars

ANA DiAaz ALVAREZ Doctora en Historia del Arte por la UNAM. Becaria del
Programa de Becas Posdoctorales de la UNAM, adscrita
al Instituto de Investigaciones Historicas. Miembro del
Sistema Nacional de Investigadores, nivel 1.

RESUMEN  El ronalpohualli es una compleja tecnologia cosmoldgi-
ca nahua que incluye la cuenta del tiempo. Se le ha
definido como un sistema adivinatorio que opera en
complementacion con un calendario anual de dieciocho
meses. La propuesta de este trabajo consiste en
incorporar categorias y acciones como sacrifico, fiesta y
flujo, para comprender mejor la epistemologia calenda-
rica nahua (en lugar de seguir buscando las correlacio-
nes que permitan convertir fechas de un sistema de
coémputo a otro, como si fueran concepciones compati-
bles). A partir de la relectura de fuentes primarias que
describen el funcionamiento del calendario nahua,
analizo la manera en que diferentes discursos cronolé-
gicos se retroalimentan en las descripciones coloniales
dando forma a nuevos sistemas de orden temporal.

PALABRAS CLAVE Calendarios nahuas, concepciones temporales,
Tlapohualli, Tonalpohualli, fiesta y sacrificio.

ABSTRACT The tonalpobualli is a complex Nahua cosmological
technology for the count of time. It has been defined
as a divinatory system operating complementarily
with a true, 18-month calendar. The proposal of this
article is to incorporate other categories and actions,
as sacrifice, feast and flux, in order to have a better
understanding of nahua calendrical epistemologies
(in opposition to the studies that search for the
perfect calendrical correlation between nahua and
gregorian dates, as if they were conceptually equiva-
lent). After having re-read some primary sources, I
analyze the way in which different chronological
discourses are mixed in the colonial descriptions of
indigenous calendars, generating novel systems of
counting and keeping time.

KEYWORDS Nahua calendars, time conceptions, tapohualli,

Tonalpohualli, feasting, sacrifice.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 46, JULIO-DICIEMBRE DE 2013, P. 159-197

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 159 14/11/13 11:43 am.



Tlapohualli, 1a cuenta de las cosas.
Reflexiones en torno a la reconstruccion
de los calendarios nahuas

Ana Diaz Alvarez

El objetivo de este trabajo es problematizar la manera en que se han cons-
truido y sistematizado las explicaciones de los calendarios nahuas del Pos-
clasico a partir de las descripciones etnograficas del siglo xXvI. El analisis
tomard como referencia tres premisas que se encuentran en la base de la
mayoria de los estudios que abordan este tema: 1) la certeza de que el
tiempo americano reproduce la misma dindmica cosmologica/epistemol6-
gica que los calendarios europeos modernos; 2) que un calendario sélo
puede ser entendido como un sistema de computo que refleje el orden
natural del tiempo “real”; 3) que la mejor descripcion del calendario nahua
serd aquella que brinde la correlacion mas exacta entre sus fechas y las del
calendario gregoriano (las referencias temporales auténticas), generando
una relacion analogica mesurable en términos astrondomicos.

El presente ensayo postula que esas tres premisas limitan el entendi-
miento del calendario al determinar el abordaje del orden temporal nahua
a partir de la imposicion de categorias ajenas. La propuesta consiste en
desviar el punto de inflexion analitica en otra direccion, buscando identi-
ficar las huellas de la epistemologia indigena a partir de plantear nuevas
interrogantes a las fuentes documentales ya conocidas.

Lo que aqui se presenta, en un sentido mas amplio, es un estudio del
tiempo, su cuenta y su concepcion. Haciendo a un lado la distincion entre
naturaleza y cultura, entre un tiempo “real” de valor universal (sustentado

en el discurso cientifico moderno) y otro meramente cualitativo, se propone

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 46, JULIO-DICIEMBRE DE 2013, P. 159-197

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 160 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 161

pensar al tiempo como una cualidad que el hombre imprime al mundo
para darle sentido al devenir.! Una herramienta ontolégica que funciona
como un entramado eldstico que decanta la experiencia y la construye. Este
abordaje permite pensar en un tiempo-espacio de la accion que incluye los
ambitos natural y social, dando pie a soluciones diferentes a las derivadas
de nuestra propia experiencia temporal.?

El estudio toma como punto de partida las descripciones del tiempo
indigena ofrecidas por Toribio de Benavente, Motolinia, y Bernardino de
Sahagun, dado que sus obras fueron fuentes primarias de consulta para sus
contemporaneos, como lo son para las generaciones subsecuentes que he-
mos querido conocer el funcionamiento del calendario. Mas alla de analizar
datos puntuales para buscar la descripcion mas cercana a la realidad en un
intento de correlacion de fechas, se contrastaran dos maneras diferentes de
concebir y entender el calendario y se problematizaran sus implicaciones
epistemologicas. Con este acercamiento busco enfatizar las consecuencias
de utilizar nuestros propios codigos para dar sentido a categorias tempora-
les ajenas, dando por hecho que éstos tienen una validez universal. El estu-
dio plantea la necesidad de analizar las descripciones del calendario como
procesos interpretativos, que incluyen la invencion de nuevos repertorios,
categorias analiticas, géneros y discursos, para generar explicaciones del
tiempo que operen bajo nuestra misma dinamica ontocronologica. Busco
reconstruir los procesos analiticos que permitieron explicar el funciona-
miento de un calendario ajeno —en cuyo eje se ubican conceptos como la
fiesta y el sacrificio—, en lugar de cuestionar la manera mas adecuada de
generar una correlacion absoluta entre el calendario nahua y el cristiano.’

1 La critica a la diferenciacion de las categorias Naturaleza/Cultura como propia de todos
los grupos humanos ha sido introducida recientemente en las discusiones antropoldgicas
sobre ciencia y epistemologia (véase Latour 1993). El presente trabajo toma como punto
de partida esta critica y propone que para lograr un mejor entendimiento de los calenda-
rios americanos es necesario deshacernos de esta categoria binaria que limita y condicio-
na el abordaje de nuestro objeto de estudio.

2 Tomo como referencia trabajos como el de Federico Navarrete (2004), que ha servido
como base para pensar el tiempo nahua y sus cualidades desde nuevos horizontes anali-
ticos. Véanse también los trabajos de Hubert (1999 [1905]), Durkheim (2008 [1915],
Gell (1996), James y Mills (2005), Ruelle (2011).

3 Existen diversos estudios sobre calendarios mesoamericanos que nos permiten compren-
der su funcionamiento y ubicar las fechas de su sistema en nuestro esquema de referencias

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 161 14/11/13 11:43 am.



162 ANA DIiAZ ALVAREZ

Bajo esta perspectiva se plantea que la implementacion del calendario
gregoriano en América no debe entenderse solo como la sustitucion de una
forma de cuenta y registro del tiempo por otra, sino como un proceso mas
complejo que implico la transformacién de conceptos y problemas relati-
vos al tiempo y sus cualidades.

EL TONALPOHUALLI: DOS INTERPRETACIONES ENCONTRADAS

En 1572 Bernardino de Sahagun presentd una denuncia contra fray Toribio
de Benavente, Motolinia, ante el tribunal de la Inquisiciéon.* En ella mani-
fiesta por “descargo de su consciencia” que anda circulando una obra de
su autoria, peligrosa porque justifica la adivinanza de los indios (Baudot
1991:129). Como observa Georges Baudot, esta denuncia forma parte de
una serie de acciones tomadas por Sahagin en contra de su correligionario
como resultado de una controversia desatada en torno a la interpretacién
de la funcion del tonalpohualli (Baudot 1991:127-128).

El tonalpohualli es una cuenta de 260 unidades que le daba nombre a
los dias. Esta se forma por la unién de dos elementos: trece numerales y
veinte signos-fonalli,’ que al combinarse, como el nombre y apellido de una
fecha, generaban una serie de 260 elementos (13 x 20 = 260). Esta cuenta
aparece registrada en varios objetos prehispanicos y su logica combinatoria

temporales (Boturini 1746; Veytia 1944 [ca.1780]; Seler 1963; Kubler y Gibson 1951;
Caso 1967; Broda 1982 y 1983; Tena 1987; Graulich 1999; Prem 2008). Recientemente
Kruell (2012) presenté un trabajo que propone una reconstruccion del cosmos-tiempo
indigena siguiendo un método similar al de Graulich (1990). El presente trabajo tiene por
objetivo complementar estos estudios a partir del abordaje de otros problemas.

4 Baudot encontrd este documento y en 1990 publico su estudio en la revista Caravelle. Un
ano después ofrecié una version revisada con una nueva lectura de los textos en Estudios
de Cultura Ndhuatl (Baudot 1991). El manuscrito se conserva en el Archivo General de
la Nacion en la seccion de Inquisicion, v. 224, afio 1572, 67r.

5 Signos-tonalli es un término utilizado por Cristobal del Castillo para referirse a los nom-
bres de los dias en su descripcion del calendario indigena escrita en nahuatl: “Auh iz
cecemilhuitlapohualli motocayotia Signos Tonalli: semana 1 cipactli...” traduccion de
Federico Navarrete: “Esta cuenta diaria se llama Signos-Tonalli. Semana 1-cipactli...”,
(Castillo 2001:164-1635). Los informantes de Sahagin también nombran tonalli a los
veinte signos (Sahagun 1957, libro IV:1) aunque también usan el término machiotl (Sa-
hagtin 1957, passim), que quede traducirse como sefal o figura (Molina 2004 [1585]:62v
castellano/mexicano, 50v mexicano/castellano).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 162 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 163

calenddrica era conocida y aplicada por diferentes grupos mesoamericanos
desde el Preclasico. Motolinia lo consideraba el sistema de computo referen-
cial que permitia seguir la cuenta de dias sobre el afio y el calculo de semanas
y meses (trecenas y veintenas) (Motolinia s.f.:13r-16r; 1996:162-163, 175-
179); un computo solar que puede pasar facilmente desapercibido, pero que
permitia seguir la dindmica ritual de manera mas completa al considerar a
los signos-tonalli como parte constitutiva de trecenas y veintenas. Por el
contrario, Sahagun le negaba al tonalpohualli 1a posibilidad de ser un calen-
dario, dado que no estaba anclado a fen6menos naturales. Por eso lo asoci6
con la astrologia judiciaria medieval, atribuyéndole una cualidad exclusiva-
mente mantica y negando su vinculo con las veintenas que conformaban el
afio civil (Sahagtun 2002:421-432). Esta diferencia resulta fundamental para
comprender nuestra idea de la concepcion temporal nahua, aunque pocas
veces reflexionamos sobre ello. La necesidad de denunciar ante la inquisicion
a su hermano de orden, ya finado, y la urgencia de confrontar sus ideas,
consideradas errdoneas, en el apéndice al cuarto libro del Codice florentino
—en el unico apartado de la obra que aparece avalado por la firma de Saha-
gun—, subrayan la importancia de esta discusion, que debe ser retomada.

Los calendarios de Motolinia y el tonalpobualli

La descripcion mas temprana que se conoce del funcionamiento del calen-
dario nahua estd vinculada al trabajo de Toribio de Benavente, Motolinia.®
Entre 1540 y 1549 el franciscano genero el “calendario de toda la indica
gente” confeccionado en formato de rueda, en uno de los primeros inten-

6Si bien Andrés de Olmos pudo iniciar su indagacién antes que Motolinia, no se conoce
evidencia clara de su reconstruccion calendarica. Haciendo un ejercicio historiografico
podemos seguir las propuestas de autores como J. Garcia Icazbalceta, A. M. Garibay, M.
Le6n-Portilla y G. Baudot, quienes reconocen la influencia de Olmos en obras como la
Historia de los mexicanos por sus pinturas, la Histoyre du Mechique, los cddices del
grupo Maglabecchiano, los escritos de Mendieta, Zorita, Torquemada y en las ruedas
calendaricas confeccionadas por Francisco de las Navas y el autor de la Relacién de
Michoacdn (Baudot 1983: 129-246, 329-386, 410-470). La informacioén aportada por
estas fuentes marca una distancia con respecto a la propuesta de Sahagtin, pues cuando
aparecen informes del tonalpobualli y sus signos, o de la cuenta de las veintenas y los
afos, esto sucede en le marco de las explicaciones calenddricas.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 163 14/11/13 11:43 am.



164 ANA DiAZ ALVAREZ

tos por correlacionar el calendario nativo y el cristiano (Motolinia
1996:175-179). Esta rueda aparece encuadernada en los Memoriales den-
tro del capitulo dedicado al calendario indigena, en una seccion que tiene
la peculiaridad de ser la tnica parte del manuscrito que se compone de
materiales diversos: 1) la descripcion original del calendario hecha por
Motolinia; 2) una lista de veintenas anexada en otro momento; y 3) un
cuadernillo que contiene la rueda calendarica y su explicacion. Otros au-
tores han sefialado que Motolinia no pudo ser el autor de los tres fragmen-
tos o calendarios que se retinen en la obra (O’Gorman, en Motolinia 1990;
Dyer 1996; Prem 2008). Esta informacion se confirmé con la inspeccion
fisica del manuscrito, misma que revel6 que la explicaciéon que acompana
a la rueda calenddrica no fue elaborada por la misma persona que dibujo
y glosé la rueda; de modo que no son tres, sino cuatro manos o escribas
interviniendo en la descripcion del calendario nahua de este manuscrito.”
Por cuestiones de espacio, en este apartado no se ofrece un estudio deta-
llado de los tres “calendarios” integrados a los Memoriales, pero remito a
otros estudios que analizan estos materiales (Paso y Troncoso 1905:217;
O’Gorman supra; Baudot 1983; Dyer 1996; Prem 2008).

La rueda calendarica de los Memoriales, que también se ha atribuido
a Andrés de Olmos o a Francisco de las Navas, aparece copiada en otros
documentos relativamente contemporaneos: la Relacion de Michoacdan y
la Descripcion de la ciudad y provincia de Tlaxcala. La primera fuente,
resguardada en la Biblioteca del Escorial, s6lo ofrece el texto explicativo
de la rueda; pero el segundo documento, depositado en la Biblioteca de la
Universidad de Glasgow, incluye dos ruedas calendaricas acompariadas de
la descripcion de Navas y complementadas con una exposicion del calen-
dario elaborada por el gobernador tlaxcalteca don Antonio de Guevara
—una copia de este documento se resguarda en la biblioteca Nacional de
Antropologia e Historia, pero no contiene figuras.®

7 Los resultados obtenidos de la inspeccion del documento seran publicadas en un trabajo
que actualmente redacto.

8 Baudot propone una reconstruccion de la confeccion de las ruedas tomando en cuenta la
biografia de sus autores (Baudot 1983: 457-466), pero no incluye las ruedas que aparecen
en las Relaciones geogrdficas de Tlaxcala de la biblioteca de la Universidad de Glasgow
(Mufioz Camargo 1981:entre los folios 177 y 178; vid. Acufia 1984). Ademds, por excluir

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 164 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 165

La rueda calendarica original fue elaborada en octubre de 1549,° y
parece ser la conclusiéon de un trabajo iniciado cerca de 1541.1° No se
conoce el paradero de esta rueda, aunque podria ser la figura encuaderna-
da en los Memoriales. Asi, lo mas probable es que ente 1541 y 1549 se
haya configurado la rueda que posteriormente, en un momento descono-
cido, se copid para incorporarse a los Memoriales. En otra fecha descono-
cida se habria copiado por segunda vez el texto explicativo de la rueda, sin
la figura, y anexado a la Relacion de Michoacdn (Hidalgo 2001:43-74).
Posteriormente, antes de 1551, Francisco de las Navas habria tenido ac-
ceso al calendario para confeccionar su propia rueda tlaxcalteca, cuyos
datos complementan el esquema original de 1549. Muy probablemente en
1584 Valeriano incorporé una copia de la rueda de Navas a la Descripcion
de Tlaxcala, que seria complementada y actualizada con sus propios co-
mentarios durante su estancia en Madrid (Mufoz Camargo 1981:11-13).
Otras referencias directas a esta rueda calenddrica aparecen en la obra de
Henrico Martinez, Torquemada y Mariano Veytia. Este tltimo incluye
entre sus ruedas calendéricas dos figuras (una rueda de los afios y otra
rueda de los meses) que resultan adaptaciones del calendario original.!! La
notable influencia que tuvieron los calendarios de Motolinia en la obra de
varios autores nos permite comprender la inquietud de Sahagin por de-
nunciar a su hermano de orden ante la inquisicion. Pues no es un problema
menor pasar por alto la funcién idolatrica de lo que Sahagun interpreta
como un falso calendario.

Por su riqueza de datos, las glosas que acompafian a la rueda calen-
darica de 1549 ofrecen una de las descripciones mds tempranas y mejor

el andlisis codicoldgico de los documentos, Baudot no se enterd que las ruedas (y sus
descripciones) que aparecen en los Memoriales y en la Relacion de Michoacdn son ana-
didos que no forman parte de las obras originales (Dyer 1996; Hidalgo 2001).

9 Vid. Relacion de Michoacdin (2001:520) y Motolinia (1996:178).

10 Esta fecha aparece referida en los Memoriales, en lo que posiblemente sea la explicacion
del calendario nativo mds antigua hasta ahora fechada. La mencion aparece en el capitu-
lo CXV, titulado “Declaracién de los afos” (Motolinia 1999:551).

11 Con la salvedad de que la cuenta de los afios inicia en el signo Tochtli, y no en Acatl,
como sucede en aquélla. La discrepancia puede explicarse con la hip6tesis de Baudot,
quien recuerda que los mexicas iniciaban su cuenta en 1-Tochtli, mientras los toltecas y
tlaxcaltecas en 1-Acatl. Esto refleja una intencién por diferenciar practicas regionales
(Baudot 1983:461).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 165 14/11/13 11:43 am.



166 ANA DIiAZ ALVAREZ

organizadas del calendario y revelan la intervencion de un especialista en
el arte del computo (que podria ser, o no, el mismo Motolinia), una tarea
que no todos los frailes dominaban.!? La pericia del compositor en el arre-
glo de distintos ciclos se observa en varios detalles: ofrece equivalencias
exactas entre los dias de las veintenas y las letras dominicales para el afio
de 1549 y menciona que por no haber alcanzado el bisiesto los naturales,
sus fechas se desfasaban sobre el afio.!> También se plantea la posibilidad
de asociar dias del tonalpohualli con fechas anuales, siguiendo la 16gica
que permite la sucesion ordenada de los portadores de afio; de este modo
la correccion del bisiesto realizada cada olimpo en 24 de febrero'* debia
caer en un afo tecpatl, un dia de signo malinalli (Motolinia s.f.:16-17;
1996:178-179)." Como anota Sahagun en el apéndice del libro IV del

12 Para comprender la funcién e importancia de las ruedas calenddricas medievales y su
influencia en el mundo novohispano remito a la obra de Van Doesburg (1996), Spitler
(2005), Oudijk y Castafieda (mecanuscrito) y Diaz (2011: 201-230).

13 El problema de la correlacion calendarica en los calendarios prehispanicos sigue siendo
problematico y hasta el momento no hay evidencia concreta que avale un ajuste. El infor-
me mds temprano respecto a la correlacion del xibuitl con el afio astronémico lo ofrece
Motolinia, quien menciona que “los naturales nunca alcanzaron el bisiesto”, pero que a
partir de la instauracion del calendario cristiano éste caia en afio tecpatl y dia malinalli
(Mototlinia s.f.:16-17; 1996:). Posteriormente, en el siglo XVII, Gemelli Carreri mencio-
na que cada xiubmolpilli (52 afos) se anexaban 13 dias para la correccion, pero no ex-
plica como llega a esta conclusion (1976:55). En fechas recientes, Victor Castillo
propuso que durante la fiesta de Izcalli se alargaba un dia (1971:84-87). Esta reconstruc-
cién se basa en una interpretacion de la descripcion de esta fiesta ofrecida por Sahagin,
pero esta hipotesis no coincide con los datos obtenidos por Anderson y Dibble en su
andlisis del mismo documento (Prem 2008:94). Rafael Tena (1987) propone también el
alargamiento de un sexto nemontemi cada cuatro afios; su propuesta toma como referen-
cia la interpretacion de una serie de imagenes de cddices coloniales que el autor considera
que aluden al “crecimiento de dias”. Sin embargo, después de analizar un amplio corpus
de imagenes calenddricas, no coincido con su identificacion (Diaz 2011:232-363). Final-
mente Mora Echeverria propone que el ajuste se lograba aumentando seis horas al primer
dia del afio, alcanzando asi un dia cada cuatro ciclos (1997). Tampoco hay argumentos
sustanciales que sustenten esta hipdtesis.

14 El 24 de febrero es importante porque en esta fecha se insertaba el dia bisiesto en el ca-
lendario juliano. La préctica después cambi6 al 28 (29). Por eso esta fecha también
aparece en el Cddice Telleriano Remensis como el momento en que se contaban los cinco
nemontemi (fol. 7r), en un intento por equiparar las fechas de ambos calendarios pero
tomando como referencia el modelo juliano.

15 Para explicar este proceso cito a Hanns Prem, cuya descripcion es, ademas de comple-
ta, sencilla: “a causa del divisor comun (5) del afio civil (365 dias) y del tonalpobualli
(en este caso, de sus veinte signos), un dia determinado de cualquier mes indigena

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 166 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 167

Cddice florentino, a Motolinia no le interesaba la incapacidad del tonal-
pohualli para contar los dias exactos del afo, lo que bastaria para negarle
su clasificaciéon como “calendario”. Por el contrario, su descripcion del
sistema lo presenta como un complejo entramado donde se entrelazan
ciclos de 13, 20, 260, 365 dias y 52 afios de manera ordenada, a partir de
los mismos dos referentes graficos: signos y numerales. Esta dinamica per-
mite una serie de ajustes y proyecciones cronologicas y se aprecia también
en los codices prehispanicos conocidos. ¢Por qué no resultaba para Moto-
linia un problema grave la correlacion entre estas cuentas y los ciclos astro-
nomicos? Tal vez porque sabia que los americanos conocian y utilizaban el
ano de 365 dias (la base del tiempo natural), los meses, las semanas y los
dias, sélo que los contaban de manera diferente. Asi lo confirman, entre
otros datos, su descripcion de los meses de veinte dias, las semanas de
trece y la explicacion que da del ciclo de 260 dias como el periodo del
recorrido de Venus, al cual dedica un capitulo en su obra (Motolinia
1996:181).

Para Motolinia las cifras calendaricas no adquieren el mismo sentido
que para Sahagun, porque aquél sabia que las unidades de medida tempo-
ral varian de region en region, y que cada grupo puede organizar su propio
discurso cronolégico.

Asi, en sus Memoriales nos remite a una serie de ejemplos sobre las
distintas cronologias generadas en la antigiiedad: los egipcios y arabes
comienzan su afio en septiembre, los romanos en enero, los indios del
Andhuac en marzo, los cristianos en la natividad; los romanos tienen afio
indicional de cinco afios, los judios jubileos de siete hebdémadas, los grie-
gos olimpos de cuatro afos, etcétera (Motolinia 1996:160-162). Muchos
de estos numeros no reflejan un orden natural, sino una organizacién mi-
tica, civil o ritual, por lo que el autor esta consciente de que no es posible
comprender al tiempo como una abstraccion absoluta, de orden natural,
que puede despojarse del anclaje social.

puede corresponder a cuatro signos especificos del tonalpobhualli. En otras palabras
cada signo corresponde a sélo cuatro posiciones invariables dentro de cada mes indi-
gena. Como el nimero de los coeficientes (13) y el de los dias del afio civil (365) no
tienen divisor comun, todos los 13 coeficientes se aplican” (Prem 2008:70).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 167 14/11/13 11:43 am.



168 ANA DIiAZ ALVAREZ

Efectivamente, al revisar cuidadosamente los capitulos que Motolinia
dedica a la explicacion del calendario indigena, destaca la intencion del
autor por introducir al lector en los tipos de cuentas que se han utilizado
a lo largo de la historia de la humanidad. Esta insercion podria parecer
excesiva si no comprendemos por qué era indispensable para su argumen-
to. Su exposicion ofrece un sumario erudito del computo, subrayando que
el calendario juliano no es una maquinaria perfectamente homogénea, sino
que se ha visto enriquecida por el legado de otras tradiciones como la
griega, la hebrea y la romana. En este contexto, la complejidad del calen-
dario indigena resultaba, mas que una desventaja, una evidencia de que la
mision apostélica era posible, pues si los naturales lograron desarrollar
una civilizacién equiparable a las del viejo continente y un sistema de
computo y registro tan complejo, podian también incorporarse a la histo-
ria de la salvacion. Este planteamiento es coherente con la vision del fran-
ciscano, pues s6lo un pueblo con grandeza espiritual e intelectual seria
capaz de encarnar a la nueva iglesia de Cristo.

Y si los nombres de los dias, semanas y afios y sus figuras son de anima-
les y de bestias y de otras criaturas, no se deben maravillar, pues si mi-
ramos los nuestros también son de planetas y de dioses que los gentiles
tuvieron, [...] una cosa tan buena y de tanto primor y verdadera que
estos naturales tuvieron no es razén de reprobarla pues sabemos que
todo bien y verdad, quien quiera que lo diga, es la de Espiritu Sancto.!®

La grandeza espiritual de los indigenas se refiere a lo largo de la obra
de Motolinia en capitulos como los que hablan de la aceptaciéon de los
sacramentos y de la presencia de martires en América. La grandeza inte-
lectual se refleja, mejor que en otras secciones, en los capitulos dedicados
al calendario y en las partes donde se menciona que los indios también
conocian los libros y en ellos registraban su historia.

16 Cita de un franciscano criticada por Sahagtn por ser considerada una idea peligrosa y
erronea. Apéndice del Libro 4 del Cédice florentino (Sahagun 2002: 423-424). Es muy
probable que esta frase sea de Motolinia, considerando que la denuncia que levanta
Sahagtn ante la inquisicion fuera parte de una antigua querella (Baudot 1991).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 168 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 169

Si analizamos la rueda de 1549 con estos antecedentes y buscamos de
qué manera se complementa con la historia del calendario ofrecida por
Motolinia, la obra completa adquiere mayor sentido. La generacion de
ruedas y tablas calendaricas para hacer correlaciones se remite a una tra-
dicion que llevaba tiempo perfeccionandose en el viejo continente, sobre
todo en Espaiia, dentro y fuera de los monasterios. Un caso muy conocido
es el de la corte de Alfonso XIII, donde surgié un movimiento de intelec-
tuales que confeccionaba tablas y herramientas que permitian incorporar
elementos cronologicos de distintas tradiciones (musulmana, griega, he-
brea, carolingia). Por lo tanto, con la elaboracion de su rueda calendarica,
Motolinia no sélo lograba explicar el funcionamiento del calendario indi-
gena, sino que insertaba el tiempo amerindio dentro del universo cristia-
no.!” Al confeccionar la rueda como herramienta explicativa, se limita la
explicacion del tiempo americano a partir de los marcos de referencia
europeos. Los tiempos nahua/tlaxcalteca/tolteca... se unificaron en un solo
esquema que contiene a todos los calendarios relativamente cercanos y se
convierten en el “tiempo de la indica gente”. A partir de entonces, aquellos
tiempos s6lo pueden aprehenderse en relacion con la cronologia cristiana
(el tiempo mas “real”), en un ejercicio de analogias que toma como refe-
rencia tres categorias principales: la cuenta de los afios, la ubicacion de los
meses indigenas en el afio (las veintenas) y la correlacion del desfase du-
rante los anos bisiestos —que como menciona el compositor de la rueda,
no sucedia antes del contacto con los europeos—. Tres postulados que limi-
tan las posibilidades de los “otros tiempos” a las funciones mas importan-
tes del computo cristiano. Con este acto se logra también insertar a la
historia americana dentro de la historia universal, pues es posible ubicarla
en la linea temporal que nos sirve como referencia.

Asi, con su descripcion del calendario indigena, Motolinia daba pie a
una nueva cronografia que implicaba modificaciones a las nociones de
tiempo, espacio e historia (devenir). En esta reconstruccion, el tonalpobua-
Ili habra quedado limitado a un ciclo calendarico de origen astrondémico

17 La posibilidad de las fuentes coloniales de recrear el pasado a partir de un nuevo discur-
so colonial es tratado a profundidad por Magaloni (2004) y ha servido como ejemplo
para mi acercamiento a estos materiales.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 169 14/11/13 11:43 am.



170 ANA DIiAZ ALVAREZ

(transito de Venus) que, sin embargo, era el encargado de nombrar los dias.
A partir de su logica combinatoria se generaba la secuencia ordenada de
dias y anos en el xiuhpohualli que permitian que cada afio iniciara con uno
de cuatro portadores. Motolinia relata que muchas fiestas seguian las fe-
chas del tonalpohualli, y errobneamente trata de calcular la posicion en el
ano que algunas tomaban, por lo que su descripcion del sistema, si bien es
muy valiosa, no logra trascender sus propios marcos conceptuales.

Los calendarios de Sahagun y el tonalpohualli

Es comun recurrir al Codice florentino (c. 1577) para reconstruir las ideas
de Sahagtn y sus informantes, dado que este documento encarna la version
final de su ambicioso proyecto etnografico condensado en una compilacion
enciclopédica. En él se presentan separadas las tres cuentas que Motolinia
habia integrado en sus ruedas: el cecemilbuitlapohualli (cuenta de las vein-
tenas) se incorporé en el segundo libro, dedicado al calendario, haciendo una
analogia entre los meses del afio juliano y las veintenas del afo indigena. El
tonalpohualli se estructuré en el cuarto libro, dedicado a la astrologia judi-
ciaria o arte de los destinos, negando su naturaleza calendarica para apelar
a su funcién mdntica. Finalmente, el xiubpohbualli (la cuenta de los afios), se
incorporé al séptimo libro dedicado a la astronomia o filosofia natural.
Para comprender mejor la explicacion ofrecida por Sahagin en el
Florentino es preciso identificar lo que un fraile espafol del siglo XVI en-
tendia por tiempo y calendario. El primer referente en la cosmografia
cristiana es el afo, éste tiene una forma circular y a lo largo de su perime-
tro se ubican sus doce meses, que equivalen a los doce momentos del pe-
riodo productivo, originalmente asociados a las doce constelaciones del
zodiaco. Los meses permitian organizar las labores agricolas y algunas
fiestas importantes, fijindolas a fechas especificas del afio. Los cristianos
también heredaron, parcialmente, el sistema cronolégico hebreo, pues dos
de los momentos mas importantes de su liturgia, la pascua y resurreccion
del sefior, dependen de ese sistema. El principal problema al que se enfren-
taron los tedlogos cristianos consistio en la incapacidad de generar una
correlacion absoluta entre los dos ciclos, pues como el calendario greco-
rromano es solar y el hebreo lunar, resultan incompatibles. En vista de esta

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 170 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 171

dificultad, surgio la especializacion del computo del tiempo en los monas-
terios, pues cada afio se deben calcular las fechas de la liturgia hebrea para
acoplarlas. Como parecia que las fiestas derivadas de la cronologia judia
se iban recorriendo sobre el afio (que al ser la unidad temporal cristia-
na se le concibe como un referente fijo), éstas reciben el nombre de fiestas
moviles. Otra de las funciones de los compositores de calendarios era calcu-
lar la fecha de los equinoccios, pues el calendario juliano se encontraba
gravemente desfasado del afo trépico —lo que dio pie a la reforma grego-
riana de 1582—. Por lo tanto, un buen calendario litirgico debia incluir
todos estos referentes: un afio organizado en doce meses que incluyera el
santoral (fiestas fijas) y las fiestas moviles, ademas de las letras dominicales,
los signos del zodiaco, las fases del calendario lunar y otros datos.'® Cabe
sefalar que todas estas tradiciones que confluyen en la cosmografia me-
dieval identifican a la dindmica astral como el origen del devenir temporal,
de modo que las claves del tiempo estan en los movimientos ciclicos del
cielo. La ciencia moderna también es heredera de esta premisa.

Con estos antecedentes se aprecia que la descripcion de los calendarios
ofrecida por Sahagun no puede disociarse de la concepcion medieval del
tiempo. Asi, las veintenas se entendieron como equivalentes de los meses
civiles romanos y se incorporaron al libro segundo del Cédice florentino en
un calendario congelado (Prem 2008:115-136), reproduciendo las tablas
de los calendarios littrgicos y de los repertorios de los tiempos; el tonalpo-
hualli se concibi6é como la secuencia de fiestas moviles que se recorren sobre
el afio y, por no tener un referente astrondémico al que fijarlas, se concibieron
como simples influencias manticas sin un anclaje natural. Si bien el xiubpo-
hualli es el unico ciclo que no tiene un referente directo en la tradicion
computistica medieval, los jubileos y los siglos permiten generar vagas ana-
logias con los ciclos de larga duracion. Por lo tanto, nuevamente nos en-
frentamos a una concepcion del tiempo indigena que toma como referente
la epistemologia cristiana; aunque la equiparacion no fue una labor sencilla.

A lo largo de mas de veinte afios, Sahagun y sus colaboradores con-
feccionaron una serie de herramientas con el objetivo de comprender la

18 Para profundizar en el conocimiento del calendario cristiano y su influencia sobre el ca-
lendario indigena novohispano, véanse los trabajos de Prem (2008) y Diaz (2011).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 171 14/11/13 11:43 am.



172 ANA DiAZ ALVAREZ

funcion del calendario nativo y su relacion en el tiempo “real” (las veinte-
nas y los afios). Renate Bartl, Barbara Gobel y Hanns Prem (1989) escri-
bieron un articulo que sigue de manera detallada este proceso a partir del
andlisis de todo el corpus sahaguntino. Los autores demuestran que en su
obra se pueden identificar seis calendarios que derivan de al menos dos
tradiciones diferentes, por lo que el proceso de compilacion debié mezclar
datos de diferentes lugares y momentos, dando pie a las irregularidades
encontradas.!” Es importante sefialar un aspecto que observan los autores:
los datos encontrados en los diferentes calendarios compuestos por el gru-
po de Sahagun suelen ser contradictorios y presentan manipulaciones que
indican que a pesar del arduo trabajo colectivo invertido en este esfuerzo,
no fue posible generar una correlacion absoluta entre el tiempo europeo y
el americano. Por lo anterior, el esfuerzo del franciscano y sus colabora-
dores contribuy6 a generar soluciones parciales que daban respuesta a
preguntas especificas, dentro de contextos idealizados. Como observan los
tres autores, parte de los errores encontrados en el proceso de reconstruc-
cion, se deben a “la incomprension del hecho de que de una correlacion
entre los calendarios azteca y romano no se pueden obtener mas que datos
modelos para demostrar la mecdnica de ambos calendarios™ (Bartl, Gobel,
Prem 1989:74).2° Este problema también se puede identificar en otras fuen-
tes coloniales que buscaban generar correlaciones exactas entre las veinte-
nas y el afo solar, como revelan las constantes correcciones en sus glosas
(figura 1). Para comprender esta dindmica, subrayo la incompatibilidad
que existe entre el calendario griego y el hebreo (uno de origen solar y otro
lunar), por lo que su integracion a la cronologia cristiana implicé la in-
vencion de una nueva profesion para que la labor de mantener actualiza-

19 No es necesario entrar en detalles dado que el estudio de Bartl, Gobel y Prem merece
revisarse con atencion, por lo que invito a consultarlo.

20 Esta discrepancia la vuelve a referir Hanns Prem en su estudio sobre cronologia mexica-
na, donde sefiala las diferentes estrategias que pudieron generar los cronistas y especia-
listas en el computo para lograr correlaciones perpetuas: 1) tablas calenddricas con
correlacién real, expresamente validas para un afio especificamente declarado; 2) ca-
lendarios congelados, que remiten a correlaciones perpetuas idealizadas; 3) calendarios
ficticios, que son calendarios de un afio civil imposibles en su forma, pero proyectables a
todos los afios, y 4) calendarios artificiales, construidos a partir del bagaje cultural de un
compositor, en aras de responder a motivaciones especificas (Prem 2008:112-113).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 172 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 173

Figura 1. Algunos ejemplos de errores en las correlaciones de fechas de las veintenas: (a) “A doce
[cancelado] beynte y dos de octubre”. Veintena Huey Pachtli, Cédice Vaticano A fo. 4r (fotografia
tomada del facsimilar: Eloise Quifiones Keber (ed). Codex Telleriano Remensis. Ed. Facsimilar. Austin:
University of Texas Press, 1995); (b) “a diezy-stete-de-otubre-[cancelado] a treinta de setiembre”.
Fechas para la veintena Huey Pachtli, Codice Tudela, fo. 23r, tomado de Juan Jaso Batalla Rosado,
Codice Tudela, Madrid, Testimonio-Biblioteca Centenario, 2002, p. 213.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 173 14/1113 11:43 am.



174 ANA DiAZ ALVAREZ

da la maquinaria cayera en manos de especialistas. El desfase entre las
fiestas moviles y las fijas es interesante porque permite ejemplificar la
operacion de dos calendarios fundamentados en principios diferentes,
aunque en este caso ambos son de origen astronémico. Esto es lo que
pareciera estar sucediendo con los ciclos de las veintenas y las trecenas a
ojos de los cronistas —también denominadas por ellos como fiestas fijas y
fiestas moviles—, pues ambas cuentas parecieran tener una naturaleza y fun-
cién muy diferente. El origen del tonalpohualli no se reconoce facilmente
en los ciclos astrales, de ahi su aparente oposicion con respecto al calen-
dario anual de las veintenas. Pero ¢existen otras posibilidades de pensar y

construir el tiempo?
DEL TIEMPO Y SUS CUALIDADES

Uno de los principales problemas al que nos enfrentamos al abordar el
estudio del tiempo consiste en que la mayoria de las descripciones que
buscan explicar las temporalidades alternas, generalmente parten de la
proyeccion de nuestras nociones y practicas contemporaneas. La necesidad
de traducir otras fechas a nuestras medidas temporales para hacerlas re-
conocibles y darles coherencia en nuestros términos de historia y memoria,
opaca la posibilidad de reconocer la presencia de otro tipo de representa-
ciones culturales y practicas sociales (James y Mills 2005).

Ya se ha comentado la principal diferencia entre la concepcion de
Motolinia y la de Sahagun con respecto al calendario indigena. El primero
tiene una visién humanista que reconoce la diversidad cultural como con-
dicién de posibilidad para otras formas de ordenar y comprender el mun-
do, mientras Sahagun actda como un cientifico duro que concibe una
realidad universal que puede ser accesible a través de un método tunico.
Finalmente, ambos proyectaron su propias nociones cosmoldgicas a sus
descripciones del tiempo americano.

Estas dos visiones han determinado en gran medida la manera en
que los estudiosos del pasado nahua hemos entendido y explicado estos
conceptos. Si seguimos la premisa de Sahagun de que el ano es la medi-
da universal del tiempo, y que el calendario tiene por funcion exclusi-
va su registro y computo, el xiuhuitl es el ano nahua y el tonalpohualli

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 174 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 175

no alcanza a medirlo —sin entrar en las complicaciones que trae el des-
fase del afio solar sobre el ano trépico, lo que impide de facto que
exista un calendario absoluto—. Ahora bien, si el tonalpohualli no al-
canza a ser un calendario verdadero, entonces hay dos opciones para
definirlo: 1) como calendario natural, no solar, aunque para ello hace
falta encontrar el ciclo, preferentemente astronémico, que pueda sus-
tentar su funcién como calendario; 2) como una serie no calendarica; un
sistema de ordenamiento de esencias y cualidades que se proyectan sobre
el tiempo pero son independientes de él.

En la primera vertiente analitica se pueden insertar varios estudios, como
los de Motolinia, para quien el tonalpohualli refleja el ciclo de Venus; o
Lorenzo de Boturini, quien identificé a los veinte signos-tonalli como estrellas
fijas equivalentes al zodiaco indigena (Boturini 1746:30-44). Eduard Seler
intentd encontrar las incidencias astronémicas del tonalpobualli desplegado
en los codices del grupo Borgia y como resultado construy6 una epopeya
mitico-astral que reproducia las dindmicas que sus contemporaneos estaban
encontrando en textos antiguos de oriente y Africa (Seler 1963). También
han surgido hipétesis que buscan el origen del tonalpohualli en fenémenos
arqueoastronémicos como la distancia entre los pasos cenitales en Izapa
(Vincent Malmstrom 1973; Peeler 1989) y estudios que identifican secuen-
cias calendaricas en las marcas encontradas en los calendarios de horizonte
de varios sitios arqueologicos (Aveni, Galindo). Algunos autores han calcu-
lado una posible relacion entre los 260 dias y los multiplos de ciclos plane-
tarios y de eclipses (apud: Prem 2008:62). Finalmente, una hipétesis
ampliamente difundida es la que sustenta que el ciclo de 260 dias tiene un
referente biologico, pues la gestacion humana coincide cercanamente con
este periodo. Ninguna de estas hip6tesis se ha comprobado, aunque existe
evidencia etnografica de que el ciclo de 260 dias se relaciona estrechamen-
te con la duracion del embarazo y la planeacion de los primeros rituales por
los que debe pasar el recién nacido (Tedlock 1982; Estrada 2012).

En contraste, otra corriente de académicos propone que el tonalpo-
hualli no es un calendario porque no tiene un origen (astronémico) que
refleje un ciclo anual. En su estudio dedicado a los codices del grupo
Borgia, Karl Nowotny revisé la interpretacion ofrecida por Seler y con-
cluyo que en lugar de ciclos astrales, las cuentas que aparecen en estos

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 175 14/11/13 11:43 am.



176 ANA DIiAZ ALVAREZ

objetos corresponden a secuencias mdnticas que sélo los especialistas ri-
tuales podrian reconstruir (2005 [1961]). Ferdinand Anders, Maarten
Jansen y Luis Garcia Reyes (1991) llevaron este argumento mas lejos al
enfatizar que la calidad mantica del tonalpobualli le impide ser un calen-
dario real, determindndolo como una secuencia de valores y/o cualidades
culturales que se proyectan sobre el tiempo. De este modo los autores se
insertan en la tradicion de Sahagun, distinguiendo entre una ciencia as-
trondémica natural y una astrologia judiciaria. Cabe sefialar que esta
distincion entre un “tiempo astral real” y una “proyeccion astral ficticia”
sOlo es reconocible para alguien que ha sido formado en la tradicion
cosmografica europea moderna, de la que derivan nuestras categorias
analiticas y epistemologicas aplicables a la construccion del tiempo.?!

Un tercer planteamiento para entender qué es y como funciona el tonal-
pohualli se puede entrever en el trabajo de Nowotny (2005), pero toma forma
definitiva en la tesis de Elzbieta Siarkiewicz (1995). La autora analiza las se-
cuencias presentes en los codices del grupo Borgia y concluye que la cuenta
de 260 dias es mas compleja de lo que se ha planteado porque, mas que medir
un ciclo natural, el tonalpobualli funciona como un sistema de factores de
escala derivados de la secuencia 13/20. La articulacion de los trece numerales
con los veinte signos-tonalli en distintas combinaciones, va generando modu-
los de tiempo de diferente duracion, como 13, 20, 52, 65, 260, 364, 365, 584,
etcétera. Un ejemplo de esta dindmica es la serie de 365 dias, que permite que
cada afio inicie con un portador de afio de la misma familia y un numeral en
orden ascendente. Al parecer, los europeos identificaron el ciclo anual como
el principal referente calendérico porque coincidia con su principal referente
cronolégico, pero ignoraron esta cualidad del sistema factorial basado en los
referentes numeral/signo-tonalli. Como puede observarse en los codices del
grupo Borgia, es posible generar otras proyecciones que sirven de rejilla para
proyectar calculos de diferente naturaleza, no solo astronémicos, mismos que
no aparecen reportados en las fuentes coloniales.

21 La negacion de la funcién calendarica del ciclo de 260 dias por ser un calendario ficticio
o incompleto con respecto al nuestro tiene peso entre un amplio sector de mesoamerica-
nistas. Recientemente Rafael Villasefior publicé un estudio enfatizando este aspecto (Vi-
llasefior 2012).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 176 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 177

Sin negar el hecho de que el ciclo de 260 dias servia para fines augu-
rales [...] el tonalpohualli o tzolkin es un registro de la cuenta corrien-
te de todos los dias, o sea, es “la cuenta junta de los dias” y no un
cémputo que funcione por separado. Es una herramienta que propor-
ciona los codigos numéricos necesarios tanto para definir, como para
anotar diferentes periodos de tiempo (Siarkiewicz 1995:169).

La nocién de una cuenta tnica del tiempo se puede rastrear en varias
fuentes, como en el Arte del idioma zapoteco de Juan de Cordova (1578),
donde se explica que el tiempo estd organizado en el ciclo de 260 dias y
que éste se sigue ininterrumpidamente, de modo que no se pude calcular
un inicio de afilo como en el calendario europeo (Cérdova 1942:201).
También hay reportes etnograficos contemporaneos que enfatizan este
aspecto. Barbara Tedlock obtuvo informacion entre los mayas de Momos-
tenango sobre el curso ininterrumpido de la cuenta de 260 dias y comenta
que a los habitantes les causaba gracia cuando preguntaba por el primer
dia del ciclo, ya que no puede hablarse de un dia inicial o final del calen-
dario, a lo sumo de un dia “intermedio” (Tedlock 1982:96-97).

Si la cuenta de 260 dias, que es la que da su nombre al tiempo, abarca
los trece numerales que conforman las tercenas y los veinte signos que con-
forman las veintenas, estamos presenciando un sistema unitario que no
puede dividirse porque deja de tener sentido. Mariano Veytia lleg6 a esta
conclusion y sefial6 que lo mismo sucede con nuestro calendario, que se
conforma de la combinacion de dos referentes: los ntimeros de los dias y los
doce meses, por ejemplo 5 de agosto, 13 de noviembre (Veytia 1944:67-69).

De este modo todos las veintenas iniciaran con el mismo signo a lo
largo de un afio, y al llegar a la decimoctava veintena se producira un
desfase por los cinco nemontemi, haciendo que el siguiente afio todas
inicien con otro signo de la misma familia de portadores. Es fundamen-
tal sefalar que el resultado de esta secuencia es un desfase ordenado, que
permite que cada 366 dias se alcance un signo portador de la misma
familia y un numeral en secuencia ascendente (13 x 4 = 52), dando pie a
la cuenta de los afios. Asi, el tonalpohualli construye y designa diferentes
periodos temporales, permitiéndonos ubicar 1) la posiciéon de un dia en
el ciclo de tercenas a partir del numeral que recibe (1-13); 2) la posicion

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 177 14/11/13 11:43 am.



178 ANA DiAZ ALVAREZ

de un dia dentro del ciclo de las veintenas, dependiendo de la posicion de
su signo-tonalli; y 3) la posicion de un ano dentro del xiubpohualli. El
hecho de que las eras cosmogonicas reciban también nombres calendari-
cos derivados del tonalpohualli, como 4-Ollin, demuestra que la cuenta
se puede proyectar a otros ciclos de mayor duraciéon.”? Y como observa
Siarkiewicz en su andlisis del grupo Borgia, el sistema no se limita a estas
tres cuentas, pues los componentes 13/20 permiten una amplia gama de
combinaciones que no aparecen reportadas en las cronicas, muy proba-
blemente porque no serian reconocibles a ojos de los europeos. De este
modo, la principal violencia que sufri6 el sistema cronologico nahua a la
llegada de los espanoles, consisti6 en la eliminacion de sus nombres ori-
ginales, pues una vez despojados de ellos, adoptaron los cristianos para
insertarse en una nueva dinamica onto-cronoldgica del tiempo lineal an-
clado al afio gregoriano. Asi, al desaparecer los nombres “reales” de las
fechas, se transfigur6 todo el sistema.

Motolinia se acerca a la conclusion de que el tiempo americano fun-
ciona como una fractalizacion algebraica. En su rueda calendarica men-
ciona que durante los afios bisiestos el 24 de febrero® caeria en un dia de
signo malinalli (Motolinia s.f.:16-17; 1996:178-179), acompanado por un
numeral que se recorreria de manera predecible. Es decir, una vez com-
prendida la I6gica combinatoria entre numerales y signos es posible ubicar,
por lo menos matematicamente, cualquier fecha del tonalpobualli dentro
del afo solar. Ahora bien, esta correlacion es valida solo tedricamente, pues
como el afio tropico no tiene una duracién medible en dias enteros, inva-
riablemente se irdn acumulando desfases. Esto sucede también con el ca-

22 En las ldminas 21 y 22 del Cédice borbénico aparecen los 52 afios del xiuhpohbualli aso-
ciados a los nueve sefiores que acompanan a los dias homénimos en la cuenta del zonal-
pobualli registrado en la primera seccion del documento. Esto confirma que las influencias
del tonalpobualli afectan también a todos los ciclos que utilicen su denominacién. Alfon-
so Caso lo not6 y ofrece un estudio de la seccidn titulada “Los dias anuales del Cdédice
borbénico” (Caso 1967:112-129)

23 Los dltimos dias de febrero aparecen también reportados en el Cédice Telleriano Remen-
sis como los dias en que caian los cinco nemontemi (fol. 7r). Esta informacion, mas que
reflejar el funcionamiento del calendario antiguo, nos informa de los cambios internos
que ha sufrido el calendario nahua para poder correlacionarse al computo cristiano. La
explicacion la ofrece Antonio de Guevara (1584) en sus comentarios al calendario de
Navas (Mufioz Camargo fol. 173 r).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 178 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 179

lendario gregoriano, por lo que es imposible fijar una correlacion exacta
entre calendarios ajenos en decursos de larga duracion, dado que ningtn
sistema estd anclado a un tiempo absoluto. Michel Graulich también hizo
un intento por analizar las veintenas a partir de su vinculo con el tonalpo-
hualli, comentando que con el paso del tiempo éstas se fueron recorriendo
de su posicion original. Su propuesta es innovadora porque abre nuevas
interrogantes en torno al funcionamiento del calendario indigena, aunque
la fecha sugerida para determinar el anclaje original de las veintenas al afio
no puede comprobarse (Graulich 1999).

Si logramos sobrepasar la barrera cultural del tiempo “real” y unico
y reorientamos el analisis siguiendo la idea de Henry Hubert, quien men-
ciona que los calendarios no sélo miden el tiempo, sino que le otorgan
ritmo (logica, sentido y orden) (Hubert 1999:49), es posible generar
nuevos datos que nos permitan contrastar las cronologias cristiana y
nahua tomando como referencia la direccion a la que apunta Siarkiewicz.
La cosmografia cristiana visualiza al tiempo como un circulo de duracién
anual que sirve de referencia para ubicar otros periodos temporales,
importantes pero secundarios, como dias, semanas, meses, estaciones.
Por su parte, la nahua toma como unidad temporal al dia, cuya identidad
es construida a partir de la combinacion numeral-signo (7-s) que funcio-
nan como su nombre y apellido. Esta unidad minima se articula gene-
rando periodos mayores entre los que destaca el afio, que también recibia
su nombre de uno de los 260 dias. El dia nominal se encontraba a 366
posiciones de distancia —sin importar si se trataba del primero, el dltimo,
o cualquier otro dia del ano-. De este modo, la cuenta (13 x 20 = 260)
se sucedia de manera ininterrumpida desde un tiempo inmemorable y
permitia ubicar la posicion de unidades temporales formando modelos
matematicos que recrean una ciencia cronolégica completamente ajena
a la nuestra.

Para comprender mejor la magnitud de este proceso de reinterpreta-
ciones, tomemos como ejemplo el fragmento de la ldmina 15 del Codice
mexicanus, un codice colonial temprano de autoria indigena (figura 2). En
ella se hace evidente el esfuerzo del autor por traducir un par de fechas del
calendario juliano al sistema de numeracion (no calenddrica) nahua, en un
intento paralelo al de los cronistas cristianos que buscaban encontrar una

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 179 14/11/13 11:43 am.



180 ANA DIiAZ ALVAREZ

correlacion exacta entre los dos repertorios. El escriba anot6 el afio 1580
en numeros arabigos y posteriormente quiso traducir la cifra a numerales
nahuas (1, 20, 400), utilizando las posiciones del sistema decimal europeo.
El intento por traducir las fechas a nimeros nahuas es muy logico, pero el
resultado nos ensefia que traducir un nimero no es suficiente para com-
prender la 16gica que yace detras de un sistema, pues la nueva designacion
del ano resulta disfuncional y confusa para los usuarios de ambos calen-
darios. La fecha ya no dice nada, se ha convertido en un simple nimero
despojado de sentido que ha perdido su funcionalidad.

El tonalpohualli (n-s) se complementaba con otras series calendaricas
de cuatro, siete, nueve o trece elementos, que inclufan una gran variedad de
entidades que se sucedian de manera consecutiva (numeros, espacios, dio-
ses, aves, objetos sagrados).?* Como observa Federico Navarrete, esta se-
cuencia de turnos regular y ordenada constituye una de las principales
cualidades del tiempo mesoamericano y reproduce una epistemologia que
afecta el devenir de otros ambitos que estaban vinculados a la construccion
temporal-espacial, como la historia y la vida publica. Por eso resulta fun-
damental entender que el desfase ordenado de los 260 dias sobre el afio
solar —responsable de generar la cuenta de 52 anos del xiubpohualli-, mas
que ser un error de computo por su incapacidad de medir ciclos enteros, es
la base de la organizacion temporal, ya que reproduce la misma logica que
el sistema de sucesion de cargos que regulaba, por ejemplo, las actividades
politco-administrativas de los calpulli dentro del altepet! (Navarrete 2004).
James Lockhart identifica esta tendencia de los pueblos nahuas a crear
grandes “todos” agregando partes relativamente separadas pero conteni-
das en si mismas, como organizaciéon modular. Una de las caracteristicas

de esta organizacion es que sus elementos permanecen unidos por su fun-

24 Como los cuatro drboles que rigen las cinco trecenas que conforman un cuarto del zonal-
pobualli (ver Cédice Tudela), los trece bultos sagrados que aparecen en el Tonamalatl
Aubin, o las famosas series de nueve, trece deidades y trece volatiles. También se sabe que
las cuatro regiones cardinales influian sobre los veinte signos, de modo que cinco signos
estaban asociados al norte, cinco al este, cinco al oeste y cinco al sur. Recientemente se
ha descubierto que también los espacios del cosmos alternaban sus influencias los 260
dias; Tavarez y Michel Oudijk encontraron varios calendarios zapotecos coloniales don-
de se refiere que cada dia del ciclo de 260 (piyé en zapoteco) se iban turnando sobre las
casas del mundo: cielo, tierra e inframundo (Tavarez 2007; Oudijk 2012).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 180 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 181

oz
LT( \\\Q\\

i o=
= e
T

0

Figura 2. Correlacion forzada. El afo gregoriano de 1580 se escribié con cifras nahuas (1, 20, 400)
ubicadas sobre columnas que corresponden a las posiciones del sistema decimal. La fecha ya no se
entiende porque su traduccion no corresponde a ninguno de los dos sistemas calendaricos. Cddice
mexicanus, lam. 15. Autor indigena anénimo (1571-1590), dibujo reconstructivo del autor, basado
en la fotografia del estudio, tomada del facsimilar: Codex Mexicanus; Bibliothéque Nationale de
Paris, No. 23-24. Paris: Societe des Americanistes, 1952.

cion y similitud, en arreglos numéricos y simétricos que estan en rotaciéon
continua (Lockhart 1999:617-621). Lo importante de este arreglo es que
se encuentra presente en varias esferas de la vida nahua, como la organi-
zacion del territorio, la reparticion del trabajo, los vinculos familiares, la
liturgia, los cantos y los juegos (Lockhart 1999).

Asi, el tiempo nahua toma una forma condicionada por la dinamica
del flujo ordenado de acciones/influencias que se turnan para nombrar
dias, afos y eras cosmoldgicas, ubicandolos en el espacio-mundo. Estas
combinaciones son la base del tiempo, pues permiten contar y calificar
todo lo que afectan, mas alld de un ciclo de 260 dias.

Esta frase marca la pauta para retomar la discusion sobre la funcion del
tonalpohualli como un sistema exclusivamente adivinatorio. Recordemos

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 181 14/1113 11:43 am.



182 ANA DIiAZ ALVAREZ

que las fuentes etnohistoricas mencionan que el tonalpobualli permitia in-
terpretar los suefios y destinos, hacer curaciones y registrar la historia.
Todas estas actividades tienen algo en comun: buscan dar solucion a situa-
ciones que salen de la regularidad. Si bien los accidentes, las enfermedades
y los malos augurios claramente se distinguen como factores de ruptura de
la vida cotidiana, sucesos como matrimonios de gobernantes, entronizacio-
nes, conquistas, temblores y eclipses conforman situaciones extraordinarias
registradas en los cddices historicos nahuas y de otras regiones. Todas
estas acciones se asocian con una fecha que, como se ha mencionado, tenia
implicita una carga tonalli. Wendy James y David Mills mencionan una
caracteristica del calendario que no hemos discutido ain y que tiene que
ver con la resolucion de problemas y la capacidad de adaptacion, que en
un sentido mas laxo podria interpretarse como la adivinacion. Los autores
mencionan que, si bien el ordenamiento temporal y su regularizacion es
una de sus principales funciones, los calendarios también permiten la in-
tegracion de los accidentes: la adaptacion de sucesos inesperados, la co-
rreccion de tensiones y desajustes (como el ajuste del afio solar, o las
acciones a tomar en un afio de sequia) y la coexistencia de una pluralidad
de escalas temporales. Como el accidente es igual de frecuente que la nor-
ma, las representaciones temporales y sus patrones de accion dentro de un
calendario no son absolutamente coherentes ni rigidos, sino que aportan
un sustrato que permite incorporar toda accion a la experiencia historica,
politica, religiosa y cotidiana (James y Mills 2005:12-13). Es decir, en lugar
de pensar al tonalpohualli como un sistema adivinatorio cuya funcién es
secundaria al calendario y cuyo tnico referente se encuentra en la astrolo-
gia europea moderna, propongo replantear al tonalpohualli como un sis-
tema de relaciones que permiten dar ritmo, forma y medida al tiempo
(regular u ordinario), del mismo modo que inciden en la resolucion de
situaciones inesperadas, otorgandoles sentido y afectando su direccion y
desenvolvimiento; ademas de permitir la renovacion ordenada del sistema.
En este sentido, las esencias-tiempos podian provocar un resultado benig-
no o maligno, en su flujo, dependiendo del contexto en que se presenten.
Por eso solo podian ser manipuladas por especialistas con conocimiento
calenddrico, a través de suenos, curaciones, adivinaciones, sacrificios, can-
tos, ofrendas y otro tipo de actividades rituales.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 182 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 183

Cabe sefialar que los accidentes forman parte del sustrato primario
que permite que todo calendario se mantenga en constante actualizacion
y siga teniendo validez en la vida diaria, a pesar de estar anclado en tradi-
ciones temporal, espacial y culturalmente lejanas —y por lo tanto poco
reconocibles para sus usuarios.

Asi, el tiempo-mundo indigena es un entramado de relaciones cuya
complejidad sobrepasa las funciones calendarico-astrolégicas asumidas
por la astronomia moderna, para ubicarse mas cerca de un lenguaje onto-
l6gico. Una metacronologia que sirve de base para que cada grupo genere,
registre y siga su propio tiempo, su propia historia; pues, como observa
Navarrete, la pluralidad de calendarios que operaban de manera simulta-
nea es otra de las cualidades propias del tiempo-espacio mesoamericano
(Navarrete 2004). Esta concepcion se opone a la vision lineal, unidireccio-
nal y monocronoldgica cristiana, cuyo sustento se encuentra en la concep-
cién monoteista de la iglesia universal.?*

Esta complejidad del calendario como un sistema tradicional, pero con
la capacidad de adaptarse a las necesidades mas pragmaticas se puede
rastrear en la manera en que tres personajes de la sierra mixe, abogados,
calendarios y cuidadoras de ancestros, inciden en la construccion del calen-
dario. Emiliano Zolla sostiene que aquello que la etnografia generalmente
denomina como el calendario tradicional mixe no consiste en una escala de
tiempo absoluta y generalizada, sino en una multiplicidad de mediciones
espacio-temporales especificamente adaptadas al territorio de cada pueblo
de la Sierra. El sistema y sus variables s6lo pueden ser interpretados por
los especialistas, pues requieren de un contexto que les dé sentido (Zolla
2012). Canek Estrada presenta otro ejemplo de como los K’iche siguen
utilizando el Cholk 5j (tonalpohualli maya), en el cual han incorporado de
manera selectiva una serie de elementos cristianos, datos académicos y
otros derivados de los movimientos contemporaneos de reivindicacion
indigena (Estrada 2012). Es decir, el tonalpobualli permite hacer predic-

25 La coexistencia de calendarios diversos se reporta también en otras regiones. Morgan
Ruelle comenta que los pamires aprendieron a usar una gran cantidad de calendarios
porque entraron en contacto con diferentes culturas y religiones a lo largo de la ruta e la
seda. Sin embargo, el conocimiento tradicional calenddarico se fracturd con la imposicion
del calendario gregoriano por parte del mando soviético (Ruelle 2011).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 183 14/11/13 11:43 am.



184 ANA DiAZ ALVAREZ

ciones, pero no puede limitarse a esta funcion, porque su escala de accion
es mucho mas compleja. Este incide sobre varias esferas de la vida y ofrece
al especialista las pautas para corregir sucesos no deseados (lo accidental)
por medio de la accion eficaz.

TLAPOHUALLI: LA CUENTA DE LAS COSAS

Ya se ha mencionado que la principal alteracion que sufrié el calendario
nahua al ser descrito en las fuentes coloniales consistio en despojarlo de
sus nombres para imponerle las fechas cristianas como si fueran equiva-
lentes, en un ejercicio de traduccion similar al ejemplo citado del Céodice
mexicanus (figura 2). El siguiente paso consistié en equiparar a las veinte-
nas con los meses del afio e identificar a este ciclo como la base de la cro-
nologia nahua (18 x 20 = 360, mas los § nemontemi = 365). A partir de
ese momento el tonalpohualli salié sobrando, pues al ser despojado de su
nombre se desvincul6 del tiempo y se separ6 del afio, quedando sélo una
cdscara vacia que puede ser explicada como un componente artificial y
auténomo, de caracter mantico. La desarticulacion de las veintenas con
respecto a las fechas del tonalpobualli para atarlas a los dias del afio civil
(y litargico) cristiano fue un evento que permitio la adaptacion de las fes-
tividades indigenas a las fechas del santoral cristiano, tal como se celebran
en la actualidad.

Si bien en las fuentes coloniales queda muy clara la distincion entre la
cuenta de veintenas o “meses” indigenas, y la de trecenas o “semanas”
indigenas, esta distincion no se percibe de manera clara en la lengua ori-
ginal, pues ambas se designan como tlapohualli, un término genérico que
significa “la cuenta”.

Algunas fuentes escritas en ndhuatl llaman “semana” a la trecena
(Sahagun libro 4, 1951:1; Castillo 2001:164-165); también utilizan térmi-
nos como matlatlaqujlhujtl omeey (de trece en trece dias); o simplemente
se refieren a cada trecena designandola por el nombre de su primer dia
(1-Cipactli, 1-Océlotl) (Sahagun libro 4, 1951). El ciclo de las veintenas
recibe varios nombres en nahuatl, como tlapohbualli, ilbuitl y metztli. Estos
a su vez forman composiciones mas complejas que reflejan la articulacion
de unidades temporales mayores. He aqui algunos ejemplos de su uso:

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 184 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 185

(1) Ilbuitl. Aparece en el segundo libro del Cédice florentino en cada
parrafo introductorio de las veintenas y en este contexto se tradu-
ce como fiesta. En esta seccion aparece acompaifado de la palabra
metztli: “ic cemilbuitl metztli” (fiesta del primer mes)”; ic cemil-
bujtl yc nauj metztli” (fiesta del cuarto mes), etcétera (Sahagin
libro 2, 1957:42-102).

(2) Metztli. El término sirve para designar un periodo de veinte dias
(Sahagun, supra), o un mes asociado a la luna (Castillo 2001:161-
162; Molina 2001:84v, 55v, vid infra).

(2) Tlapohualli. Cristobal del Castillo muestra un ejemplo donde
tlapohualli forma parte de una composicion que remite a la cuen-
ta de veintenas: cempobualilhuitlapobualli (Castillo 2001:169).
Ver cecemilbuitlapoalli (infra).

(3) Cecemilhuitlapobualli. Cuenta de veinte en veinte (dias), es decir,
a la cuenta total de las veintenas, que también hace un total de
360 dias. El término es utilizado también para designar a la cuen-
ta de los veinte [x13] signos del tonalpobualli (Sahagun libro 4,
1951:1). Para Molina, cecemilbuitl se traduce como “todos los
dias y todas las noches” (Molina 2004:15). Por lo tanto, el térmi-
no puede interpretarse como la cuenta organizada de las tlapo-
hualli, que es la que incluye a todas las fechas.

(4) Cecempoalapoalli es el vocablo con que se refiere al gran afo
(artificial), que abarca 360 dias. Es el resultado de sumar los dias
de las dieciocho veintenas (18 x 20 = 360).

(5) Xibuitl. Es el afio solar de 365 dias, resultado de afadir los cinco
nemontemi al cecempoalapoalli (360 + 5). No hay datos que per-
mitan identificarlo con el afio tropico de 365.2422... dias.

(6) Nemontemi. Cinco dias que faltan al cecempoalapoalli para for-

mar un xihuitl.

Esta lista resume algunos de los usos de los términos calendaricos
originales, sin embargo, cabe hacer un par de precisiones con respecto a
su uso, dado que en algunos casos se puede identificar la influencia de
concepciones europeas. En su descripcion del calendario indigena, Crist6-
bal del Castillo comenta:

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 185

14/11/13 11:43 am.



186 ANA DIiAZ ALVAREZ

El que primeramente asentamos es el libro del tonalpohualli. Lo sigue
la cuenta de las fiestas, las veintenas con las que se hacian fiesta y se-
guiran sus nombres. Y con las veintenas con las que celebraban fiesta
era la manera [en que hacian] la cuenta de los meses. Porgue no se-
guian la marcha de la Luna: ni cuando se levanta por primera vez |...]
Después todo lo emparejo, lo ordend, lo dibujo el que lo escribid, el
pintor de libros. De modo que hizo acompanar los doce meses de un
ario, los hizo corresponder con las veintenas con las que festejaba la
gente vieja... (Castillo 2001:162).2¢

Al analizar el fragmento en contexto, se observa que el autor distin-
gue entre la cuenta de los meses europeos (lunas) y los ciclos indigenas
derivados de términos como ilhuitl o tlapohualli, enfatizando que no son
lo mismo. La palabra metztli se utiliza como analogia de los meses luna-
res y el autor explica que su uso responde a la necesidad de generar una
correlacion con el afo cristiano. También informa que esta asimilacion
se debe a los pintores de los libros (coloniales), quienes correlacionaron
por primera vez ambos registros. El diccionario de la lengua ndhuatl de
Alonso de Molina (2004) respalda esta informacion a través de las si-
guientes traducciones:

Entrada en lengua castellana:
Mes parte dozena del ano. metztli. Metztlapoualitztli (fo. 84v)
Mes y medio. Cemetztli ypan tlaco. Centetl metztli ypan tlaco (p. 84v)

26 Ampliando la cita en ndhuatl: “inic iyollo pachihuiz in aquin quimatiznequi in amox-
pouhqui inic quittaz inic omotlatlali in ixquich ic omopouhti in tlapohualamatl. Ca
yehuatl acachto tictlalia in tonalpohualamatl. Auh niman yehuatl contoquilia in il-
huitlapohualli, iz cecempohualilhuitl inic ilhuiquixtiaya, quihuihuicatiuh in intotoca. Ca
yehuatl in yuhquin ma metztlapohualli, iz cecempohualilhuitl inic ilhuichihuaya, ca amo
no quipahuaya in Metztli iotlatoquiliz, ihuan in icaxahualiztlanextli ic tlantiuh in
tlanextli. Auh ca zatepan omochquinenehuili , oquitaltlali , oquimachioti in aquin aqui-
cuilo in amoxtlacuilolli inic oquihuihuicalti in matlactli omome metztli iz ce xihuitl
oquihuihuiliz cecempohuailhuitl inic ilhuiquixtiaya in ye huecauh tlacahuehuetque,
ihuan intotoca”. Traduccion de Federico Navarrete. Las cursivas son mias (Castillo
2001: 161-162).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 186 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 187

Entrada en lengua mexicana:

Metztli. Luna, o pierna de hombre o de animal, o mes (fo.55v)
Metztli mayo. El mes de mayo. Et sic de alijs (fo. 55v)
Cecemilbuitl. Cada dia (fo. 151)

A pesar de que pueden sonar confusos los términos aportados por
Molina, gracias a Castillo se entiende que el término castellano “mes” se
considera mas cercano al periodo europeo y a la cuenta de la luna, que no
es propiamente nahua; como se observa en la designacion del mes y medio,
es decir, veintena y media, importante porque forman el mes occidental de
30 dias. Ademas, le palabra metztli (luna) define, segun el autor, el mes que
corresponde a la doceava parte del afio, que si bien no corresponde a las
lunaciones, si es la medida exacta del mes cristiano. Lo mismo sucede con
el ejemplo de “metztli mayo”, pues este término no se utiliza en combina-
cién con los nombres nahuas, sino con los meses europeos.”” La entrada
presente en otro diccionario nahua elaborado en 1590 refuerza la identi-
ficacion del mes bajo la cosmovisiéon europea, pues el término xiuh-
metztlapoaloni corresponde a la traduccion: “mes. Parte docena del afio.
mensis”, y no brinda una entrada para los ciclos de origen indigenas (Az-
tec Manuscript 1590: fo. 113v). Otro ejemplo de la diferenciacion para el
uso de ambos términos aparece nuevamente en Cristobal del Castillo:

“Occentlamantli tlapohualmetztli La siguiente cosa [se refiere a una
(1) ihuihuical mochiuhtiuh iz cem- tabla] es la correspondencia que se
pohualilhuitlapobualli (2) in oncan  va haciendo entre la cuenta de los

»

quipantilitiuh iz cecenmetztli (3)...” meses [derivada del término luna]

(1) v la cuenta de las veintenas (2),
y donde cae en cada mes [derivado

del término luna] (3).2%

La dificultad para identificar a la luna como el ciclo originario de las
veintenas se hace evidente gracias a una de las ruedas calendaricas repro-

27 La palabra metztli asociada con los meses europeos aparece también en los Primeros
memoriales, véase f. 250v- 251r.
28 Traduccién de Navarrete. Las cursivas son mias (Castillo 2001:169).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 187 14/11/13 11:43 am.



188 ANA DIiAZ ALVAREZ

ducidas por Boturini y Veytia (figura 3). En ella se observa que las lunas
(meses), pintadas a la manera europea, estan ubicados por encima de los
nombres de cada veintena, pero no existe una correspondencia exacta
entre ellos dado que no tienen una asociacion de equivalencia. Este ejem-
plar nos demuestra que no sélo los europeos mostraban interés por gene-
rar correlaciones entre los diferentes calendarios, también los americanos
tomaron parte activa en este proceso. La asimilacion del tlapobualli como
metztli se puede comprender a partir del segundo libro del Cédice floren-
tino, pues estos términos son utilizados para describir lo que Sahagun
compuso como su “calendario de las fiestas fijas”. Los textos mas antiguos
escritos en espaiiol utilizan el término “fiesta” en lugar de “mes”, derivan-
do su sentido de la palabra ilbuitl, y no de metztli. La asociacion luna/
veintena no tiene mucho sentido, pues el ciclo lunar puede calcularse a
partir de 28 o 29 dias, por lo que el término metztli (luna) probablemente
obtuvo este uso a raiz de la introduccion de los meses gregorianos. Si bien
es cierto que en el drea maya, los computos lunares podian calcularse en
su calendario desde el Clasico, esta serie no se calculaba con los dias del
winal (la serie analoga a las veintenas), sino con otra serie denominada
precisamente Serie Lunar.

Cristobal del Castillo menciona una frase interesante porque vincula
al tonalpobualli con el afio, ejemplificando otro ejercicio de acoplamiento
del sistema cronoldgico nahua al cristiano, aunque enfatiza que el tonal-
pohualli es la base de la medida temporal: “cempohualli serana in tonal-
pohual in ye huecauh huehuetque inic caxilltia iz ce xiuhtlapohualli i ye
mochi 365 in tonalpohualli” (las veinte semanas del tonalpobualli de los
antiguos ancianos, para afnadir la cuenta de un afio, todos con sus 365
[dias] al tonalpobualli).”

En conclusion, la palabra tlapobualli parece ser la unidad funcional
del tonalpobualli y consiste en un nombre genérico aplicado a la cuenta
(total) del tiempo; un tiempo que abarca los trece numerales (trecenas) y
veinte signos (veintenas) generando a su paso un metalenguaje cuyas com-
binaciones imprimen cualidades al devenir, cifrado en su desfase ordenado
del tonalli. Esta es la cuenta tinica cuyo ritmo combinatorio permite hacer

29 Traduccién de Federico Navarrete (Castillo 2001:164-165).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 188 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 189

Figura 3. Rueda calendérica novohispana que muestra una relacion artificial entre veintenas y lunas/
meses. Copia de la Rueda de Veytia. Codice 089_2 Veytia, Ldmina 1, Biblioteca Nacional de Francia.
(en De la torre Yarza) (fotografia tomada de: Rodrigo de la Torre Yarza. “Cédice 089_2 Veytia.
Lamina 1", en: CIESAS. Biblioteca Nacional de Paris).

proyecciones al pasado y al futuro, reproduciendo un esquema cronologi-
co cuya dindmica y longitud temporal no coincide con nuestra experiencia.

TLAPOHUALLI: ;LA CUENTA DE LOS MESES AGRICOLAS O LA CUENTA
DE LAS FIESTAS SACRIFICIALES?

En su propuesta sobre el orden original de las veintenas, Michel Graulich
(1999) enfatizd que su vinculo con las fechas del tonalpohualli resultaba
fundamental para que el tiempo fluyera adecuadamente; aunque esto im-
plicara que las veintenas no podrian mantener su posicion sobre el afio
tropico con el paso del tiempo. Aunque Graulich sigue considerando a las
veintenas como los dieciocho momentos del afio agricola que quedaron
fosilizados en un pasado remoto y que para el siglo XVI se encontraban
drasticamente desfasados, su propuesta tiene implicaciones importantes si
consideramos que el desfase (ordenado) de las tlapohualli sobre el afio
puede implicar precisamente que su principal funcién no consistia en ubi-
car la posicion de los momentos del ciclo agricola. Si bien éste era el uso

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 189 14/1113 11:43 am.



190 ANA DIiAZ ALVAREZ

que tenia el calendario en el viejo continente, eso responde a las condicio-
nes generadas en un contexto histérico muy especifico, ya que durante la
edad media, la Iglesia construy6 un discurso propagandistico para asegu-
rar la produccion de cultivos, como el trigo y la vid, que serian entregados
anualmente a través de mecanismos como el pago de diezmo. Por lo tanto,
el imaginario calendarico contribuy6 en gran medida a la consolidaciéon
del sistema economico feudal.’® En contraste, la relacion entre las tlapo-
hualli y los momentos especificos del afno agricola no puede sustentarse
claramente en la etimologia nahua, ni en la dindmica de las celebraciones
de las veintenas, a menos que se busquen asociaciones simbolicas en cada
fiesta que remitan a posibles conexiones con el complejo maiz-lluvia.
Aunque evidentemente a lo largo del cecemilbuitlapobualli aparecen dei-
dades acuaticas pluviales y de la fertilidad y el maiz, el énfasis no esta
puesto exclusivamente en el cultivo. Las tlapohualli son celebraciones don-
de, ademas de las deidades, interviene un sustrato importante de la comu-
nidad organizada en agrupaciones. Estas van turnando su participacién a
lo largo de las dieciocho festividades: los tecubtli (senores), las parteras,
los guerreros, los ancianos, los jovenes, los comerciantes, los muertos. Asi,
mds que una asociacion simbélica que opera en funcion absoluta con la
dindmica astronomico-meteoroldgica, las tlapohualli construyen un en-
tramado ritual/social polisémico en cuyo eje se puede reconocer tanto al
maiz como a otras entidades. Cabe mencionar que las fiestas (ilhuitl)
también permitian el intercambio de productos para su consumo en las
celebraciones, o bien como parte del pago de tributo.’! Si cambiamos el
punto de inflexion de la productividad agricola al unico elemento que se
encuentra presente en todas las tlapobualli, 1a fiesta y el sacrificio, encon-
traremos que es en esta accion en donde esta centrado el énfasis de las
veintenas, que es precisamente la celebracion (ilbuitl).

30 El discurso propagandistico cristiano se consolidé entre los siglos VIII y XIII, pero se
puede seguir desde las obras de los griegos (como en “los trabajos y los dias” de Hesiodo),
hasta la institucionalizacion del cristianismo (en los repertorios iconograficos de los mo-
nasterios altomedievales o los libros de horas modernos) (Castifieiras 1996).

31 La Matricula de tributos y el Cédice Humboldt I, entre otros documentos, hacen referen-
cia al momento en que se debian recaudar los tributos, y usan como marcadores a los
glifos de las veintenas, especialmente cuatro: Etzalcualiztli, Tlacaxipehualiztli, Ochpa-
niztli y Panquetzaliztli. Este tema se profundiza en Diaz (2011:333-338).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 190 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 191

Hasta el momento no se ha contemplado la posibilidad de que algunas
de las ceremonias que se llevan a cabo en las fiestas de las veintenas, las
supuestas fiestas fijas, hayan estado también condicionadas por las influen-
cias del tonalpohualli, las supuestas fiestas moviles. Lo que explicaria que
en algunas fuentes se mencione que las fiestas mds importantes de cada
tlapohualli se realizaran en diferentes momentos de la veintena, o que se
dejen pasar cierto numero de dias antes de hacer las celebraciones. Es de
esperarse que los sacrificios, ofrendas y fiestas se realizaran en fechas pro-
picias, como indican las laminas de los codices prehispanicos, tomando en
cuenta la influencia del tonalli.

Finalmente, la relacion entre tonalli y sacrificio es un tema obligado
al hablar del calendario nahua, porque su relacion es muy clara en las
fuentes de tradicion indigena. Alfredo Lopez Austin analiza la dinamica
de la tona (derivada de tonalli), una entidad animica que se condensa en
la cabeza pero también en la sangre, por lo que el sacrificio consiste en una
herramienta que permite la recirculacion de esta esencia.’? De este modo,
sacrificio, ilbuitl, tonalli, tlapohualli, tonalpobualli, cecemilbuitlapohua-
lli... forman parte de un mismo sustrato que pierde sentido al desarticu-
larse para ser explicados como ciclos de distinta naturaleza. El
tonalpohualli puede concebirse entonces como un metalenguaje que deter-
mina una concepcion temporal donde la realidad “natural” y las practicas
“culturales” conforman una tecnologia cronologica que sobrepasa el al-
cance de nuestras categorias temporales.

CONCLUSION

En este trabajo se problematiza la manera en que se han venido aplicando
categorias cronoldgicas propias del pensamiento cristiano al momento de
describir el funcionamiento del tiempo nahua. Revisando las propuestas

32 (Lépez Austin 1980:197-231). Barbara Tedlock reporta que entre los mayas también se
concibe la idea de que al nacer, se recibe del sol un alma, llamada soyopa, que se conser-
va en el cuerpo y se mueve s6lo a través de la sangre y los musculos (Tedlock 1982: 53).
Recientemente Roberto Martinez ha publicado estudios importantes sobre esta fuente de
vitalidad concentrada en el cuerpo (la cabeza, el corazon y la sangre) equivalente a la tona
(Martinez 2006; 2007; 2011).

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 191 14/11/13 11:43 am.



192 ANA DiAZ ALVAREZ

de pioneros como Motolinia y Sahagun, se pudieron identificar dos tradi-
ciones principales que han condicionado la conceptuacion de los calenda-
rios mesoamericanos como un sistema conformado por dos cuentas
autéonomas, de diferente naturaleza, que se van entrelazando tal como
sucede con el calendario litargico y el civil dentro del afio cristiano. Este
tipo de reconstrucciones del calendario prehispanico no toman en cuenta
que el sistema descrito en las fuentes coloniales ya no corresponde al ca-
lendario “original”, sino que refleja la diversidad de soluciones que los
especialistas en el manejo del computo generaron para hacer compatibles
dos sistemas cronologicos. Esta estrategia implica la actualizacion de con-
tenidos; una dinamica propia de todos los sistemas calendaricos, esencial-
mente mestizos, pues esto es lo que les permite mantener su vigencia. La
incorporacion del tiempo nahua al cristiano implic6 un cambio de para-
digma donde el énfasis analitico pas6 de una dindmica que implicaba la
sucesion ordenada de practicas (fiesta y sacrificio), a la proyeccion de fe-
noémenos astronémicos y meteorologicos circunscritos en términos de pe-
riodicidad anual, y concatenados al calendario liturgico cristiano. Con esta
accion se afect6 la capacidad de flujo continuo y ordenado que implicaba
la cuenta de 52 afos.

Este trabajo fue realizado gracias al apoyo brindado por el Instituto de
Investigaciones Historicas y la Coordinacion de Humanidades a través del
Programa de Becas Posdoctorales de la Universidad Nacional Auténoma
de México. Mi mas sincero agradecimiento a quienes hacen posible que
estas herramientas lleguen a las nuevas generaciones, complementando

nuestra formacién.
BIBLIOGRAFIA

Acuna, René (ed.), Relaciones geogrdficas del siglo XVI, Tlaxcala, México,
Universidad Nacional Auténoma de México, 1984, v. L.

Anders, Ferdinand y Jansen, Maarten, El Libro del cibuacoatl. Homenaje para
el Ao del Fuego Nuevo. Libro explicativo del llamado cédice Borbonico,
México, Akademische Druck-Verlagsanstalt/Fondo de Cultura Econémica,
1991.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 192 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 193

Aztec Manuscript dictionary, microfilm, University of Chicago Librarym Mi-
crofilm Collection of Manuscripts on Middle American Cultural Anthro-
pology, no. 37, 1590.

Bartl, Renate, Barbara Gobel y Hanns Prem, “Los calendarios aztecas de Sa-
hagun”, Estudios de Cultura Ndhuatl, Universidad Nacional Auténoma
de México, Instituto de Investigaciones Historicas, v. 19, 1989, p. 13-82.

Baudot, Georges, Utopia e historia en México, trad. de Vicente Gonzdlez,
Madrid, Espasa-Calpe, 1983.

, “Fray Toribio de Motolinia denunciado ante la inquisicién por fray
Bernardino de Sahagun en 15727, Estudios de Cultura Nédbuatl, Univer-
sidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Histo-
ricas, v. 21, 1991, p. 127-132.

Batalla Rosado, Juan José, El cédice Tudela y el Grupo Magliabechiano, edi-
cién facsimilar, Madrid, Ministerio de Educacion, Cultura y Deportes/
Agencia Espanola de Cooperacion Internacional/Testimonio Compaiiia
Editorial, 2002.

Boturini, Lorenzo, Idea de una historia general de la America Septentrional.
fundada sobre material copioso de figuras, simbolos, caracteres y jerogli-
ficos, cantares y manuscritos de autores indios iiltimamente descubiertos,
Madrid, Juan de Zuiiiga, 1746.

Broda, Johanna, “La fiesta azteca del Fuego Nuevo y el culto a las Pléyades”,
en Franz Tichy (editor), Space and Time in the Cosmovicion of Mesoame-
rica, Lateinamerika Studien-10, Wilhelm Fink Verlag, Munich 1982,
p. 129-158.

, “Ciclos agricolas en el culto: un problema de la correlacion del afio
mexica”, en Anthony Aveni y Gordon Brotherston (eds.), Calendars in
Mesoamerica and Peru: Native American Computatoins of Time, BAR,
International Series, 174, Oxford, 1983, p. 145-165.

Castillo, Cristobal del, Historia de la venida de los mexicanos y de otros pue-
blos e historia de la conquista, introduccion, paleografia y traduccion de
Federico Navarrete, México, Conaculta, 2001 (Cien de México).

Castillo Farreras, Victor, “El bisiesto nahuatl”, Estudios de Cultura Ndhuatl,
Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones
Histoéricas, v. 9, 1971, p. 75-104.

Cordova, Juan de, Vocabulario castellano zapoteco, edicion facsimilar, intro-
duccién y notas de Wigberto Jiménez Moreno, México, Instituto Nacional
de Antropologia e Historia/Secretaria de Educacion Publica, 1942.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 193 14/11/13 11:43 am.



194 ANA DiAZ ALVAREZ

Caso, Alfonso, Los calendarios prehispdnicos, México, Universidad Nacional
Auténoma de México, 1967.

Castineiras Gonzdlez, Manuel, El calendario medieval hispano. Textos e imd-
genes (siglos XII a XIV), Salamaca, Junta de Castilla y Le6n/Consejo de
Educacion y Cultura, 1996.

Diaz Alvarez, Ana G., “Las formas del tiempo. Tradiciones cosmograficas en
los calendarios indigenas del México central”, tesis doctoral, México,
Universidad Nacional Autonoma de México, 2011.

Doesburg, Geert Bastiaan van, “Las ruedas del cempoallapoalli”, en Ferdi-
nand Anders, Jansen y Reyes (eds.), Codice Ixtlilxochitl; apuntaciones
y pinturas de un historiador. Estudio de un documento colonial que tra-
ta del calendario nabua, México, Fondo de Cultura Econémica, 1996,
p. 139-142.

Dyer, Nancy Joe, “Libro de oro, el manuscrito”, en fray Toribio de Benavente,
Motolinia, Memoriales, introduccion y estudio de Nancy Joe Dyen, Méxi-
co, El Colegio de México, 1996, p. 97-118.

Durkheim, Emile, The elementary forms of the religious life, Nueva York,
Dover, 2008 [1915].

Estrada, Canek, “Cholq’ij: la cuenta de 260 dias de los k’iche’ de Guatemala.
Continuidades y transformaciones de un saber milenario.” Ponencia pre-
sentada en el Coloquio Internacional Tiempo y Complejidad, Calendarios
del Mundo, Museo Nacional de Antropologia, 11 de octubre de 2012.

Gemelli Carreri, Giovani, Viaje a la Nueva Esparia, edicion de Francisca Peru-
jo, México, Universidad Nacional Autonoma de México, 1976.

Graulich, Michel, Mitos y rituales del México antiguo, Madrid, Istmo, 1990.

, Fiestas de los pueblos indigenas. Ritos Aztecas. Las fiestas de las
veintenas, México, Instituto Nacional Indigenista, 1999.

Hidalgo, Maria del Carmen, “Descripcion material de la Relacion de Mi-
choacdn”, en Relacion de Michoacdn, Madrid, Patrimonio editorial, 2001,
p. 43-74.

Hubert, Henry, Essay on Time: a Brief Stuy of the Representation of Time in
Religious and Magic, R. Parking y J. Redding (traduccion), Oxford, Bergh-
ahn, 1999 [1905].

James, Wendy y David Mills, “Introduccion. From Presentation to Action in
the Flow of Time”, en James y Mills (eds.), The Qualities of Time, Oxford,
Berg, 2005, p. 1-18.

Kubler, George y Charles Gibson, The Tovar Calendar, Memoires of the Con-

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 194 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 195

necticut Academy of Arts & Sciences, V. XI, New Haven, Yale university
Press, 1951.

Kruell, Gabriel Kenrick, “La concepcion del tiempo y la historia en el modelo
‘paradigmatico-analdgico’ de las culturas mesoamericanas”, Revista de
Estudios Mesoamericanos, Posgrado de Estudios Mesoamericanos, Insti-
tuto de Investigaciones Filologicas, Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico, nim. 12, 2012, p. 5-24.

Latour, Bruno, Nunca hemos sido modernos: ensayo de antropologia simétrica,
Madrid, Debate, 1993.

Lockhart, James, Los nahuas después de la conquista. Historia Social y Cultu-
ral de la Poblacion indigena del México Central. Siglos XVIy XVII, Méxi-
co, Fondo de Cultura Econémica, 1999, p. 617, 621.

Loépez Austin, Alfredo, Cuerpo humano e Ideologia, México, Universidad Na-
cional Auténoma de México, 1980.

Magaloni, Diana, “Images of the Beginning: The Painted Story of the Conquest
of México in Book XII of the Florentine Codex”, tesis doctoral, Universi-
dad de Yale, 2004.

Malmstrom, Vincent, “Origin of the Mesoamerican 260-day Calendar”, en
Science, American Association for the Advancement of Science, v. 181,
(septiembre 1973), p. 939-941.

Martinez Gonzdlez, Roberto, “El tonalli y el calor vital: algunas precisiones”,
en Anales de Antropologia, 40 (I1), 2006, p. 117-151.

, “El alma de Mesoamérica: unidad y diversidad en las concepciones
animicas”, en Journal de la Société des Américanistes, 93 (2), 2007,
p. 7-49.

, El nahualismo, México, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Historicas, 2011.

Mc Cluskey, Stephen. Astronomies and culture in Early Medieval Europe,
Cambridge, Cambdridge University Press, 1998.

Molina, Alonso de, Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana
y castellana, Sa. ed., estudio preliminar de Miguel Leén Portilla, México,
Porrta, 2004 [1585].

Mora Echeverria, Jesus, “El ajuste periddico del calendario mesoamericano;
algunos comentarios desde la arqueologia y la etnohistoria”, Arqueologia,
Coordinacion Nacional de Arqueologia del INAH, 17, 1997, p. 138-175.

Motolinia, fray Toribio, Manuscrito del libro de oro y tesoro indico, Universi-
ty of Texas, Austin, Bensen Latin American Collection, JGI 31, Fotocopia

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 195 14/11/13 11:43 am.



196 ANA DIiAZ ALVAREZ

del Fondo Reservado de la Biblioteca del Instituto de Investigaciones His-
toricas, (s.f.), ils. Rueda calendarica. Donaciéon de Edmundo O’Gorman
al ITH.

, Memoriales, edicién de Luis Garcia Pimentel, México, Casa del Edi-
tor, 1903, (Documentos historicos de México, Tomo 1). IlIs. Rueda Calen-
dérica.

, Memoriales, introduccion y estudio de Nancy Joe Dyen, México, El
Colegio de México, 1996.

, Historia de los indios de la Nueva Espania, 5a. ed., estudio introduc-
torio de Edmundo O’Gorman, México, Porrua, 1990 (Sepan cuantos...,
129).

Muifioz Camargo, Diego, Descripcion de la ciudad y provincia de Tlaxcala de
las indias y del mar océano para el buen gobierno y ennoblecimiento de-
llas, México, Instituto de Investigaciones Filologicas, 1981.

Navarrete, Federico.“¢Doénde queda el pasado? Reflexiones sobre los cronoto-
pos historicos”, en Virginia Guedea (comp.), El historiador frente a la
bistoria, coordinadora, México, Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico, Instituto de Investigaciones Historicas, 2004, p. 29-52.

Nowotny, Karl A. Tlacuilolli, Norman, University of Oklahoma Press, 2005
[1961].

Oudijk, Michel, “El piyé o la cuenta zapoteca de 260 dias; ruptura y continui-
dad en el sistema mantico”, Ponencia presentada en el Coloquio Interna-
cional tiempo y Complejidad, Calendarios del mundo, Museo Nacional
de Antropologia, 10 de octubre de 2012.

Oudijk, Michel y Maria Castafieda de la Paz, “La coleccién de Manuscritos de
Boturini; una mirada desde el siglo XXI” (mecanuscrito).

Paso y Troncoso, Francisco del, “Calendario de Teutitlin del Camino”, en
Papeles de Nueva Espana publicados de orden y con fondos del gobierno
mexicano por Francisco del Paso y Troncoso, Madrid, E. Tipografico Su-
cesores de Rivadeneyra, 1905.

Peeler, Damone, “Un posible origen solar para el calendario ritual mesoame-
ricano de 260 dias”, Notas Mesoamericanas, Universidad de Las Améri-
cas, nam. 11, 1989, p. 292-303.

Prem, Hanns J., Manual de la antigua cronologia mexicana, México, Centro
de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social/Porrua,
2008.

Relacion de Michoacdn, ed. facsimilar, Madrid, Patrimonio editorial, 2001.

Ruelle, Morgan, “Ecology of Time: Calendar of the human body n the Pamir

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 196 14/11/13 11:43 am.



TLAPOHUALLI, LA CUENTA DE LAS COSAS 197

Mountains”, Journal of Persianate Studies, Brill, vol. 4, nim. 2, 2011,
p- 146-170.

Sahagun, Bernardino de, Florentine Codex, Books 4-5, trad. de Charles E.
Dibble y Arthur J. O. Anderson, Santa Fe, The School of American Re-
search y The University of Utah, 1957.

, Historia general de las cosas de la Nueva Esparia, 3a. ed., estudio,
paleografia y notas de Alfredo Lopez Austin y Josefina Garcia Quintana,
México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2002 (Cien de
Meéxico).

Seler, Eduard, Comentarios al cédice Borgia. ed. facsimilar, 3 v., México, Fon-
do de Cultura Econémica, 1963.

Siarkiewicz, Elzbieta, El tiempo en el tonalamatl, Varsovia, Universidad de
Varsovia, 1995.

Spitler, Susan, “Colonial Mexican Calendar Wheels: Cultural Translation and
the Problem of ‘authenticity’”, Elizabeth Hill Booone (ed.), Painted Books
and Indigenous Knowledge in Mesoamerica, New Orleans, Middle Ame-
rica Research Institute, 20035, p. 271-288.

Tavarez, David, “Canciones Nicachi: textos rituales zapoteca y conocimientos
rituales clasicos posteriores en Oaxaca colonial”, trad. del Inglés por Mir-
yan McDonald, FAMSI. 2007, consultado en http://www.famsi.org/repor
ts/02050es/02050esTavarez01.pdf

Tedlock, Barbara, Time and the Highland Maya, Alburqueque, University of
New Mexico Press, 1982.

Tena, Rafael, El calendario mexica y la cronografia, México, INAH, 1987.

Torre Yarza, Rodrigo de la “Cédice 089_2 Veytia. Ldmina 17, en CIESAS, Bi-
blioteca Nacional de Paris.

Veytia, Mariano, Historia antigua de México, México, Leyenda, 1944.

Villasefior, Rafael, “Aclaraciones sobre el ciclo de 260 dias”. Revista de Estu-
dios mesoamericanos, Posgrado de Estudios Mesoamericanos, Universidad
Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Filoldgicas,
ndm. 12 (2012), p. 47-66.

Zolla, Emiliano, “Tiempos y espacios: pluralidad y calendario entre los Mixes
de Oaxaca”, ponencia presentada en el Coloquio Internacional Tiempo y
Complejidad, Calendarios del Mundo, Museo Nacional de Antropologia,
10 de octubre de 2012.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 197 14/11/13 11:43 am.





