
reseñas bibliográf icas

Pete Sigal, The Flower and the Scorpion. Sexuality and Ritual in Early 
Nahua Culture, Durham, North Carolina, Duke University Press, 2011 
(Serie Latin America Otherwise: Languages, Empires, Nations).

por Jaime Echeverría García

En The Flower and the Scorpion, Pete Sigal realiza un estudio interpreta-
tivo de la sexualidad nahua en los siglos xvi y xvii a partir de los ámbitos 
divino y ritual, para lo cual utiliza la categoría de género. De esta manera, 
Sigal no se enfoca “en la recuperación de las vidas sexuales de los nahuas 
durante los años coloniales, sino más bien en las formas en que los escri-
tores, indígenas y españoles, produjeron ideas sobre la sexualidad nahua” 
(p. 11). Asimismo, el autor traza los cambios en los significados sexuales 
nahuas durante la Colonia. Sus materiales de estudio son los códices pre-
hispánicos y coloniales, los textos clericales (manuales de confesión), las 
crónicas elaboradas por peninsulares e indios, y los documentos legales.

El libro consta de ocho capítulos y un apéndice. En el primer capí-
tulo, de carácter introductorio, Sigal plantea los lineamientos teóricos 
que desarrolla a lo largo de su obra. La afirmación inicial del autor 
es que “los nahuas no tuvieron una categoría que pueda traducirse como 
“sexo” o ‘sexualidad’” (p. 1). Dicho enunciado salta a la vista y nos 

estudios de cultura náhuatl 46, julio-diciembre de 2013, p. 277-288

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   277 14/11/13   11:43 a.m.



estudios de cultura náhuatl 46278

lleva a preguntarnos por qué Sigal no toma en cuenta el término náhuatl 
tlalticpaccayotl (“lo propio de la superficie de la tierra”), que significa 
sexo.1 Y esto resulta aún más intrigante al notar que el autor refiere a dicho 
concepto páginas más adelante (p. 20, 251), del cual retoma la definición 
de “actividad sexual” señalada por Louise M. Burkhart.2 Lo que sí deja 
en claro Pete Sigal es que no podemos escribir una historia de la sexualidad 
nahua partiendo de los parámetros occidentales. Así, en un esfuerzo por 
alejarse de categorías ajenas a los nahuas y ubicarse de lleno en sus con-
ceptos culturales, el autor toma como eje de análisis de la sexualidad 
nahua colonial el concepto náhuatl tlazolli (basura); mientras que cada 
uno de los elementos sexuales que va encontrando a su paso son agru-
pados bajo el “complejo tlazolli”, término que ya había sido utilizado 
por la misma Burkhart.3 Para Sigal, los elementos fundamentales de este 
complejo, y que constituyen la sexualidad, son la diosa Tlazoltéotl, la 
flor y el escorpión. Si bien es indudable la profunda carga sexual de los 
primeros dos elementos, el autor sobrestima el contenido sexual del 
escorpión. 

Una de las hipótesis fundamentales del autor es que las deidades vin-
culadas con la fertilidad (Tlazoltéotl, Teteo Innan, Toci, Xochiquétzal, 
Chicomecóatl, Chalchiuhtlicue, Tlaltecuhtli) y la guerra (Tezcatlipoca), 
estuvieron caracterizadas por la ausencia de una identidad de género fija, 
sus categorías de masculino y femenino no permanecían estables (p. 3). 
Asimismo, la obtención de su poder “residía en su complementación ge-
nérica y en la realización de actos sexuales que iban más allá de lo permi-
tido para la población” (p. 138). Más adelante presentaré argumentos en 
contra de esta hipótesis con ejemplos de algunas divinidades.

De acuerdo con Sigal, la sexualidad estuvo organizada en dos princi-
pios: 1) el sexo se relacionaba directamente con los rituales de fertilidad; 
y 2) la actividad sexual se debatía entre la moderación y el exceso, la 
virtud y el vicio. Además del vínculo de la sexualidad con la fertilidad, el 

1	Alfredo López Austin, Los mitos del tlacuache. Caminos de la mitología mesoamericana, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, México, 2003, p. 93.

2	Louise Marie Burkhart, The Slippery Earth: Nahua-Christian Moral Dialogue in Sixte-
enth-Century Mexico, Tucson, University of Arizona Press, 1989, p. 89. 

3	Ibidem, p. 106.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   278 14/11/13   11:43 a.m.



reseñas bibliográf icas 279

autor afirma que el sistema ideológico nahua también relacionó a aquélla 
con el placer, la violencia, la guerra, el sacrificio y la política (p. 12).

El complejo tlazolli se conformaba por la basura, el residuo y el ex-
cremento. Los principales significados de tlazolli eran exceso, caos y des-
trucción, pero Sigal también lo concibe como una especie de energía 
sexual excesiva indispensable en la producción y la continuidad de la vida, 
la cual debía manipularse cuidadosamente durante la actividad ritual para 
que no se volviera destructiva para la comunidad. La “disrupción era una 
parte necesaria de la vida, pero requería cuidado para que la basura no 
asumiera el control”. En los ritos de fertilidad, promovidos por el com-
plejo tlazolli, se representaba la liminalidad, que, según el autor, era el 
componente clave de la sexualidad nahua. Para Sigal, el tlazolli estuvo 
ligado al ámbito femenino (p. 19-22, 24).

En el capítulo dos se examinan los atributos de Tlazoltéotl, la “diosa 
de la basura”, en documentos prehispánicos y coloniales, con el fin de 
determinar su identidad, rol en el ritual y simbolismo sexual, básicamente 
relacionado con el exceso. A partir de tres imágenes de la diosa pertene-
cientes a códices del grupo Borgia, Sigal observa su ambigüedad de género: 
la utilización de objetos y símbolos masculinos y fálicos. Esta ambigüedad 
es interpretada por el autor como la complementariedad de masculino y 
femenino que necesitaba la diosa para desempeñar sus actividades. Asimis-
mo, señala, Tlazoltéotl representó el exceso sexual a la vez que la mode-
ración (p. 35-38). Sin embargo, en el discurso colonial, la diosa perdió el 
sentido de dualidad y solamente representó el mal (p. 51).

A partir de la presencia periférica de la diosa en la lámina 30 del 
Códice borbónico,4 Pete Sigal le asigna un importante papel en la fiesta 
de Ochpaniztli. En la lámina se observa un grupo de seis huastecos y 
dos mimixcoas que portan unos grandes falos de papel. Éstos, encabe-
zados por un sacerdote ricamente ataviado, se dirigen en procesión al 
encuentro de Tlazoltéotl. Esta escena es vinculada por el autor con al-
gunos fragmentos de la descripción de dicha fiesta proporcionada por 

4	A diferencia de Sigal, sigo la numeración del códice editado por Siglo XXI Editores, pues 
él utiliza la edición de Akademische Druck- und Verlagsanstalt, donde la lámina 30 apa-
rece como la página 28.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   279 14/11/13   11:43 a.m.



estudios de cultura náhuatl 46280

fray Diego Durán,5 en los que se dice que el sacerdote vestido con la 
piel de la representante de la diosa Toci, junto con sus acompañantes 
huastecos y otros servidores, ataviados como si fueran a la guerra, fin-
gían un combate con los nobles y los guerreros de Tenochtitlan igual-
mente armados. Más adelante en el relato se dice que los huastecos, en 
lugar de portar “espadas” usaban unas escobas.

Con base en estos datos, Sigal lanza una aventurada interpretación 
que es retomada y profundizada en el capítulo cinco: el movimiento de 
“espadas” a escobas efectuado en los huastecos simboliza su castración, 
el paso de la esfera masculina a la femenina. Ésta es realizada por Tlazol-
téotl y los nobles de Tenochtitlan al derrotar a los huastecos (p. 46-47, 
162). Aunque esta diosa no aparece en el relato de Durán arriba citado 
sino Toci, el autor la intercambia por aquélla. Si bien estas diosas llegan a 
confundirse,6 Sigal nunca declara tal sustitución. El rol atribuido a Tlazol-
téotl y los nobles por él contradice lo afirmado por Durán, pues Toci y los 
huastecos formaban un bando, mientras que los nobles y guerreros tenoch-
cas, otro. Además, en la narración sahaguntina sobre Ochpaniztli se decla-
ra que el representante de Toci y sus servidores perseguían a los 
“principales y soldados”, quienes huían de ellos por el miedo que les te-
nían.7 El autor prosigue diciendo que el objetivo de feminizar a los huaste-
cos era controlar el peligroso exceso sexual masculino del extranjero, pues 
aunque era necesario para fines de fertilidad, debía ser domeñado, y así 
proteger a la ciudad (p. 47-48, 165). Igualmente, los huastecos se vuelven 

5	Fray Diego Durán, Historia de las Indias de Nueva España e islas de Tierra Firme, estu-
dio preliminar de Rosa Camelo y José Rubén Romero, México, Consejo Nacional para 
la Cultura y las Artes, 2002, t. II, tratado II, cap. XXXV, p. 151-152. 

6	Códice Telleriano-Remensis. Antigüedades de México, basadas en la recopilación de Lord 
Kingsborough, palabras preliminares de Antonio Ortiz Mena, prólogo de Agustín Yañez, 
estudio e interpretación de José Corona Núñez, Secretaría de Hacienda y Crédito Público, 
México, 1964, v. I, parte primera, lám. V (3r), p. 161.

7	Fray Bernardino de Sahagún, Florentine Codex, book 2: The Ceremonies, translated from 
the Aztec into English, with notes by Charles E. Dibble and Arthur J. O. Anderson, San-
ta Fe, New Mexico, The School of American Research, The University of Utah, Number 
14, part III, second edition, 1981, cap. XXX, p. 120-121; Historia general de las cosas 
de Nueva España, estudio introductorio, paleografía, glosario y notas por Alfredo López 
Austin y Josefina García Quintana, México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 
2002, t. I, lib. II, cap. XXX, p. 231.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   280 14/11/13   11:43 a.m.



reseñas bibliográf icas 281

seres civilizados (p. 163). Aunque se antoja atractiva, no existen datos que 
apoyen esta interpretación. 

Las distintas visiones de Motolinía, Sahagún y Durán sobre los com-
portamientos sexuales de los nahuas, y la relación que establecieron éstos 
entre tales comportamientos y su religión, son abordadas en el capítulo 
tres. Cada uno de los religiosos, afirma Sigal, se vio seducido por determi-
nados contenidos culturales nahuas vinculados con la sexualidad.

Posteriormente, el autor estudia los manuales de confesión producidos 
en lengua náhuatl durante los siglos xvi al xviii; al hacerlo, se distancia 
del clásico argumento foucaultiano de que la confesión produce la verdad 
y el sujeto pecador (p. 67), pues reconoce que no puede aplicarse al cam-
biante contexto confesional nahua. Sigal muestra a través de los manuales 
los intentos de los clérigos de vincular sexo con pecado; las dificultades que 
enfrentaron al momento de introducir conceptos como confesión, pecado, 
fornicación y sodomía, entre otros, así como los cambios que realizaron en 
el lenguaje con el fin de evitar la confusión en los indígenas. Estos cambios, 
señala el autor, estuvieron dados en función de las visiones cambiantes 
nahuas durante el periodo colonial. Una de las estrategias introducidas para 
lograr tales propósitos fue la utilización de metáforas vinculadas con el 
complejo tlazolli, las cuales, aunque resignificadas en términos de pecado, 
permitieron la continuidad de la cultura tradicional nahua, que “[influyó] 
y [modificó] las visiones sexuales de los colonizadores” (p. 68).

Un comentario sugerente ofrecido por Sigal es que los frailes y sacer-
dotes crearon sus materiales para circularlos en una audiencia particular 
–usualmente limitada a otros clérigos–, y atraerla con una lectura sexua-
lizada de los cuerpos de individuos determinados a ser la alteridad. Este 
proyecto “etnopornográfico”, como lo llama el autor, hizo el cuerpo nahua 
deseable a una audiencia que consumía esos cuerpos y distorsionaba los 
códigos indígenas de la presentación corporal (p. 69).

En el capítulo cuatro, Sigal se embarca en una interpretación del dios 
Tezcatlipoca que, como en el caso de otras interpretaciones proporciona-
das por él, se caracteriza por una elaborada imaginación “sexualista” que 
excede a la rigurosa interpretación histórica, lo que pone en evidencia la 
libre y despreocupada asociación y la falta de conocimiento iconográfico. 
Esto demerita en gran medida el contenido de la obra en cuestión. En 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   281 14/11/13   11:43 a.m.



estudios de cultura náhuatl 46282

resumidas cuentas, el autor pone en duda la masculinidad de la deidad y 
señala que era bisexual, afirmación que retoma de Cecilia Klein. Para él, 
la bisexualidad de Tezcatlipoca representó “la necesidad de los comporta-
mientos sexuales multivalentes en la construcción ritual de la fertilidad” 
(p. 107). El autor reconoce que esta concepción del dios es contraria a la 
establecida por muchos de los estudios de la religión nahua, y presenta 
supuestas pruebas iconográficas y escritas que confirman dicha bisexuali-
dad del dios, así como su ambigüedad genérica y sexual.

En la representación de Tezcatlipoca de la lámina 17 del Códice Bor-
gia, los dos glifos de flores que emanan de su boca se unen, de acuerdo con 
Sigal, por medio de “un elemento que parece un significante nahua del 
nacimiento, el cordón umbilical” (p. 108). Esto le sugiere que el dios da 
nacimiento a la flor –al exceso sexual– a través de su boca, lo cual lo vin-
cula al ámbito femenino (p. 109). 

En primer lugar, lo que es identificado como un cordón umbilical más 
bien debe corresponder al tallo de la flor. Además, este elemento no se 
asemeja en nada a la imagen del cordón representada como una tira on-
dulada de color amarillo, tal como se muestra en los códices Nuttall 8 y 
Borgia.9 En segundo lugar, el estrecho vínculo que mantuvo Tezcatlipoca 
con las flores se explica por la relación que estableció con el dios Xochipi-
lli (Príncipe de las flores) y con los nobles, quienes acostumbraban oler 
flores.10 Estos argumentos anulan la primera prueba de ambigüedad gené-
rica presentada por Sigal.

El autor se remite posteriormente a la información del signo del día ce 
miquiztli proporcionada por el Códice florentino, donde se afirma que 
Tezcatlipoca, bajo el nombre de Titlacahuan, era insultado con el apelati-
vo cuiloni –término que refiere al homosexual pasivo– por la persona que 
trataba mal a sus esclavos. Para Sigal, este insulto remite a un aspecto de 

8	Códice Nuttall (lado 2). Arqueología Mexicana, estudio introductorio e interpretación 
de láminas por Manuel A. Hermann Lejarazu, México, Editorial Raíces/Instituto Nacio-
nal de Antropología e Historia, edición especial: códices, núm. 29, 2006, lám. 27. 

9	Códice Borgia, comentarios de Eduard Seler, traducción de Mariana Frenk, México, 
Fondo de Cultura Económica, 1980, lám. 15.

10	Guilhem Olivier, Tezcatlipoca. Burlas y metamorfosis de un dios azteca, traducción de 
Tatiana Sule, México, Fondo de Cultura Económica, 2004, p. 379-381.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   282 14/11/13   11:43 a.m.



reseñas bibliográf icas 283

la identidad del dios, encarnado en la advocación de Titlacahuan: la sodo-
mía (p. 111). Para mí, sólo representa un mero insulto. Debido a que uno 
de los castigos presagiados para el que maltrataba a su esclavo era la muer-
te por sacrificio, el autor lo relaciona con la sodomía (p. 111), asociación 
arriesgada y tomada muy a la ligera.

Después aborda el supuesto simbolismo sexual de la flauta en la fiesta 
de Tóxcatl. El autor construye una fantasiosa escena de sexo oral donde 
interviene Tezcatlipoca a partir de la raíz verbal pitza –más no pitz, como 
indica el autor basándose en Klein– (soplar sobre algo), la cual forma el 
vocablo tlapitzalli (flauta), que según Sigal se vincula simbólicamente con 
el pene, relación que es retomada igualmente de Klein (p. 112-113). No 
encuentro evidencias de dicha relación. Entre otros pensamientos sexuales 
atribuidos por el autor al tlacuilo que pintó el Códice borbónico –donde 
aparece ilustrada Tóxcatl–, imagina que éste debió haber pensado que 
Tezcatlipoca era “un dios altamente sexual que recibía sexo oral de un 
flautista” durante la fiesta, y que si el encuentro satisfacía al dios, esto 
resultaría en éxito en la guerra (p. 113). 

Por último, una supuesta prueba de la ambigüedad sexual de Tezcatli-
poca mostrada por el autor son tres imágenes del ixiptla (representante o 
imagen) de Tezcatlipoca que ilustran Tóxcatl en el Códice florentino. Según 
Sigal, el traje que viste oculta sus genitales, por lo que infiere que el ixiptla 
no tiene pene (p. 113). En realidad, el traje que viste corresponde a una piel 
de sacrificado,11 y en el caso del personaje representado en el folio 32r de 
dicho códice, y que corresponde a la figura 20 del libro del autor, éste es 
idéntico a los xipeme,12 los portadores de la piel del sacrificado.

En la siguiente parte del capítulo, Sigal se aboca a mostrar las cuali-
dades masculinas de algunas diosas de la fertilidad, como Tlazoltéotl y 
Chalchiuhtlicue, lo cual manifiesta, a su entender, que dichas divinidades 
no se ajustaron a una estricta división genérica. Desgraciadamente, en la 
búsqueda de tales aspectos masculinos, el autor incurre en el error de 
identificar cualquier elemento alargado como elemento fálico. Por ejemplo, 
en el Códice Tonalámatl Aubin se encuentra una inusual imagen (lám. 5) 

11	Ibidem, p. 364.
12	Idem. Véase Florentine Codex, op cit., ilustración 55.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   283 14/11/13   11:43 a.m.



estudios de cultura náhuatl 46284

de Chalchiuhtlicue, de la que se extiende de entre sus piernas una barra 
gruesa, la cual remata en una cabeza de Tlazoltéotl. Para Pete Sigal, esta 
barra simula un “pene extendido” (p. 129). Y explica: en el registro 
simbólico “indica la combinación del poder masculino y del femenino” 
(p. 133). No podemos construir una interpretación a partir de un dato 
iconográfico aislado, debemos considerar el conjunto de las concordancias 
iconográficas para observar las regularidades o divergencias de los elemen-
tos, y con ello establecer una posible explicación. La relación de ambas 
diosas aludida en la lámina anterior tiene sus paralelos en los códices Bor-
bónico13 y Telleriano-Remensis,14 donde en lugar de aparecer la cabeza de 
Tlazoltéotl se representa su banda para la cabeza o su tocado con acceso-
rios. En estos dos códices, a diferencia del Tonalámatl Aubin, que fue di-
bujado con menor cuidado,15 no aparece la barra gruesa extendida, por lo 
que debe de considerarse como un error del dibujante.

Respecto a la utilización de la prenda masculina maxtlatl por Tlazol-
téotl en la lámina 29 del Códice Laud, más allá de la ambigüedad genéri-
ca de las diosas de la fertilidad planteada por Sigal en otras ocasiones, creo 
que acierta al interpretar que su uso no tenía la intención de hacer creer que 
la diosa poseía pene, sino que se quería enfatizar, bajo una lógica fálica, el 
poder de la misma (p. 133-134). Por desgracia, esta explicación se vuelve 
secundaria frente a la preeminencia de la hipótesis de la ambigüedad ge-
nérica de la divinidad.

En lo que concierne al capítulo cinco, el autor se centra en la relación 
entre la sexualidad y el ritual, y afirma que el exceso se volvía una parte 
indispensable de la actividad ritual (p. 141). Para él, la ceremonia del 
Fuego Nuevo tenía un importante significado fálico (p. 144-145). A par-
tir de la lámina que ilustra esta celebración en el Códice borbónico (lám. 
34), Sigal elabora una serie de planteamientos en los que deja fluir la ima-
ginación. Algunos de estos son: 1) la concentración de calor del sacerdote 

13	Códice borbónico. Manuscrito mexicano de la Biblioteca del Palais Bourbon, comentarios 
de Francisco del Paso y Troncoso, México, Siglo XXI Editores, 1993, lám. 5. 

14	Códice Telleriano-Remensis, op. cit., láms. VIII-IX (11v-12r), p. 193, 195. 
15	Bodo Spranz, Los dioses en los códices mexicanos del grupo Borgia. Una investigación 

iconográfica, traducción de María Martínez Peñaloza, México, Fondo de Cultura Eco-
nómica, 1993, p. 466-467.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   284 14/11/13   11:43 a.m.



reseñas bibliográf icas 285

representaba un peligro para la comunidad durante el ritual; 2) la mujer 
encinta simbolizaba fertilidad durante la fiesta (p. 145); 3) el cerro Hui
xachtépetl –donde se encendía el fuego– es representado como un corazón, 
por lo tanto, es un “signo central de la feminidad”; 4) los atados de cañas 
que cargan los sacerdotes son sostenidos en posición de pene extendido; 
5) estos atados quizás representan los “falos de los dioses [que] contienen 
los fluidos que fertilizarán el mundo por los siguientes 52 años […]”; 6) la 
mujer encinta desempeñaba un rol masculino y femenino, pues era un 
“guerrero simbólico”; 7) ella podía ser seducida por los sacerdotes para 
destruirla con su calor/semen, y de esta manera eliminar la continuidad de 
la comunidad (p. 146). 

Algunos comentarios. La concentración de calor de los altos sacerdo-
tes (su fuerza interior) les permitía desempeñar la actividad ritual como el 
sacrificio. Si bien era dañina para la gente común, no se consideraba peli-
grosa en el ámbito ritual. La mujer embarazada no representaba ningún 
rol fértil en la ceremonia, y sólo se le menciona en las fuentes para indicar 
la amenaza que podía significar en la población de no encenderse el fuego. 
El cerro Huixachtépetl es dibujado a la manera tradicional prehispánica 
de representar los cerros, y no como un corazón. La mujer en momento de 
parto, y no en estado de embarazo, era equiparada con el guerrero. 

Otra de las críticas que haría a este capítulo es el estiramiento indis-
criminado del concepto tlazolli para aplicarlo no sólo a todos los ámbitos 
de la sexualidad, sino a otras esferas como la guerra y el sacrificio; así 
como la concepción de aquel concepto como una fuerza sagrada fertili-
zadora (p. 139). Este estiramiento del concepto es una constante a lo largo 
de la obra. Tampoco estoy de acuerdo con el autor en concebir cualquier 
penetración del cuerpo como feminización: ni la perforación del cuchillo 
durante el sacrificio (p. 146) ni la posesión del cuerpo por una entidad 
extraña (p. 147) eran acciones que feminizaban. 

En cuanto al capítulo seis, Pete Sigal centra la atención en la homose-
xualidad nahua. Su planteamiento es que no existió el ser homosexual, sólo 
actos homosexuales considerados como actividades sexuales excesivas, las 
cuales estaban dadas en función de determinados contextos, como el ri-
tual. De esta manera, dichos actos no definían la identidad de determina-
das personas (p. 197, 201). Afirma: “no creo que una identidad sexual 

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   285 14/11/13   11:43 a.m.



estudios de cultura náhuatl 46286

equivalente a la ‘homosexual’ pudo haber existido en la sociedad nahua 
prehispánica o colonial temprana” (p. 180). 

En el tratamiento que realiza Sigal de la homosexualidad nahua se 
observa una elección arbitraria de la información colonial para resaltar los 
contenidos considerados por él como netamente prehispánicos, y que fue-
ron modificados durante la Colonia. Así, a través de asociaciones forzadas, 
el autor relaciona los “actos homosexuales” con los dioses, el sacrificio y el 
ritual en época precolombina (p. 193). Pero no toma en cuenta, por ejem-
plo, la relación que existió entre la homosexualidad y la enfermedad, así 
como de aquélla con la locura, que se establece a partir del concepto 
yollococoxqui (enfermo del corazón). Este término es traducido por fray 
Alonso de Molinacomo “loco desatinado”.16 Tal vocablo está compuesto 
por la palabra cocoxqui que significa enfermo y, a su vez, homosexual 
o afeminado.17 Esto evidencia la idea de la homosexualidad como trans-
gresión sexual. De igual manera, apunta a una concepción social nahua 
del homosexual más allá del ritual. Los actos homosexuales sí definían la 
identidad de una persona.

Al abordar el vocablo cuiloni, el homosexual pasivo –literalmente 
“el que es tomado”–, Sigal lo deriva del verbo cui (tomar), y la termina-
ción -oni, la forma pasiva del verbo (p. 193). La segunda parte de la 
etimología es incorrecta: el sufijo verbal pasivo es -lo, mientras que -ni 
es el agentivo. Asimismo, señala que cuiloni se relaciona con los concep-
tos cuilchilli (recto), cuitlatl (excremento) y cuitlaxcolli (intestinos o 
entrañas) (p. 193). La simple coincidencia de las tres primeras letras en 
los vocablos no es razón suficiente para vincularlos. En ellos nos encon-
tramos tres raíces distintas: la raíz verbal cui; la raíz verbal cuil, que está 
relacionada con cuiloa, cuilhuia, escribir, pintar; y la raíz sustantiva 
cuitla, excremento.18

16	Fray Alonso de Molina, Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y cas-
tellana, estudio preliminar de Miguel León-Portilla, México, Editorial Porrúa, 2004, 
sección náhuatl-español: fol. 40r.

17	Rémi Siméon, Diccionario de la lengua náhuatl o mexicana, traducción de Josefina Oliva 
de Coll, México, Siglo XXI, 2002, p. 121.

18	Alfredo López Austin, Cuerpo humano e ideología. Las concepciones de los antiguos 
nahuas, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 1996, t. II, p. 206-207.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   286 14/11/13   11:43 a.m.



reseñas bibliográf icas 287

En el penúltimo capítulo, el siete, el autor examina tres narraciones na-
huas de seducción, de las cuales destaca los deseos excesivos públicos. Éstos 
eran motivo de crítica en la población y contradecían el principio moral de 
moderación establecido en la cultura náhuatl. En este capítulo, Sigal alude a 
la ahuiani, la prostituta, pero en todas las ocasiones comete el error de escri-
bir el concepto como alhuiani (p. 224-226, 229, 231). Otra equivocación es 
definir el vocablo como la persona que da placer, “la que vive para dar placer 
a otro” (p. 229). Ahuiani proviene del verbo intransitivo ahuia (.ni), razón 
por la que es definido por Molina como “alegrarse”.19 De esta manera, no 
tiene el sentido de alegrar a otro ni de dar placer a otro. Con base en esto, 
ahuiani se traduce literalmente como “la que se alegra”, “la alegre”, y no 
como “la alegradora”. Dicho error de definición provoca que Sigal conciba a 
cualquier persona que daba placer como una ahuiani (p. 231, 238). 

El último capítulo son las conclusiones del autor. Entre otros aspec-
tos, esboza una teoría nahua de la formación del yo a partir de la utiliza-
ción de una piel ajena, que ya había sido planteada en capítulos 
anteriores. El acto de poner y quitar la piel durante el rito crea un nuevo 
yo, aunque sea de manera temporal. Al vestir la piel de la ixiptla de la 
diosa se transfería al sacerdote el yo de la divinidad, y se creaba un cuer-
po liminal que incorporaba lo masculino y lo femenino. Esto le permitía 
acceder al poder de la diosa y al poder que confería la complementariedad 
de género para promover la fertilidad –en palabras del autor, el tlazolli– de 
la tierra y de los seres vivos. Y sólo al remover esa piel extra, al reafirmar 
el yo humano, se podía controlar, según Sigal, el exceso de tlazolli que 
destruiría a la comunidad (p. 247-248).

El último apartado del libro es un apéndice que incluye el texto íntegro 
en náhuatl del “Canto de las mujeres de Chalco”, contenido en los Can-
tares mexicanos, junto con su traducción al inglés (p. 255-262). Para tal 
efecto, el autor sigue la traducción de Camilla Townsend publicada en su 
artículo “What in the World Have You Done To Me, My Lover?”.

Ante la escasa producción de estudios referentes a la sexualidad nahua 
precolombina –comparados con otros temas de investigación de la cultura 
náhuatl como la religión o la política–, The Flower and the Scorpion se 

19	Molina, op cit., sección español-náhuatl, fol. 8r.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   287 14/11/13   11:43 a.m.



estudios de cultura náhuatl 46288

vislumbraba como un libro prometedor, pero en el afán de proponer inter-
pretaciones novedosas sobre la sexualidad de los nahuas, Pete Sigal cons-
truyó una cosmovisión ajena a la cultura que estudió.

Sara Ladrón de Guevara et al., Culturas del Golfo, Milán, Instituto Na-
cional de Antropología e Historia/Jacabook, 2012

por Eduardo Matos Moctezuma

Primero unas palabras acerca de la colección que hoy se engalana con el 
libro Culturas del Golfo, coordinado por Sara Ladrón de Guevara. Esta 
serie surgió por el interés mostrado por Sante Bagnoli, reconocido editor 
italiano que dirige la editorial Jacabook de Milán, y el doctor Román Piña 
Chán, maestro de varias generaciones de estudiosos del México prehispá-
nico. El primer volumen publicado en 1989 del Corpus Precolombino, 
nombre que se le asignó a la serie, fue Los olmecas, de Román Piña Chán. 
Esto nos lo recueran, 25 años después, las palabras introductorias de Sara 
en el libro que ahora reseñamos cuando dice “Los estudios acerca de la 
historia precolombina de Mesoamérica suelen comenzar por explicar, de-
finir y describir a la cultura olmeca” (p. 6). Sin embargo, después del co-
mienzo de aquel corpus, Piña Chán ya no pudo continuar al frente de la 
misma y tuve la enorme responsabilidad de asumir la coordinación. Hasta 
el momento, se han publicado 14 títulos, algunos escritos por varios au-
tores –como es el caso que nos ocupa– que no sólo atienden al mundo 
mesoamericano, sino que ha rebasado las fronteras de la superárea para 
adentrarse en otras latitudes. Es así como se pusieron al alcance del públi-
co temas que abarcan culturas como la Anasazi o regiones como los Andes. 
Hoy, celebremos este primer cuarto de siglo con un recuerdo a Román Piña 
Chán y con la publicación de Culturas del Golfo, en la que participan 
especialistas que son, al decir de la coordinadora, “actores activos de la 
arqueología veracruzana” (p. 7). Y hay sobradas razones para decirlo. 
Aquí sólo quiero agregar que cuando invité a Sara a que escribiera el libro, 
ella me propuso que podrían ser varios autores, lo que vi con agrado. El 

estudios de cultura náhuatl 46, julio-diciembre de 2013, p. 288-299

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd   288 14/11/13   11:43 a.m.




