RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Pete Sigal, The Flower and the Scorpion. Sexuality and Ritual in Early
Nahua Culture, Durham, North Carolina, Duke University Press, 2011
(Serie Latin America Otherwise: Languages, Empires, Nations).

por Jaime Echeverria Garcia

En The Flower and the Scorpion, Pete Sigal realiza un estudio interpreta-
tivo de la sexualidad nahua en los siglos XVI 'y XVII a partir de los ambitos
divino y ritual, para lo cual utiliza la categoria de género. De esta manera,
Sigal no se enfoca “en la recuperacion de las vidas sexuales de los nahuas
durante los afios coloniales, sino mds bien en las formas en que los escri-
tores, indigenas y espafoles, produjeron ideas sobre la sexualidad nahua”
(p. 11). Asimismo, el autor traza los cambios en los significados sexuales
nahuas durante la Colonia. Sus materiales de estudio son los codices pre-
hispanicos y coloniales, los textos clericales (manuales de confesion), las
cronicas elaboradas por peninsulares e indios, y los documentos legales.
El libro consta de ocho capitulos y un apéndice. En el primer capi-
tulo, de caracter introductorio, Sigal plantea los lineamientos teéricos
que desarrolla a lo largo de su obra. La afirmacion inicial del autor
es que “los nahuas no tuvieron una categoria que pueda traducirse como
“sex0” o ‘sexualidad’” (p. 1). Dicho enunciado salta a la vista y nos

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 46, JULIO-DICIEMBRE DE 2013, P. 277-288

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 277 14/11/13 11:43 am.



278 ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 46

lleva a preguntarnos por qué Sigal no toma en cuenta el término nahuatl
tlalticpaccayotl (“lo propio de la superficie de la tierra”), que significa
sexo.! Y esto resulta ain mas intrigante al notar que el autor refiere a dicho
concepto paginas mas adelante (p. 20, 251), del cual retoma la definicion
de “actividad sexual” sefialada por Louise M. Burkhart.? Lo que si deja
en claro Pete Sigal es que no podemos escribir una historia de la sexualidad
nahua partiendo de los parametros occidentales. Asi, en un esfuerzo por
alejarse de categorias ajenas a los nahuas y ubicarse de lleno en sus con-
ceptos culturales, el autor toma como eje de analisis de la sexualidad
nahua colonial el concepto ndhuatl #lazolli (basura); mientras que cada
uno de los elementos sexuales que va encontrando a su paso son agru-
pados bajo el “complejo tlazolli”, término que ya habia sido utilizado
por la misma Burkhart.? Para Sigal, los elementos fundamentales de este
complejo, y que constituyen la sexualidad, son la diosa Tlazoltéotl, la
flor y el escorpion. Si bien es indudable la profunda carga sexual de los
primeros dos elementos, el autor sobrestima el contenido sexual del
escorpion.

Una de las hipétesis fundamentales del autor es que las deidades vin-
culadas con la fertilidad (Tlazoltéotl, Teteo Innan, Toci, Xochiquétzal,
Chicomecdatl, Chalchiuhtlicue, Tlaltecuhtli) y la guerra (Tezcatlipoca),
estuvieron caracterizadas por la ausencia de una identidad de género fija,
sus categorias de masculino y femenino no permanecian estables (p. 3).
Asimismo, la obtencion de su poder “residia en su complementacion ge-
nérica y en la realizacion de actos sexuales que iban mds alla de lo permi-
tido para la poblacion” (p. 138). Mas adelante presentaré argumentos en
contra de esta hipotesis con ejemplos de algunas divinidades.

De acuerdo con Sigal, la sexualidad estuvo organizada en dos princi-
pios: 1) el sexo se relacionaba directamente con los rituales de fertilidad;
y 2) la actividad sexual se debatia entre la moderacién y el exceso, la
virtud y el vicio. Ademas del vinculo de la sexualidad con la fertilidad, el

1 Alfredo Lopez Austin, Los mitos del tlacuache. Caminos de la mitologia mesoamericana,
Meéxico, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2003, p. 93.

2 Louise Marie Burkhart, The Slippery Earth: Nahua-Christian Moral Dialogue in Sixte-
enth-Century Mexico, Tucson, University of Arizona Press, 1989, p. 89.

3 Ibidem, p. 106.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 278 14/11/13 11:43 am.



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 279

autor afirma que el sistema ideoldgico nahua también relaciond a aquélla
con el placer, la violencia, la guerra, el sacrificio y la politica (p. 12).

El complejo tlazolli se conformaba por la basura, el residuo y el ex-
cremento. Los principales significados de #lazolli eran exceso, caos y des-
truccion, pero Sigal también lo concibe como una especie de energia
sexual excesiva indispensable en la produccion y la continuidad de la vida,
la cual debia manipularse cuidadosamente durante la actividad ritual para
que no se volviera destructiva para la comunidad. La “disrupcion era una
parte necesaria de la vida, pero requeria cuidado para que la basura no
asumiera el control”. En los ritos de fertilidad, promovidos por el com-
plejo tlazolli, se representaba la liminalidad, que, segtn el autor, era el
componente clave de la sexualidad nahua. Para Sigal, el #lazolli estuvo
ligado al ambito femenino (p. 19-22, 24).

En el capitulo dos se examinan los atributos de Tlazoltéotl, la “diosa
de la basura”, en documentos prehispanicos y coloniales, con el fin de
determinar su identidad, rol en el ritual y simbolismo sexual, basicamente
relacionado con el exceso. A partir de tres imagenes de la diosa pertene-
cientes a codices del grupo Borgia, Sigal observa su ambigiiedad de género:
la utilizacion de objetos y simbolos masculinos y félicos. Esta ambigtiedad
es interpretada por el autor como la complementariedad de masculino y
femenino que necesitaba la diosa para desempenar sus actividades. Asimis-
mo, sefiala, Tlazoltéotl represento el exceso sexual a la vez que la mode-
racion (p. 35-38). Sin embargo, en el discurso colonial, la diosa perdio el
sentido de dualidad y solamente represent6 el mal (p. 51).

A partir de la presencia periférica de la diosa en la lamina 30 del
Codice borbonico,* Pete Sigal le asigna un importante papel en la fiesta
de Ochpaniztli. En la lamina se observa un grupo de seis huastecos y
dos mimixcoas que portan unos grandes falos de papel. Estos, encabe-
zados por un sacerdote ricamente ataviado, se dirigen en procesion al
encuentro de Tlazoltéotl. Esta escena es vinculada por el autor con al-
gunos fragmentos de la descripcion de dicha fiesta proporcionada por

4 A diferencia de Sigal, sigo la numeracion del codice editado por Siglo XXI Editores, pues
él utiliza la edicion de Akademische Druck- und Verlagsanstalt, donde la lamina 30 apa-
rece como la pagina 28.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 279 14/11/13 11:43 am.



280 ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 46

fray Diego Duran,’ en los que se dice que el sacerdote vestido con la
piel de la representante de la diosa Toci, junto con sus acompafiantes
huastecos y otros servidores, ataviados como si fueran a la guerra, fin-
gian un combate con los nobles y los guerreros de Tenochtitlan igual-
mente armados. Mds adelante en el relato se dice que los huastecos, en
lugar de portar “espadas” usaban unas escobas.

Con base en estos datos, Sigal lanza una aventurada interpretacion
que es retomada y profundizada en el capitulo cinco: el movimiento de
“espadas” a escobas efectuado en los huastecos simboliza su castracion,
el paso de la esfera masculina a la femenina. Esta es realizada por Tlazol-
téotl y los nobles de Tenochtitlan al derrotar a los huastecos (p. 46-47,
162). Aunque esta diosa no aparece en el relato de Duran arriba citado
sino Toci, el autor la intercambia por aquélla. Si bien estas diosas llegan a
confundirse,® Sigal nunca declara tal sustitucion. El rol atribuido a Tlazol-
téotl y los nobles por él contradice lo afirmado por Duran, pues Toci y los
huastecos formaban un bando, mientras que los nobles y guerreros tenoch-
cas, otro. Ademas, en la narracion sahaguntina sobre Ochpaniztli se decla-
ra que el representante de Toci y sus servidores perseguian a los
“principales y soldados”, quienes huian de ellos por el miedo que les te-
nian.” El autor prosigue diciendo que el objetivo de feminizar a los huaste-
cos era controlar el peligroso exceso sexual masculino del extranjero, pues
aunque era necesario para fines de fertilidad, debia ser domenado, y asi
proteger a la ciudad (p. 47-48, 165). Igualmente, los huastecos se vuelven

5 Fray Diego Duran, Historia de las Indias de Nueva Espana e islas de Tierra Firme, estu-
dio preliminar de Rosa Camelo y José Rubén Romero, México, Consejo Nacional para
la Cultura y las Artes, 2002, t. I, tratado II, cap. XXXV, p. 151-152.

6 Cédice Telleriano-Remensis. Antigiiedades de México, basadas en la recopilacion de Lord
Kingsborough, palabras preliminares de Antonio Ortiz Mena, prélogo de Agustin Yafez,
estudio e interpretacion de José Corona Nufiez, Secretaria de Hacienda y Crédito Publico,
Meéxico, 1964, v. 1, parte primera, lam. V (3r), p. 161.

7 Fray Bernardino de Sahagtin, Florentine Codex, book 2: The Ceremonies, translated from
the Aztec into English, with notes by Charles E. Dibble and Arthur J. O. Anderson, San-
ta Fe, New Mexico, The School of American Research, The University of Utah, Number
14, part 111, second edition, 1981, cap. XXX, p. 120-121; Historia general de las cosas
de Nueva Esparia, estudio introductorio, paleografia, glosario y notas por Alfredo Lopez
Austin y Josefina Garcia Quintana, México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes,
2002, t. 1, lib. II, cap. XXX, p. 231.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 280 14/11/13 11:43 am.



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 281

seres civilizados (p. 163). Aunque se antoja atractiva, no existen datos que
apoyen esta interpretacion.

Las distintas visiones de Motolinia, Sahagun y Duran sobre los com-
portamientos sexuales de los nahuas, y la relacion que establecieron éstos
entre tales comportamientos y su religion, son abordadas en el capitulo
tres. Cada uno de los religiosos, afirma Sigal, se vio seducido por determi-
nados contenidos culturales nahuas vinculados con la sexualidad.

Posteriormente, el autor estudia los manuales de confesion producidos
en lengua ndhuatl durante los siglos XVvI al xviil; al hacerlo, se distancia
del clasico argumento foucaultiano de que la confesion produce la verdad
y el sujeto pecador (p. 67), pues reconoce que no puede aplicarse al cam-
biante contexto confesional nahua. Sigal muestra a través de los manuales
los intentos de los clérigos de vincular sexo con pecado; las dificultades que
enfrentaron al momento de introducir conceptos como confesion, pecado,
fornicacion y sodomia, entre otros, asi como los cambios que realizaron en
el lenguaje con el fin de evitar la confusion en los indigenas. Estos cambios,
senala el autor, estuvieron dados en funcién de las visiones cambiantes
nahuas durante el periodo colonial. Una de las estrategias introducidas para
lograr tales propdsitos fue la utilizaciéon de metaforas vinculadas con el
complejo tlazolli, las cuales, aunque resignificadas en términos de pecado,
permitieron la continuidad de la cultura tradicional nahua, que “[influyd]
y [modificé] las visiones sexuales de los colonizadores” (p. 68).

Un comentario sugerente ofrecido por Sigal es que los frailes y sacer-
dotes crearon sus materiales para circularlos en una audiencia particular
—usualmente limitada a otros clérigos—, y atraerla con una lectura sexua-
lizada de los cuerpos de individuos determinados a ser la alteridad. Este
proyecto “etnopornografico”, como lo llama el autor, hizo el cuerpo nahua
deseable a una audiencia que consumia esos cuerpos y distorsionaba los
codigos indigenas de la presentacion corporal (p. 69).

En el capitulo cuatro, Sigal se embarca en una interpretacion del dios
Tezcatlipoca que, como en el caso de otras interpretaciones proporciona-
das por é€l, se caracteriza por una elaborada imaginacion “sexualista” que
excede a la rigurosa interpretacion historica, lo que pone en evidencia la
libre y despreocupada asociacion y la falta de conocimiento iconografico.
Esto demerita en gran medida el contenido de la obra en cuestion. En

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 281 14/11/13 11:43 am.



282 ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 46

resumidas cuentas, el autor pone en duda la masculinidad de la deidad y
sefiala que era bisexual, afirmacion que retoma de Cecilia Klein. Para él,
la bisexualidad de Tezcatlipoca represent6 “la necesidad de los comporta-
mientos sexuales multivalentes en la construccion ritual de la fertilidad”
(p- 107). El autor reconoce que esta concepcion del dios es contraria a la
establecida por muchos de los estudios de la religion nahua, y presenta
supuestas pruebas iconograficas y escritas que confirman dicha bisexuali-
dad del dios, asi como su ambigiiedad genérica y sexual.

En la representacion de Tezcatlipoca de la lamina 17 del Codice Bor-
gia, los dos glifos de flores que emanan de su boca se unen, de acuerdo con
Sigal, por medio de “un elemento que parece un significante nahua del
nacimiento, el cordon umbilical” (p. 108). Esto le sugiere que el dios da
nacimiento a la flor —al exceso sexual- a través de su boca, lo cual lo vin-
cula al ambito femenino (p. 109).

En primer lugar, lo que es identificado como un cordon umbilical mas
bien debe corresponder al tallo de la flor. Ademas, este elemento no se
asemeja en nada a la imagen del cordon representada como una tira on-
dulada de color amarillo, tal como se muestra en los cddices Nuttall® y
Borgia.’ En segundo lugar, el estrecho vinculo que mantuvo Tezcatlipoca
con las flores se explica por la relacion que estableci6 con el dios Xochipi-
1li (Principe de las flores) y con los nobles, quienes acostumbraban oler
flores.'® Estos argumentos anulan la primera prueba de ambigtiedad gené-
rica presentada por Sigal.

El autor se remite posteriormente a la informacion del signo del dia ce
miquiztli proporcionada por el Cédice florentino, donde se afirma que
Tezcatlipoca, bajo el nombre de Titlacahuan, era insultado con el apelati-
vo cuiloni —término que refiere al homosexual pasivo— por la persona que
trataba mal a sus esclavos. Para Sigal, este insulto remite a un aspecto de

8 Cédice Nuttall (lado 2). Arqueologia Mexicana, estudio introductorio e interpretacion
de ldminas por Manuel A. Hermann Lejarazu, México, Editorial Raices/Instituto Nacio-
nal de Antropologia e Historia, edicion especial: codices, num. 29, 2006, ldm. 27.

9 Cédice Borgia, comentarios de Eduard Seler, traducciéon de Mariana Frenk, México,
Fondo de Cultura Econémica, 1980, lam. 15.

10 Guilhem Olivier, Tezcatlipoca. Burlas y metamorfosis de un dios azteca, traduccion de
Tatiana Sule, México, Fondo de Cultura Econémica, 2004, p. 379-381.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 282 14/11/13 11:43 am.



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 283

la identidad del dios, encarnado en la advocacion de Titlacahuan: la sodo-
mia (p. 111). Para mi, s6lo representa un mero insulto. Debido a que uno
de los castigos presagiados para el que maltrataba a su esclavo era la muer-
te por sacrificio, el autor lo relaciona con la sodomia (p. 111), asociacion
arriesgada y tomada muy a la ligera.

Después aborda el supuesto simbolismo sexual de la flauta en la fiesta
de Toxcatl. El autor construye una fantasiosa escena de sexo oral donde
interviene Tezcatlipoca a partir de la raiz verbal pitza —-mas no pitz, como
indica el autor basindose en Klein— (soplar sobre algo), la cual forma el
vocablo tlapitzalli (flauta), que segun Sigal se vincula simbdlicamente con
el pene, relacién que es retomada igualmente de Klein (p. 112-113). No
encuentro evidencias de dicha relacion. Entre otros pensamientos sexuales
atribuidos por el autor al tlacuilo que pint6 el Cédice borbonico —donde
aparece ilustrada Téxcatl-, imagina que éste debié haber pensado que

<«

Tezcatlipoca era “un dios altamente sexual que recibia sexo oral de un
flautista” durante la fiesta, y que si el encuentro satisfacia al dios, esto
resultaria en éxito en la guerra (p. 113).

Por tltimo, una supuesta prueba de la ambigtiedad sexual de Tezcatli-
poca mostrada por el autor son tres imagenes del ixiptla (representante o
imagen) de Tezcatlipoca que ilustran Téxcatl en el Codice florentino. Segin
Sigal, el traje que viste oculta sus genitales, por lo que infiere que el ixiptla
no tiene pene (p. 113). En realidad, el traje que viste corresponde a una piel
de sacrificado, y en el caso del personaje representado en el folio 32r de
dicho codice, y que corresponde a la figura 20 del libro del autor, éste es
idéntico a los xipeme,'? los portadores de la piel del sacrificado.

En la siguiente parte del capitulo, Sigal se aboca a mostrar las cuali-
dades masculinas de algunas diosas de la fertilidad, como Tlazoltéotl y
Chalchiuhtlicue, lo cual manifiesta, a su entender, que dichas divinidades
no se ajustaron a una estricta division genérica. Desgraciadamente, en la
busqueda de tales aspectos masculinos, el autor incurre en el error de
identificar cualquier elemento alargado como elemento filico. Por ejemplo,
en el Codice Tonaldmatl Aubin se encuentra una inusual imagen (ldm. 5)

11 Ibidem, p. 364.
12 Idem. Véase Florentine Codex, op cit., ilustracion 55.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 283 14/11/13 11:43 am.



284 ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 46

de Chalchiuhtlicue, de la que se extiende de entre sus piernas una barra
gruesa, la cual remata en una cabeza de Tlazoltéotl. Para Pete Sigal, esta
barra simula un “pene extendido” (p. 129). Y explica: en el registro
simboélico “indica la combinacién del poder masculino y del femenino”
(p. 133). No podemos construir una interpretacion a partir de un dato
iconografico aislado, debemos considerar el conjunto de las concordancias
iconograficas para observar las regularidades o divergencias de los elemen-
tos, y con ello establecer una posible explicacion. La relacion de ambas
diosas aludida en la ldmina anterior tiene sus paralelos en los codices Bor-
bonico y Telleriano-Remensis,'* donde en lugar de aparecer la cabeza de
Tlazoltéotl se representa su banda para la cabeza o su tocado con acceso-
rios. En estos dos codices, a diferencia del Tonaldmatl Aubin, que fue di-
bujado con menor cuidado,’ no aparece la barra gruesa extendida, por lo
que debe de considerarse como un error del dibujante.

Respecto a la utilizacion de la prenda masculina maxtlatl por Tlazol-
téotl en la lamina 29 del Cédice Laud, mas alla de la ambigiiedad genéri-
ca de las diosas de la fertilidad planteada por Sigal en otras ocasiones, creo
que acierta al interpretar que su uso no tenia la intencion de hacer creer que
la diosa poseia pene, sino que se queria enfatizar, bajo una logica félica, el
poder de la misma (p. 133-134). Por desgracia, esta explicacion se vuelve
secundaria frente a la preeminencia de la hipotesis de la ambigtiedad ge-
nérica de la divinidad.

En lo que concierne al capitulo cinco, el autor se centra en la relacion
entre la sexualidad y el ritual, y afirma que el exceso se volvia una parte
indispensable de la actividad ritual (p. 141). Para él, la ceremonia del
Fuego Nuevo tenia un importante significado falico (p. 144-145). A par-
tir de la ldmina que ilustra esta celebracion en el Codice borbonico (lam.
34), Sigal elabora una serie de planteamientos en los que deja fluir la ima-
ginacion. Algunos de estos son: 1) la concentracion de calor del sacerdote

13 Cédice borbénico. Manuscrito mexicano de la Biblioteca del Palais Bourbon, comentarios
de Francisco del Paso y Troncoso, México, Siglo XXI Editores, 1993, ldm. 5.

14 Codice Telleriano-Remensis, op. cit., lams. VIII-IX (11v-12r), p. 193, 195.

15 Bodo Spranz, Los dioses en los cédices mexicanos del grupo Borgia. Una investigacion
iconogrdfica, traduccion de Maria Martinez Pefialoza, México, Fondo de Cultura Eco-
némica, 1993, p. 466-467.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 284 14/11/13 11:43 am.



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 285

representaba un peligro para la comunidad durante el ritual; 2) la mujer
encinta simbolizaba fertilidad durante la fiesta (p. 145); 3) el cerro Hui-
xachtépetl —donde se encendia el fuego— es representado como un corazon,
por lo tanto, es un “signo central de la feminidad”; 4) los atados de canas
que cargan los sacerdotes son sostenidos en posicion de pene extendido;
5) estos atados quizds representan los “falos de los dioses [que] contienen
los fluidos que fertilizardn el mundo por los siguientes 52 afos [...]”; 6) la
mujer encinta desempefiaba un rol masculino y femenino, pues era un
“guerrero simbolico”; 7) ella podia ser seducida por los sacerdotes para
destruirla con su calor/semen, y de esta manera eliminar la continuidad de
la comunidad (p. 146).

Algunos comentarios. La concentracion de calor de los altos sacerdo-
tes (su fuerza interior) les permitia desempenar la actividad ritual como el
sacrificio. Si bien era dafiina para la gente comun, no se consideraba peli-
grosa en el dmbito ritual. La mujer embarazada no representaba ningtin
rol fértil en la ceremonia, y solo se le menciona en las fuentes para indicar
la amenaza que podia significar en la poblacién de no encenderse el fuego.
El cerro Huixachtépetl es dibujado a la manera tradicional prehispanica
de representar los cerros, y no como un corazén. La mujer en momento de
parto, y no en estado de embarazo, era equiparada con el guerrero.

Otra de las criticas que haria a este capitulo es el estiramiento indis-
criminado del concepto tlazolli para aplicarlo no sélo a todos los ambitos
de la sexualidad, sino a otras esferas como la guerra y el sacrificio; asi
como la concepcion de aquel concepto como una fuerza sagrada fertili-
zadora (p. 139). Este estiramiento del concepto es una constante a lo largo
de la obra. Tampoco estoy de acuerdo con el autor en concebir cualquier
penetracion del cuerpo como feminizacion: ni la perforacion del cuchillo
durante el sacrificio (p. 146) ni la posesion del cuerpo por una entidad
extrafia (p. 147) eran acciones que feminizaban.

En cuanto al capitulo seis, Pete Sigal centra la atencion en la homose-
xualidad nahua. Su planteamiento es que no existi6 el ser homosexual, s6lo
actos homosexuales considerados como actividades sexuales excesivas, las
cuales estaban dadas en funcién de determinados contextos, como el ri-
tual. De esta manera, dichos actos no definian la identidad de determina-
das personas (p. 197, 201). Afirma: “no creo que una identidad sexual

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 285 14/11/13 11:43 am.



286 ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 46

equivalente a la ‘homosexual’ pudo haber existido en la sociedad nahua
prehispanica o colonial temprana” (p. 180).

En el tratamiento que realiza Sigal de la homosexualidad nahua se
observa una eleccion arbitraria de la informacion colonial para resaltar los
contenidos considerados por él como netamente prehispanicos, y que fue-
ron modificados durante la Colonia. Asi, a través de asociaciones forzadas,
el autor relaciona los “actos homosexuales” con los dioses, el sacrificio y el
ritual en época precolombina (p. 193). Pero no toma en cuenta, por ejem-
plo, la relacién que existié entre la homosexualidad y la enfermedad, asi
como de aquélla con la locura, que se establece a partir del concepto
yollococoxqui (enfermo del corazén). Este término es traducido por fray
Alonso de Molinacomo “loco desatinado”.'® Tal vocablo esta compuesto
por la palabra cocoxqui que significa enfermo y, a su vez, homosexual
o afeminado.'” Esto evidencia la idea de la homosexualidad como trans-
gresion sexual. De igual manera, apunta a una concepcion social nahua
del homosexual mas alla del ritual. Los actos homosexuales si definian la
identidad de una persona.

Al abordar el vocablo cuiloni, el homosexual pasivo —literalmente
“el que es tomado”—, Sigal lo deriva del verbo cui (tomar), y la termina-
cion -oni, la forma pasiva del verbo (p. 193). La segunda parte de la
etimologia es incorrecta: el sufijo verbal pasivo es -lo, mientras que -7i
es el agentivo. Asimismo, senala que cuiloni se relaciona con los concep-
tos cuilchilli (recto), cuitlatl (excremento) y cuitlaxcolli (intestinos o
entrafas) (p. 193). La simple coincidencia de las tres primeras letras en
los vocablos no es razén suficiente para vincularlos. En ellos nos encon-
tramos tres raices distintas: la raiz verbal cui; la raiz verbal cuil, que esta
relacionada con cuiloa, cuilbuia, escribir, pintar; y la raiz sustantiva
cuitla, excremento.'®

16 Fray Alonso de Molina, Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y cas-
tellana, estudio preliminar de Miguel Leon-Portilla, México, Editorial Porraa, 2004,
seccion ndhuatl-espafiol: fol. 40r.

17 Rémi Siméon, Diccionario de la lengua ndhuatl o mexicana, traduccion de Josefina Oliva
de Coll, México, Siglo XXI, 2002, p. 121.

18 Alfredo Lépez Austin, Cuerpo humano e ideologia. Las concepciones de los antiguos
nahuas, México, Universidad Nacional Auténoma de México, 1996, t. II, p. 206-207.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 286 14/11/13 11:43 am.



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 287

En el penultimo capitulo, el siete, el autor examina tres narraciones na-
huas de seduccién, de las cuales destaca los deseos excesivos publicos. Estos
eran motivo de critica en la poblacion y contradecian el principio moral de
moderacion establecido en la cultura ndhuatl. En este capitulo, Sigal alude a
la abuiani, la prostituta, pero en todas las ocasiones comete el error de escri-
bir el concepto como albuiani (p. 224-226, 229, 231). Otra equivocacion es
definir el vocablo como la persona que da placer, “la que vive para dar placer
a otro” (p. 229). Abuiani proviene del verbo intransitivo abuia (.ni), razoén
por la que es definido por Molina como “alegrarse”.'” De esta manera, no
tiene el sentido de alegrar a otro ni de dar placer a otro. Con base en esto,
abuiani se traduce literalmente como “la que se alegra”, “la alegre”, y no
como “la alegradora”. Dicho error de definicion provoca que Sigal conciba a
cualquier persona que daba placer como una abuiani (p. 231, 238).

El ultimo capitulo son las conclusiones del autor. Entre otros aspec-
tos, esboza una teoria nahua de la formacion del yo a partir de la utiliza-
cion de una piel ajena, que ya habia sido planteada en capitulos
anteriores. El acto de poner y quitar la piel durante el rito crea un nuevo
yo, aunque sea de manera temporal. Al vestir la piel de la ixiptla de la
diosa se transferia al sacerdote el yo de la divinidad, y se creaba un cuer-
po liminal que incorporaba lo masculino y lo femenino. Esto le permitia
acceder al poder de la diosa y al poder que conferia la complementariedad
de género para promover la fertilidad —en palabras del autor, el tlazolli- de
la tierra y de los seres vivos. Y solo al remover esa piel extra, al reafirmar
el yo humano, se podia controlar, segun Sigal, el exceso de tlazolli que
destruiria a la comunidad (p. 247-248).

El dltimo apartado del libro es un apéndice que incluye el texto integro
en nahuatl del “Canto de las mujeres de Chalco”, contenido en los Can-
tares mexicanos, junto con su traduccion al inglés (p. 255-262). Para tal
efecto, el autor sigue la traduccién de Camilla Townsend publicada en su
articulo “What in the World Have You Done To Me, My Lover?”.

Ante la escasa produccion de estudios referentes a la sexualidad nahua
precolombina —comparados con otros temas de investigacion de la cultura
nahuatl como la religion o la politica—, The Flower and the Scorpion se

19 Molina, op cit., seccion espafiol-nahuatl, fol. 8r.

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 287 14/11/13 11:43 am.



288 ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 46

vislumbraba como un libro prometedor, pero en el afin de proponer inter-
pretaciones novedosas sobre la sexualidad de los nahuas, Pete Sigal cons-
truy6 una cosmovision ajena a la cultura que estudio.

Sara Ladron de Guevara et al., Culturas del Golfo, Milan, Instituto Na-
cional de Antropologia e Historia/Jacabook, 2012

por Eduardo Matos Moctezuma

Primero unas palabras acerca de la coleccion que hoy se engalana con el
libro Culturas del Golfo, coordinado por Sara Ladron de Guevara. Esta
serie surgio por el interés mostrado por Sante Bagnoli, reconocido editor
italiano que dirige la editorial Jacabook de Milan, y el doctor Roman Pifia
Chan, maestro de varias generaciones de estudiosos del México prehispa-
nico. El primer volumen publicado en 1989 del Corpus Precolombino,
nombre que se le asigno a la serie, fue Los olmecas, de Roman Pina Chan.
Esto nos lo recueran, 25 afos después, las palabras introductorias de Sara
en el libro que ahora resefiamos cuando dice “Los estudios acerca de la
historia precolombina de Mesoamérica suelen comenzar por explicar, de-
finir y describir a la cultura olmeca” (p. 6). Sin embargo, después del co-
mienzo de aquel corpus, Pifia Chan ya no pudo continuar al frente de la
misma y tuve la enorme responsabilidad de asumir la coordinacion. Hasta
el momento, se han publicado 14 titulos, algunos escritos por varios au-
tores —como es el caso que nos ocupa— que no soélo atienden al mundo
mesoamericano, sino que ha rebasado las fronteras de la superarea para
adentrarse en otras latitudes. Es asi como se pusieron al alcance del publi-
co temas que abarcan culturas como la Anasazi o regiones como los Andes.
Hoy, celebremos este primer cuarto de siglo con un recuerdo a Roman Pifa
Chan y con la publicacion de Culturas del Golfo, en la que participan
especialistas que son, al decir de la coordinadora, “actores activos de la
arqueologia veracruzana” (p. 7). Y hay sobradas razones para decirlo.
Aqui sélo quiero agregar que cuando invité a Sara a que escribiera el libro,
ella me propuso que podrian ser varios autores, lo que vi con agrado. El

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 46, JULIO-DICIEMBRE DE 2013, P. 288-299

ECNahuatl 46_4as FINAL.indd 288 14/1113 11:43 am.





