
estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

justyna olko

resumen

palabras clave

abstract

keywords

El “otro” y los estereotipos étnicos  
en el mundo nahua
The “other” and ethnic stereotypes in Nahua World

Investigadora en el Instituto de Investigaciones Interdisci-
plinarias “Artes Liberales”, Universidad de Varsovia 
(Polonia). Directora del seminario “Encuentros entre el 
Viejo y el Nuevo Mundo”. Autora de los libros Turquoise 
Diadems and Staffs of Office. Insignia of Power in Aztec and 
Early Colonial Mexico (Universidad de Varsovia, 2005), 
Meksyk przed konkwistą (México antes de la conquista, 
Varsovia 2010), e Insignia of Rank in the Nahua World 
(University Press of Colorado, en prensa).

Para los nahuas la capacidad de comunicarse era uno de 
los criterios de la barbarie y de la “humanidad” proyec-
tada desde una perspectiva fuertemente etnocentrista. 
Los rasgos “bárbaros” e “inhumanos”, junto con los 
etnónimos, servían para construir modelos negativos de 
los miembros de la propia sociedad. Este texto demues-
tra que los estereotipos étnicos registrados en la época 
colonial en su gran parte se originaron en los tiempos 
prehispánicos, pero fueron ampliados y sometidos a 
varias modificaciones en respuesta a las ideas europeas  
y a los fenómenos contemporáneos. 

terminología náhuatl, estereotipos étnicos, etnónimos, 
etnocentrismo, extranjeros, bárbaros, humanidad, 
transformaciones coloniales.

For the Nahuas the ability of communication was one of 
the basic criteria of barbarism and limits of “humanity” 
projected from an entirely ethnocentric perspective. 
“Barbarian” and “inhuman” traits, along with ethn-
onyms, served to construct negative models of members 
of the society. This paper shows that ethnic stereotypes 
registered in the colonial period in their huge part 
originated in preconquest times, but were extended and 
subject to different modifications in response to 
European ideas and contemporary phenomena.

Nahuatl terminology, ethnic stereotypes, ethnonyms, 
ethnocentrism, strangers, barbarians, humanity, 
postconquest transformations.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   165 12/10/12   11:20 a.m.



estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

El “otro” y los estereotipos étnicos  
en el mundo nahua

justyna olko

La etnicidad e identidad arraigadas en una tradición histórica, un origen co-
mún y un lugar compartido son un tema importante en los estudios meso-
americanos.1 Las investigaciones sobre estos conceptos en la Mesoamérica 
postclásica y colonial fueron recientemente reexaminadas y desarrolladas 
en un importante estudio que profundiza en la ideología y los estereotipos 
relacionados con la etnicidad desde la perspectiva imperial azteca, inspiran-
do también otras posibles líneas de acercamiento a este problema en el mundo 
nahua (Berdan et al.: 2008).

Mi objetivo es enfocar este proceso desde una óptica diferente a la asocia-
da con la ideología imperial o estatal, reconstruyendo las conceptualizaciones, 
las ideas y las actitudes compartidas por la sociedad nahua colonial (incluso en 
su uso “cotidiano”), tanto las enraizadas en la época prehispánica como las 
desarrolladas como fruto del encuentro con el mundo europeo. Con ello, in-
tento identificar o recuperar varios conceptos prehispánicos –aunque basán-
dome principalmente en el material colonial temprano– así como 
transformaciones ocurridas después de la conquista española. Me enfocaré en 
la terminología náhuatl relacionada con los etnónimos y estereotipos étnicos, 
su campo semántico y, a través del mismo, me aproximaré a las conceptuali-
zaciones reflejadas y expresadas en el idioma. Partiendo de la premisa de que 

1	Este trabajo fue realizado gracias a la beca del Ministerio de la Ciencia y Educación 
Superior número N N109215735, así como al subsidio de la Fundación para la Ciencia 
Polaca (FNP) en el Programa Focus. Agradezco mucho a Isabel Bueno Bravo la revisión 
estilística del texto en castellano.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   166 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 167

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

la etnicidad y la autoidentificación se construyen en las diferencias culturales 
percibidas y estereotipadas, de las cuales el idioma constituye un criterio pre-
dominante, me centro también en las referencias a las formas de hablar atri-
buidos a otros grupos. En lo que se refiere al sustento documental, el presente 
trabajo combina los testimonios de las fuentes escritas con el análisis comple-
mentario de las imágenes que se puedan identificar en los manuscritos pictó-
ricos coloniales. 

los discapacitados de la lengua

Los nahuas empleaban sobre todo los nombres de sus altepetl para hablar de 
la etnicidad, pues cada uno de ellos era concebido como una identidad inde-
pendiente. No obstante, en un nivel más amplio, los miembros de varios 
altepetl se identificaban tomado como criterio principal su idioma y confron-
tándolo con los lenguajes de otros grupos y con la capacidad de éstos para 
comunicarse con los nahuas. Incluso, sin tener en cuenta las referencias a otros 
grupos, esta actitud, bien conocida en numerosas culturas del mundo, se ma-
nifiesta en las connotaciones de la palabra nahuatl. Ésta se traduce como “cosa 
que suena bien, assi como campana &c. o hombre ladino”; nahuatini es una 
“cosa que tiene claro y buen sonido”, mientras que nahuati significa “hablar 
alto, o tener bueno sonido la campana, o cosa assi” (Molina, mexicano-caste-
llano, fol. 63v). Las cualidades “civilizadoras” del mismo campo semántico se 
observan también en las palabras referentes al establecimiento de las leyes: 
nahuatilli “ley o constitución”; o nahuatillalia “hacer o establecer leyes”. Sin 
embargo, lo que llama la atención es que, aunque por supuesto se subraya la 
diferencia cultural con todos los grupos que no hablen náhuatl, las divisiones 
y las diferencias se perciben también dentro de los nahuahablantes. Así, los 
mexicas se destacan dentro un grupo más amplio de nahuas que hablan de 
forma menos perfecta, por lo que no pueden igualarse con ellos:

In naoa: iehoantin in naoatlatolli ic 
tlatoa, in achi mexica tlatoa, in maca 
nel iuh tlanquj, in maca nel iuh qujzquj, 
in maço quenjn contlatlalia (cf x: 175)

Los nahuas: ellos hablan el idioma 
náhuatl, hablan un poco como los 
mexicas, aunque de verdad no perfecta-
mente, aunque de verdad de una 
manera diferente, aunque lo pronuncian 
en cierta manera.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   167 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

168

Tal como la versión mexica del idioma náhuatl, también su tierra (mexi-
catlalli) y su altepetl (altepetl mexico) se describen como un lugar privilegiado, 
perfecto, idea que se refuerza al compararla con las características de las tie-
rras de otros grupos, las cuales siempre adquieren algún rasgo negativo:

mexicatlalli: Iehoatl in altepetl mexico, 
ioan in jtlallo, in ixqujch ic ca mexi-
caiotl, in jpan onoque mexica, qualcan, 
iecca(n) (cf xi: 256)

La tierra de los mexica: es el altepetl [de] 
Mexico junto con su tierra, todo eso 
pertenece al mexicayotl, a los mexica 
que viven en él; es un lugar bueno, 
agradable.

En comparación, la región habitada por los totonacos es percibida como 
una zona “productiva”, llena de flores y frutas, pero al mismo tiempo es la 
tierra de “una muerte rápida”, donde es difícil envejecer, “llena de moscas, 
llena de bestias salvajes” (çaiolla, tequanitla; cf xi: 256), esta última expresión 
se asocia con lugares salvajes, no civilizados (cf xi: 263, 268).

Según el Códice florentino, son los toltecas, además de los mexicas, quienes 
merecen una imagen ideal. No es una coincidencia que la afirmación sobre su 
rectitud aparezca junto con la declaración de su idioma –nahuatlatolli– como 
si las dos estuvieran directamente relacionadas (cf x: 169). A continuación, la 
misma fuente expone que los toltecas son los nahuas y que “no hablaban una 
lengua extranjera (amo popolocaia); no obstante, su idioma se llamaba nonoalca” 
(cf x: 170). Como vemos, par designar esta característica se emplea el térmi-
no popoloca, una de las palabras claves en las referencias nahuas a otros grupos 
étnicos. ¿Qué significados pudo haber tenido? Según fray Alonso de Molina, 
popoloca quiere decir “bárbaro, hombre de otra nacion y lenguaje”, así como 
“hablar lenguaje barbaro” (Molina, mexicano-castellano, fol. 83v), y hoy se 
acepta comúnmente entre los investigadores como un sinónimo del “bárbaro”. 
Efectivamente, este sentido lo refuerza el significado de la palabra popoloni, 
“ser tartamudo, o empedido de la lengua”, es decir, hablar de una manera 
imperfecta o difícil de entender, un rasgo bastante universal de las conceptua-
lizaciones de la barbarie. No obstante, hay que hacer hincapié en que Molina 
también lo menciona simplemente como el acto de hablar en un idioma ex-
tranjero: “hablar en otro lenguaje ni, popoloca ni, pinotlatoa” (Molina, caste-
llano-mexicano, fol. 67v). Una explicación parecida la proporciona Horacio 
Carochi (fol. 74v), quien incluye también la forma transitiva popolotza  para 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   168 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 169

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

hacer hincapié en la incomprensibilidad del habla “bárbara” e identificarla con 
la acción de mascullar y tartamudear: “Polōni, y pòpolōni, ser tartamudo, y 
hablar barbaramente. Pǒpǒloca, hablar en lengua barbara, ò mal en cualquiera, 
y hablar entre dientes. Pǒpǒlotza, hablar à otro desta manera. Tinēchpǒpǒlotza, 
me hablas en lengua barbara, ò de modo que no te entiendo”.

Dada la variedad de acepciones, incluso matices, que ofrece esta palabra, 
la comprensión del relato sobre el encuentro entre Moteucçoma y Cortés, 
descrito en el Códice florentino (cf xii: 45) no es tan obvia como a primera 
vista pudiera parecer, dejando abiertas varias posibilidades de interpretación. 
El término popolotza puede traducirse en relación con la forma de hablar del 
conquistador como “extranjera” o “bárbara”, pero también como “no 
entendible”,2 sin que ello implique necesariamente una connotación de un 
“bárbaro”, ya que la alusión a su estatus de extranjero podría ser igualmente 
justificada. Además, en la misma fuente aparece otro término interesante 
referido a los españoles, al que me referiré a continuación.

Varios contextos vislumbran el campo semántico de popoloca, permitien-
do acercarse a sus significados. Un fragmento del Códice florentino, dedicado a 
los banquetes y al consumo del vino (cf iv: 118), describe a los participantes 
con las palabras tlâtlatotivi, popolocativj, tlatetoiuj, tlâtlanauhtiuj, tlanauhtiuj, es 
decir: “andaban charlando, farfullando/balbuceando, parlando mucho, ha-
ciéndolo cada vez peor, gritando”, donde popoloca probablemente significa 
el acto de parlotear, balbucear o hablar de una manera poco agradable. Este 
sentido lo refuerzan otros ejemplos: de un hombre borracho se afirma que 
“charla, farfulla, habla de prisa, está mascullando [popolocatica]” (çan ie tlatlatoa, 
tlatetoa, tequjtlatlatoa, popolocatjca; cf iv: 15). Asimismo, un noble malo “gorjea, 
parla mucho, farfulla/balbucea [popoloca], no para de hablar” (chachalaca, tla-
tetoa, popoloca, atenpoztequini; cf x: 20). 

Este sentido de popoloca continúa en el siglo xvii como lo confirma una 
pieza teatral nahua de esta época. Al referirse a la bulliciosa ciudad de Jeru-
salén, el texto enuncia que “aquí gritan, se ríen, lloran, parlan mucho, balbu-
cean/farfullan [popoloca], causan un dolor de cabeza a la gente” (nipa tzatzi, in 
nipa huetzca in nipa choca in nipa tlatêtoa auh yn popoloca tetzonteconehua; nt, ii: 

2	 quinoalpopolotz: qujoalito in jpopolochcopa: “les contestó en el idioma extranjero/bárbaro/
no entendible, lo dijo en idioma extranjero/bárbaro”.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   169 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

170

212-213). Aunque los editores de esta obra traducen popoloca como “hablan 
de una manera bárbara (speak barbarously)”, parece más ajustado interpretar-
lo, en este contexto, como “farfullan, balbucean, hablan de prisa o demasiado”, 
tanto más si tenemos en cuenta que el verbo aparece al lado de tlatetoa, “parlar 
mucho”, de la misma manera que en los tres ejemplos citados anteriormente 
del Códice florentino.

Siguiendo la misma línea, en la descripción del ixiptlatl perfecto del dios 
Tezcatlipoca, escogido para la fiesta de Tóxcatl, se emplea popoloca entre los 
términos referidos a varios defectos o malas formas de hablar que el sustitu-
to del dios no puede permitirse: “no era tartamudo, no tenía la lengua colgan-
te/larga, no era de lengua dura, no pronunciaba mal/no farfullaba (popoloca), 
no ceceaba” (cf ii: 67).3 De nuevo, aunque los editores del Códice florentino 
tradujeron amo popoloca como “did not speak a barbarous language”, creo que 
tal lectura está poco justificada dado que, en este contexto, el sentido de esta 
palabra remite a un defecto de hablar o pronunciar, como atestiguan también 
otros verbos que lo acompañan. Además, se supone que el ixiptlatl de Tezcatli
poca debería haber hablado náhuatl, dado que los dioses preferían las víctimas 
de las comunidades nahuas, menospreciando las personas de otros grupos 
étnicos (Berdan 2008: 111). El significado de popoloca puede incluso extender-
se a sonidos desagradables y desapacibles, con connotaciones amenazadoras, 
como el estrépito producido por una multitud descontenta (la gente de un 
altepetl), increpando a un gobernante con “las palabras de piedra, palabras de 
madera” (in tlatoltetl, in tlatolquahuitl: palabras duras); “refunfuñan, aullan los 
de altepetl” (ca popolocatoc, ca oiuhtoc in aoa, in tepeoa; cf vi, 63).4 

Popoloca no siempre llevaba unas asociaciones despectivas. El mismo 
término lo encontramos en un texto que describe la oración que la partera 
recitaba en una voz baja: “en todo lo que decía la partera no gritaba: sólo 
murmuraba/farfullaba, hablaba entre dientes” (In jxqujch qujtoa in ticitl, amo 
tzatzi: çan popolocatinemj, çan motenpepeionjtinemj; cf vi: 177; también: cf vi: 
206). En este ejemplo el empleo de popoloca, que concuerda plenamente con 

3	 Amono eltzatzacquj, amo nenepilchanpuchtic, amo nenepilchacaiultic, amo popoloc, amo tentzitzipi.
4	 Este par de verbos (popoloca, oyoa) utilizados juntos, uno indicando un murmullo y otro 

un sonido alto o grito, parece referirse al mismo concepto que los verbos notza y popo-
lotza empleados de una manera parecida, quizás expresando no sólo un habla incom-
prensible, sino una “habla completa” que reúne un espectro amplio de sonidos.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   170 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 171

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

el sentido mencionado por Carochi, puede ir más allá de un susurro o un 
lenguaje difícil de entender, aludiendo quizá a un discurso sobrenatural, in-
descifrable para personas no iniciadas.5 Tal significado lo acercaría al uso del 
término popolotza haciendo referencia a las palabras con las que el gobernan-
te se comunicaba con el dios. Era un lenguaje oculto, ininteligible para la 
gente común, con el cual la deidad hablaba por la boca del soberano:

tú llamas, tú hablas en el idioma oculto/
incomprensible al dios, el señor del 
cerca y del junto, él te llama dentro  
de ti, él habla con tu boca

ca ticnotza, ca ticpopolotza in teutl  
in tloque, naoaque: auh ca mjtznotza,  
ca mjtic, ca mocamacpa oallatoa (cf vi: 
52; un empleo parecido véase también: 
cf vi, 15).

Resumiendo, el campo semántico de popoloca es bastante complejo y no 
siempre implica connotaciones negativas. Entre los nahuas del siglo xvi y xvii 
parece haber comunicado ciertas cualidades o características a la hora de 
hablar, imperfectas o defectuosas, poco agradables e incomprensibles, o in-
cluso relativas a un lenguaje oculto, propio de la comunicación con lo sobre-
natural, imposible de entender para la gente común.

Otros términos nahuas que en el Vocabulario de Molina y los textos del 
siglo xvi se refieren a los extranjeros abarcan tenitl, pinotl, chochon y chontalli 
(con las versiones chochol y chochontli), definidos como “estrangero”, “bárbaro 
de lengua extraña” o “boçal”.6 De este repertorio de expresiones, la palabra 
tenitl aparece en un relato bastante interesante. En uno de los párrafos del 
libro xii del Códice florentino, titulado “como los mexica tomaron a los quince 
españoles”, describe una trampa contra los invasores durante la conquista de 
Tenochtitlan:

5	Agradezco a Katarzyna Mikulska su sugerencia de que el lenguaje de una partera per-
tenezca quizás a la misma categoría que las palabras ocultas de un gobernante. Véase 
también: K. Mikulska-Dabrowska, s.f.

6	 “Tenitl. Hombre de otra nacion y boçal” (Molina, mexicano-castellano, fol. 99r); “pino
tlatoa. ni. “hablar en lengua estraña” (Molina, mexicano-castellano, fol. 82r); “Chochol 
boçal hombre o muger” (Molina, mexicano-castellano, fol. 21v); “chontalli. Estrangero 
o forastero” (Molina, mexicano-castellano, fol. 21v); “bárbaro de lengua extraña: popo-
loca, pinotl” (Molina, mexicano-castellano, fol. 18v); boçal se entendía en la época “el 
inculto, y que está por desbastar y pulir. Es epítheto que ordinariamente se dá a los 
Negros, en especiál quando están recien venidos de sus tierras: y se aplica tambien á 
los rústicos. Es lo contrario de Ladino” (Diccionario de la lengua castellana, v. 1: 666).

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   171 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

172

Auh in otzatzioac. Mexicae, ma ie cuel 
iehoatl: njman ic quivalixti, in Tlapane-
catl hecatzin, otomjtl, inca ommomo
tlac: qujto. Tiiacavane tlatilulcae, ma ie 
aqujque in in Tenjme, xivalnenemjcan: 
njman ica ce maiavito in Español, tlalli 
ic qujvitec.

Y cuando se daba el grito: –O los me- 
xica, ¡a por ellos!– luego el tlapanecatl 
Ecatzin, un [guerrero] otomí, se enfren- 
tó con ellos. Se echó a ellos, dijo: “¡O 
guerreros valientes, tlatelolca, ¡a por 
ellos! ¿Quiénes son estos tenime [bárba-
ros?]? ¡Venid!” Luego se fue a arrojar 
para derribar a un español en la tierra.

Los oponentes de los valientes mexicas –los españoles y sus aliados– 
caen en la categoría de los tenime, lo que podría entenderse o bien como ex-
tranjeros, o bien como bárbaros. Considerando que la intención del texto es 
expresar un gran desprecio hacia los adversarios y así despertar el coraje entre 
los defensores, me parece más justificada la segunda opción, o sea que la 
palabra tenime aludía a la barbarie del oponente. Como se ha mencionado, en 
otra parte del mismo relato discutida arriba el verbo popolotza, aplicado a 
Cortés, probablemente no hace referencia mas que a su idioma extranjero. En 
otro contexto, referido al paso agotador de los españoles por la sierra del 
Iztactépetl y el Popocatépetl, el relato del Códice florentino parece emplear el 
término popoloca en su sentido de habla incomprehensible, con una pronun-
ciación dificultosa o imperfecta: “[era] como si farfullaran. Lo que decían era 
a manera de un balbuceo” (iuhqujn tlapopoloca. In tlein qujmolhuja in popolochco-
pa; cf xii: 31). No obstante, en el fragmento anterior de la defensa de Teno-
chtitlan la categorización del enemigo, en este caso los españoles, como un 
bárbaro o salvaje parece bastante probable.7 Esta interpretación se ve apoya-
da por la narración de los Anales de Tlatelolco acerca de los acontecimientos 
ocurridos en Acallan en 1525, cuando Cuauhtémoc y otros señores nahuas 
acompañaban forzosamente a Cortés en su expedición a Honduras. En la 
denuncia de la presunta conspiración encabezada por el tlatoani mexica se 
citan las supuestas afirmaciones de los cómplices:

se consultan por la noche, dicen: nos 
acompañan los bárbaros [tenime], los 
otomíes, ¿se necesita mucho tiempo 
para destruirles?

Yn yohualtica mononotza quitohua Ca 
techhuica in tenime yn otomin Cuix 
huecauh yntla tiquinmonpopolocan [...] 
(Anales de Tlatelolco, documento 1, Ms. 
22 bis, fol. 8).

7	Véase también una observación parecida en: León-Portilla 1974: 34-35.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   172 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 173

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

Además de la connotación “extranjeros”, la palabra tenime parece llevar 
aquí un deprecio referido al enemigo y a su estatus bárbaro, lo que refuerza 
el término despectivo otomitl, a menudo empleado fuera del contexto étnico 
para expresar desdén y poca valoración (véase el cápitulo siguiente).

Una conceptualización parecida de adversarios en el campo de batalla la 
atestiguan los manuscritos pictóricos de la época como el Lienzo de Quauhque-
chollan o el Lienzo de Tlaxcala. Los guerreros de Quauhquechollan que partici-
paron en la conquista de Guatemala como aliados de Jorge de Alvarado, 
tuvieron como oponentes a los mayas K’iche y K’akchiquel, representantes 
de unas culturas muy avanzadas (Asselbergs 2002). A pesar de ello, en el 
primero de estos lienzos los mayas están representados según la convención 
iconográfica de los nómadas: andan casi desnudos, portan arcos, flechas, car-
cajes, mientras que sus oponentes utilizan armas europeas. También llama la 
atención el color de la piel: oscuro marrón  el de los mayas;  blanco el de los 
invasores del centro de México. 

Una imagen afín del enemigo la encontramos en el Lienzo de Tlaxcala. 
No es quizá nada sorprendente ver a los nómadas en las escenas de conquis-
ta de la zona chichimeca, como en Xochipillan y Tecomatlan en la región 
cazcana de Zacatecas, pero extraña su presencia en las tierras de Guatemala 
(como en el Lienzo de Quauhquechollan), en la Huasteca (Ayotochcuitlatlan), 
o en el propio centro de México: en Tecamachalco y Quauhtinchan en Pue-
bla, aunque sí parezcan un poco más ”refinados” que los verdaderos chichi-
mecas (fig. 1) .

Las fuentes pictóricas fortalecen entonces la evidencia de la categoriza-
ción del oponente como un “bárbaro”. Sin embargo, esto no excluye la acer-
tada observación de que la definición de enemigo en el mundo azteca se 
basaba en otros criterios además de los prejuicios étnicos, especialmente en 
lo que se refiere a la selección del adversario o maneras de tratarle (Berdan 
2008: 111). Queda entonces por discutir hasta qué punto se definía al ene-
migo tomando como criterio principal su etnicidad. No hay que olvidar los 
testimonios que afirman que los cautivos nahuas eran más prestigiosos que 
los “bárbaros” (cf 8: 77) y que, según la ideología imperial, los dioses aztecas 
preferían consumir los corazones de las victimas procedentes de su propia 
esfera cultural: “y es de advertir que [a] nuestro dios no le son gratas las 
carnes de esas gentes bárbaras, tiénelas en lugar de pan bazo y duro y como 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   173 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

174

pan desabrido y sin sazón, porque, como digo, son de extraña lengua y bár-
baros” (Durán 1984, ii: 233).

El problema se hace mucho más complejo si consideramos que aunque 
el Códice florentino asocia el sentido de la palabra tohueyo, referida a los huas-
tecos (véase más abajo) con “nuestro vecino” (cf x: 185), este término hay que 
interpretarlo probablemente como tohuenyo que significaría “nuestra ofrenda”, 
o sea la victima del sacrificio por excelencia (Olivier 2008: 271). Sin lugar a 
dudas, esto implicaría una fuerte asociación entre un grupo étnico particular 
y su destino como ofrendas rituales para los dioses aztecas.

de pertenencia étnica a  una valoración

Varias expresiones que funcionaban como etnónimos propios8 adquirieron 
un sentido más general, designando por ejemplo a un “extranjero” como tal. 
Dicho de otra manera, se califica a otros grupos con los términos que en su 

8	Ejemplo de este sentido primario: se describe la tierra mixteca aludiendo a su estruc-
tura multiétnica: Mixtecatlalli: in ipan onoque mjxteca: in ie ixqujch cenpinotl, in chôchon, 
nonoale, in mjxteca tlalli, tlaiximatinj, tlaiximati, chalchiuhiximati (“La tierra de los mixteca: 

Figura 1. Lienzo de Tlaxcala, conquista de Tecamachalco (fol. 35)

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   174 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 175

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

sentido primario denotan la pertenencia étnica, pero a la vez aluden a rasgos 
adicionales, atribuidos a ellos por los nahuas. Esta categoría incluye otomitl/
otontin, tohueyo/tohueyome (traducido por Molina como “advenedizo, o estran-
gero” [mexicano-castellano, fol. 151r] pero en su significado primario sinóni-
mo de cuextecatl, cf x: 185) así como quaquata referido a los matlatzincas.9 

Así, los habitantes del Yopitzinco se llaman yopime-tlappaneca, pero se 
añade que “su nombre común es tenime porque hablan idioma extranjero/
bárbaro (popoloca)”.10 Resulta bastante obvio que la palabra tenime se emplea 
aquí con el sentido general de “bárbaros” porque la razón de esta clasificación 
no es tan solo el idioma, sino también la falta de educación y un nivel civili-
zador incluso inferior a los otomíes: “éstos no eran educados, eran como los 
otomíes, incluso eran peores [lit. sobrepasaban a ellos]”.11 Un refuerzo de tal 
lectura lo proporciona una imagen en el Códice Tudela (fol. 75r) referida, según 
las glosas, a los indios yopes (fig. 2). El estudio de este folio revela que efec-
tivamente puede tratarse de los yopes u otros grupos que habitaban la costa 
del Pacífico (Batalla Rosado 1995).                  

Vemos una escena de la ejecución de una sentencia dictada por un gober-
nante contra unos adúlteros. Llama la antención que al hombre le acaban de 
arrancar la nariz, aunque no cortándosela, sino arrancándosela con un mor-
disco. Los supuestos yopes están desnudos, dos de ellos llevan puestas una 
tobilleras del mismo material que la muñequera del gobernante. Sus cabezas 
se ven afeitadas, salvo la gran melena que cae sobre la espalda. Tanto el acto 
del mordisco como la apariencia de los ejecutores implica que la intención de 
los autores nahuas fue presentar a este grupo como bárbaros.

Entre los varios grupos étnicos presentes en las fuentes nahuas llama la 
atención la manera de ver y tratar a los otomíes. Aunque los informantes de 
Sahagún les atribuyen “la vida civilizada” (tlacanemjliztli), reconociendo su 
traje elaborado y de buena calidad, su sistema político y religioso, así como 
varias costumbres encomiables (cf x: 176), enumeran también sus vicios, 
como la estupidez, la codicia, la vanidad, la pereza, la afición a vagar (cf x: 

en ella viven los mixteca, todos los pinome, chochones, nonoalca. Los de la tierra 
mixteca son sabios, tienen sabiduría, conocen piedras verdes”; cf xi: 256).

  9	Véase: cf x: 182, 184, 185.
10	Inique y, incentoca tenjme: ipampa in popoloca, ic motocaiotia Tenjme; cf x: 187.
11	Injque y, njman amo mozcaliaia, vel iuhqujn Otomj catca oc nel qujnpanaviaia; cf x: 187.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   175 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

176

178). Este modo de representación se extiende también a otros grupos descri-
tos por los informantes de Sahagún quienes enumeran sus vicios y defectos, 
pero, a la vez, resaltan aspectos positivos, demostrando que la valoración de 
otras etnias no era casi nunca completamente negativa. Esta ambivalencia 
referida a los otomíes se refleja tanto en la existencia de un rango otomitl en la 
jerarquía militar mexica, un prestigioso grupo de guerreros reconocidos por 
su extrema intrepidez y valentía que, sin duda, alude a las capacidades mili-
tares intrínsecas de los propios otomíes, como en la poca valoración que al 
mismo tiempo se hace de este grupo. Las connotaciones negativas del etnó-
nimo otomitl formaron parte del idioma diario como expresiones despectivas 
sin referirse a la pertenencia étnica. Sahagún recoge varios dichos, basados en 
este término, con los que se regañaba a la gente:

Figura 2. Los indios yopes en el Códice Tudela (fol. 75r, Museo de América, Madrid)

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   176 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 177

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

ie vn totomjtl, ie vn totompol, otomjtle 
quenmach in amo ticcaaquj: cujx 
totomjtl? Cujx ça uel totomjtl, amo çan 
ticmotlâtlalili in totomjtl, vel mellelacic 
totomjtl, otompol, quaxoxopol, 
quatilacpol […] (cf x: 178) 

ahora eres un otomí, un otomí misera-
ble [desprecio por su gran tamaño], oh 
otomí, ¿cómo es que tú no entiendes? 
¿Acaso eres un otomí?, ¿acaso eres un 
verdadero otomí? No sólo eres como 
un otomí, pero eres un verdadero 
otomí, un miserable otomí, la cabeza 
verde, la cabeza gruesa […]

Tezozómoc, en su Crónica mexicana, también confirma el carácter tan 
difundido de esta asociación, según la cual los habitantes de Coixtlahuaca, 
los adversarios de los mexicas en su marcha hacia el sur, eran “otomitillos 
inútiles, de poco balor y menos conosçimiento” (Tezozómoc 2001: 158; véa-
se también: Berdan 2008: 127).

Algunos ejemplos del uso de los estereotipos étnicos se pueden encontrar 
en los sermonarios, confesionarios y otros textos religiosos escritos en ná-
huatl, que proporcionan varias expresiones corrientes o al menos entendibles 
e ilustrativas para la gente común. Así, entre las preguntas que un confesor 
debería hacer a los comerciantes, hay unas que hacen referencia a los otomíes:

auh inipampa yn yc ynca timocacayauh 
yn ycnotlaca, immotolinia: yn otontzi-
tzintin yn aquimah mati ympipiltotonti 

cuix ynca timocacayaua yn otontzitzin-
ti, yn anoço pipiltotonti yn amo cualli 
auacatl tiquimmaca 

y de esta manera has burlado a los 
miserables y pobres, a los otomíes y a 
los simples, y a los de pequeña edad 
(Molina, Confesionario…, fol. 36r)

¿engañas por ventura a los pobres 
otomíes, a los mozuelos dándoles 
aguacates malos?” (Molina, Confesiona-
rio… [1569], fols. 37r-v)

Llama la atención el uso del sufijo diminutivo -tzin/tzitzintin que señala el 
pobre estatus de los otomíes y la superioridad del resto frente a ellos. Otra 
implicación del texto, quizás la más llamativa, sea el carácter habitual de 
engañar a este grupo o burlarse de él. Sin embargo, el uso de étnonimos no 
se limitó a los otomíes, sino que se extendió a los matlatzincas, tlalhuicas, 
huastecos y totonacos, atribuyéndoseles rasgos estereotípicos, como vemos 
a continuación: “Y alguien quien era impertinente, irrespetuoso, se decía, se 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   177 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

178

le llamaba, quatatl; y se decía: él es como los quata”. El mismo término refe-
rido a los matlatzincas se usaba con relación al vino fuerte, que “rápidamente 
destruía a uno”:  “se decía: este es un verdadero quatatl, se le considera un 
verdadero quatatl” (cf x: 182).12 “Y estos nombres tlalhuicatl –o cuextecatl, to-
tonac, tohueyo– se asocian con su imprudencia. Se dice a alguien no educado: 
¿acaso eres un tlalhuica, acaso eres un huasteco, acaso eres un tohueyo? Y le 
dicen: eres un huasteco miserable [cuextecapul], un totonaco miserable [toto-
nacapul], un tlalhuica miserable [tlalhujccapul]” (cf x: 186).13

La formación de las palabras despectivas tras la adición de un sufijo pol/
popol al etnónimo se practicaba en la época colonial utilizando préstamos del 
español, como lo demuestran las menciones de los judíos: auh in Judiopopol 
yCa intlahelcamac, intlahellatol (“y los judíos miserables con sus bocas sucias, 
con sus palabras sucias”), yn innepantla in Judiopopol (“enmedio de los judíos 
miserables”) (Santoral en mexicano, Oraciones de Nuestra Señora, Biblioteca 
Nacional de Mexico, MS 1476; Burkhart 2001: 96).

Para enfatizar el desprecio los nahuas recurrían también a otros sufijos 
tradicionales, como -ton(tli) referido a un tamaño pequeño y de ahí de poca 
significación. Por ejemplo, en un sermonario de Juan Bautista (1606: 339) se 
menciona a un mestizoton, un pequeño mestizo, que amenaza a un pueblo 
junto con un castiltecatl.14 Algunos términos relativos a la pertenencia étnica, 
que estaban en uso en la época colonial, se formaron enteramente basándo-
se en el idioma náhuatl, posiblemente como reflejo de un vocabulario que 
surgió en la fase temprana del contacto con el mundo español. En aquel 
tiempo se designaba a los fenómenos nuevos acudiendo a los neologismos 
o ampliando el significado de los términos existentes, pues los préstamos 
eran todavía muy escasos (véase Lockhart 1992: 263-284).

Por ejemplo, tanto en el siglo xvi, como después, a los africanos se les 
denominaba usualmente como tliltique (negros, los del color negro). Así, este 

12	Auh in aquin âtlatlamati, in teixco eheoa, mjtoa, motocaiotia Quatatl, ioan mjtoa, iuhqujn qua-
ta; in jciuhca tepolo: mjtoa, vel quatatl y, vel quatatl momati.

13	Auh inin tocaitl tlalhujcatl, anoço cuextecatl, totonac, toveio: itech ca anezcalicaiotl. In aqujn 
amozcalia, qujlhuja: cujx titlalhujcatl, cujx titotonac, cuix ticuextecatl, cujx titoveio: ioan qujlhu-
ja, cuextecapul, totonacapul, tlalhujccapul.

14	ca in çaço aquin Castiltecatl, ahnoço Mestizoton amechalania, amechcomonia, amonepantla 
moteca (“cualquier español o un pequeño mestizo, os ataca, os amotina, siembra la 
discordia entre vosotros”).

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   178 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 179

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

grupo forma parte de los manuscritos pictóricos como participante de la 
conquista y protagonista de la vida colonial, como observamos en el Códice 
Telleriano-Remensis, donde la imagen de un negro ejecutado hace referencia 
probablemente a la rebelión de este grupo contra los españoles, que estalló 
en 1536. Los nahuas prestaron también atención al color de la piel, como 
revelan varias expresiones registradas en los escritos coloniales. En los Ana-
les de Puebla encontramos a un mulato huel tlilihqui (un mulato muy oscuro) 
y mulato chipahuac (mulato limpio o claro) (Townsend 2010: 148-151).

Aunque algunos de estos términos nativos parecen tener un carácter 
neutral, hay casos en los que sí se desprenden ciertas connotaciones nega-
tivas. En una obra teatral del siglo xvii se llamaba a los africanos cacatzactin 
(nt, ii: 152-153), que significaba “los sucios”, implicando un apelativo cla-
ramente peyorativo. Efectivamente, el significado de esta palabra va más 
allá de la simple asociación con un color oscuro. Molina, en su vocabulario, 
traduce el adjetivo catzahuac como “cosa sucia”, y el verbo catzahua como 
“pararse sucio. ni no. ensuziarse. nite. ensuziar a otro” (mexicano-castella-
no, fol. 12v). El mismo término aparece también en el relato del Códice flo-
rentino referido a la llegada de españoles y las primeras tentativas de su 
identificación por parte de los indígenas, aunque el posible matiz desfavo-
rable de este adjetivo no es evidente (cf xii: 21): “Se los llamaba, fueron 
llamados ‘dioses [que] llegaron del cielo’. Y los negros se decían ser dioses 
sucios” (Ic notzaloque, ic tocaiotiloque, teteu ilhujcac vitze: auh in tliltique teuca
catzacti mjtoque). No obstante, parece justificado pensar que en el siglo xvi y 
después este término tenía una fuerte carga negativa.

En la terminología cristiana catzahuac adquirió una firme asociación con 
la mugre moral, no sólo en los escritos de los frailes, sino también en los 
textos devocionales de los autores nahuas. Es más, a veces aparece al lado de 
tliltic como su sinónimo, ambos referidos a la contaminación por pecado: “yo 
pecador, yo sucio, yo negro” (y nitlatlacohuȃni y nicatzahuac y nitlilti), “yo negro 
y sucio” (yn nehuatl y nitliltic y nicatzahuac; Cod. Ind. 7, John Carter Brown 
Library, fols. 43r-v). Este campo semántico de ambos términos y su uso a 
manera de difrasismo parece implicar que también tenía una valoración mo-
ral negativa hacia los africanos.

Tras la formación de una sociedad multiétnica en la Nueva España, otros 
grupos étnicos no dejaron de despertar la curiosidad de las nahuas a lo largo 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   179 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

180

del periodo colonial. Parece ilustrativo el relato escrito por Chimalpáhin en el 
que refiere la visita de los japoneses a México en 1610 y 1614. A juzgar por 
los abundantes párrafos que dedicó a este evento, la presencia de los foráneos 
exóticos despertó gran interés en este cronista indígena. El primer grupo de 
japoneses estaba compuesto por mercaderes que acompañaban a Rodrigo 
de Vivero, gobernador interino de Manila entre 1608 y 1609, quien permane-
ció en Japón tras naufragar mientras viajaba desde Filipinas a México (véase: 
León-Portilla 1982).

Chimalpáhin, para quien la presencia japonesa fue, al parecer, un aconte-
cimiento notorio y extraordinario, describe el estilo de vestir y el modo de ser 
de los extranjeros a los que llama jabon tlaca o jabonti. El cronista describe 
también una segunda visita: la embajada enviada por uno de los más impor-
tantes señores japoneses, que tuvo lugar en el año 1614, así como la salida 
de la ciudad de México hacia el puerto de Acapulco del primer grupo de ja-
poneses que vinieron con Vivero y que se quedaron algunos años en la Nue-
va España (León-Portilla 1982: 224-230). Al fijarse detenidamente en los 
detalles de sus vestimentas, en los atributos que marcaban el rango o en la 
manera de llevar el pelo, Chimalpáhin nos da a conocer su admiración y res-
peto hacia los representantes de este grupo. El cronista escribe: “parecen auda-
ces, no son personas mansas ni sumisas, como águilas andan”15 (Chimalpáhin 
2006: 170-172).

Sin embargo, en el relato que hace referencia a la amenaza que supo-
nían los piratas en Acapulco en 1615, el cronista indígena manifiesta una 
actitud algo diferente frente a otros extranjeros. Aunque sabemos que eran 
holandeses, Chimalpáhin los tiene por ingleses: “les llaman inglesestin, la 
gente de Inglaterra, perversos, los malos creyentes llamados herejes”16 
(León-Portilla 1981: 231; Chimalpáhin 2006: 304). Como vemos, los prés-
tamos del español referidos a los grupos étnicos extranjeros se introdujeron 
bastante rápido en el idioma náhuatl, con la excepción de la terminología 
propia referida a los africanos. Sin lugar a dudas, este último caso refleja 
la primera fase del contacto, cuando los nahuas recurrían a sus propios 

15	yuhquin aquen momamamati. amo yocoxcatlaca. amo mocnmomatcatlaca çan iuhquin quaquau-
hti ye nemi (Chimalpáhin 2006: 170).

16	yn quintocayotia inglesestin Inglaterra tlaca tlahueliloque chicontlaneltocanime motenehua 
Eregesme

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   180 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 181

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

palabras en vez de adoptar los prestamos del español. El rasgo más llama-
tivo de los africanos –el color de su piel– facilitaba el uso de su propio 
vocabulario. Además, queda bastante claro que para Chimalpáhin, un as-
tuto y sensible observador indígena del mundo contemporáneo, la impor-
tante inspiración de sus valoraciones sobre los extranjeros eran fruto de las 
actitudes culturales, políticas y religiosas, así como de los perjuicios y este-
reotipos, de los propios españoles.

estereotipos étnicos y modelos de personas en la sociedad nahua 

El pensamiento indígena acerca de los “extranjeros” o del “mundo exterior” 
se vislumbra en la observación de que la terminología asociada a los estereo-
tipos étnicos servía también para describir ciertos modelos de personas en la 
sociedad nahua. Una clave para entender este fenómeno la proporciona la opo-
sición entre la “vida civilizada, humana” y la “barbarie”, cuyas cualidades 
poseen las personas buenas y malas respectivamente. Por ejemplo, se atri-
buye a la buena mujer noble “la bondad, cosas humanas, humanidad, el 
humano modo de vivir, preciosidad, la vida civilizada” (cf xi: 216).17 Por otro 
lado, las personas malas se describen con los términos asociados a otros gru-
pos étnicos: una mala mujer noble se merece los apelativos de tenitl, pinotl, 
chontal, además de ser xolopitli (“tonta”; cf x: 50). 

Creo que precisamente esta convención de definir lo positivo o adecuado, 
y lo negativo o adverso, nos ayuda entender un texto de los Bancroft Dialogues 
(fol. 11v) donde la madre se queja de su hijo, quien “corre aullando y gritando 
como un chichimeca. No para en ningún lugar e inmediatamente escapa lejos 
corriendo. A veces le atrapan en Tetzcoco o en los altepetl más lejanos. Aunque 
lo despellejo, lo pongo en el humo de chile, lo maltrato y lo aflijo incluso más 
dejándolo casi muerto, no me escucha”.18

Este texto revela el mismo concepto o manera de construir una imagen 
estereotípica de un muchacho malo que la contenida en el Códice florentino 

17	Muchi itech cenca in qualli in tlacaiutl, in tlacanezcaiutl, in tlacanemoani, in tlaçoiutl, in tlaca-
nemiliztli

18	yuhquin ma chichimecatl motenhuitectiuh tzatzitiuh in motlaloa: auh acan ma moquetza, 
niman hueca yauh choloa, in quemman Tetzcoco in conana: nel cana oc hueca altepetl ipan: 
immanel ye nicmecaxipehua, nicchilpopochhuia, noce oc huanca ic nictolinia nictotonehua izca 
micqui niccahua, niman amo ic tlacaquiznequi.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   181 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

182

(cf x: 13). Allí se describe a un mancebo como “inhumano, incorregible, des-
leal, corrupto, perverso, que constantemente está huyendo” (hatlacatl, hatla-
caquizqui, hacemelle iolloitlacauhqui, tlaueliloti, chocholoa). Queda claro que la 
atribución de los rasgos “inhumanos” y “vagabundos” que forman parte de 
esta descripción, sin duda perteneciente a la retórica nahua tradicional, en el 
texto de los Bancroft Dialogues está expresada tras la comparación con un 
chichimeca. Entonces se desprende que la selección de los términos étnicos 
sirve para conceptualizar la oposición entre lo “humano, civilizado”, propio 
para las personas ejemplares, y lo “bárbaro, vagabundo”, que, a su vez, repre-
senta los valores rechazados por la sociedad nahua.

los chichimeca en la época colonial: ancestros valientes 
y páganos salvajes

El fragmento citado de los Bancroft Dialogues emplea el término chichimecatl de 
una manera algo alejada de las referencias contenidas en las fuentes nahuas 
del género histórico, como los anales, o en otras obras que transmiten su 
tradición histórica. Los conceptos prehispánicos del chichimecayotl parecen 
formar una imagen bastante compleja que, por un lado, presta bastante im-
portancia a la identificación con la vida nómada, atribuida a los antepasados 
de las comunidades nahuas y de otros grupos, y, por otra parte, afirma un 
incuestionable prestigio de esta tradición.19 Hay que subrayar que era una 
categoría más amplia que la etnicidad y como tal se asociaba con varias etnias, 
con los hablantes de idiomas diferentes, entre los cuales se mencionan tam-
bién grupos chichimecas identificados explícitamente con el tlacanemiliztli, una 
civilizada manera de vivir (cf x, 165-166, 175).

19	El papel de la tradición chichimeca y los conceptos vinculados a ella despiertan interés 
entre los investigadores desde hace ya algunas décadas (Kirchoff 1948; Dibble 1954; 
León-Portilla 1967; Martínez-Marín 1971). Las contribuciones más recientes al tema 
exploran el papel y significación de la tradición chichimeca en el discurso indígena, 
subrayando sus funciones sociales (Navarrete 1998, 2000) y el impacto colonial en sus 
remodelaciones posteriores (Christensen 1997). De particular importancia resultan los 
estudios enfocados en el papel de los ancestros chichimecas en el contexto de la fun-
dación, legitimación del poder y negociación de la identidad de varias comunidades 
(p.ej. Boone 1991, 2000; Leibsohn 1994; Olivier 2007; Oudijk 2002; Smith 2006; Spitler 
2000, 1998; Zantwijk 1992).

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   182 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 183

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

El prestigio de las raíces chichimecas se manifiesta por ejemplo en la 
tradición tetzcocana, en la cual los términos acolhua y chichimeca incluso se 
empleaban como sinónimos (Smith 1984: 163). Un fragmento de los Primeros 
memoriales atribuye un rango especial a los acolhua chichimecas: fueron los 
primeros en salir de Chicomóztoc y se les llama “tecpil Chichimeca”, es 
decir, nobles chichimecas, pertenecientes a una etnia presentada como su-
perior (Lesbre 2000: 492-493), lo que corresponde muy bien con el mensaje 
del Códice Xólotl, así como con el énfasis que don Fernando de Alva Ixtlil
xóchitl pone en el “imperio chichimeca” y el título real de chichimecateuctli 
empleado por los miembros de la dinastía tetzcocana, pero utilizado tam-
bién, no sin orgullo y aspiraciones políticas, por los gobernantes de otros 
altepetl del México central.20 

Las asociaciones prestigiosas adscritas a los atributos chichimecas se ven 
explícitamente confirmadas también en la tradición mexica (Tezozómoc 2001: 
172). A nivel más general, el prestigio de las raíces chichimecas entre varios 
grupos del México central puede relacionarse con la observación que la llega-
da separada y consiguiente fundación del pueblo era un factor importante 
para afirmar el estatus independiente de un altepetl incluso en la época colonial 
(Schroeder 1991: 123-124).

El prestigio de esta tradición se nota también en la importancia prestada 
a los atributos de la realeza asociados con los chichimeca. Mientras que en la 
tradición mexica se subraya el momento en el que los gobernantes obtienen 
el derecho de portar la diadema de origen tolteca, la xiuhhuitzolli, en la icono-
grafía del poder acolhua este elemento está casi ausente. Significativamente, 
su lugar puede ser ocupado por el tocado chichimeca de plumas amarillas, el 
coçoyahualolli. Aparece no sólo como insignia de los gobernantes “tempranos”, 
sino también en la supuesta escena de la entronización representaba en el 
Códice Xólotl (fol. 7), en asociación con el mismo Nezahualcóyotl como suce-
sor en el trono de Tetzcoco. Parece significativo que en los manuscritos pic-
tóricos indígenas la división entre la etapa “bárbara” o chichimeca y etapa 
“civilizada” (“tolteca”, “sedentaria” o “imperial”, dependiendo del contexto) 

20	En la interpretación de Lesbre referente al contexto tetzcocano, este título expresaba 
la superioridad política acolhua (o, mejor dicho, aspiraciones a tal superioridad) en el 
marco de la Triple Alianza, de igual modo que en la historia chichimeca contenida en 
los folios mencionados de los Primeros memoriales (Lesbre 2000: 493).

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   183 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

184

no se entendía como abrupta o definitiva, a pesar del modelo interpretativo 
común entre los investigadores modernos.21 

Podemos observar una considerable combinación de las convenciones 
“chichimecas” y “toltecas”. Por ejemplo, a veces los jefes chichimecas lucían 
atributos normalmente asociados con el estatus “civilizado”.22 Un buen ejem-
plo es el sustrato genealógico del Mapa Tlotzin. Tras analizar este documento, 
los investigadores subrayan la división entre la etapa chichimeca y la funda-
ción legitima del altepetl, asociada con la entronización de Nezahualcóyotl, 
cuyos atributos –incluyendo la manta de algodón– le hacen el primer tlatoani 
independiente. No obstante, hay que notar que, aunque los vestidos de piel 
de animal aparecen en asociación con los chichimecas que llegan al valle de 
México y algunas de las parejas fundadoras, una parte considerable de perso-
najes “chichimecas” visten mantas de algodón. La diferenciación entre lo “sal-
vaje” y lo “civilizado” se vuelve borrosa: los vestidos blancos se aprecian ya 
en las imágenes de la pareja en la cueva de Tzinacanóztoc, mientras que en 
la cueva de Oztotícpac sólo la primera pareja –Tlotzin y su mujer– visten lo 
que parece ser un traje de piel (fig. 3). Los siguientes miembros de la línea real 
de Tetzcoco, incluyendo a los predecesores de Nezahualcóyotl, están adere-
zados con atuendos blancos de algodón, y lo mismo se aprecia en las líneas 
de Huexotla y Coatlinchan.      

Es posible que las lecturas equivocadas de este documento sean produc-
to de la utilización del dibujo del mapa publicado por Aubin en el año 1885 
y no de las fotografías del original. La edición de Aubin parece tener varias 
inexactitudes respecto al original. Por ejemplo, los gobernantes tetzcocanos 
de Tlotzin hasta Ixtlilxóchitl aparecen con mantas de piel, aunque en realidad 
todos menos Tlotzin visten mantas blancas.23 Sin lugar a dudas, el “dibujo 
interpretativo” de Aubin encajaba bien en las expectativas de los investigado-

21	Y especialmente las lecturas del cambio entre la etapa chichimeca y la posterior dentro 
del concepto contemporáneo “from rags to riches”.

22	Por ejemplo en los Mapas 1 y 2 de Quauhtinchan se representa a los inmigrantes vestidos 
con mantas de piel, pero en la parte conservada del Mapa no 3 que relata la migración 
de los huexotzinca y tepeyacatlaca en el siglo xii, todos los inmigrantes tiene mantas 
de algodón y asientos de caña.

23	La manta de su sucesor Quinatzin se parece más a los atuendos de los gobernantes 
posteriores que a la de su antecesor, pero su color más oscuro en la parte delantera deja 
abierta la posibilidad de que se trate de algo “intermedio”. 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   184 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 185

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

res modernos. Lo que se desprende entonces, especialmente si tenemos en 
cuenta también las imágenes del Códice Xólotl, es una ambigüedad de las con-
venciones iconográficas asociadas con la identificación chichimeca y la invia-
bilidad de meterlas en un esquema simple o estereotipado.

Otra dimensión importante de las conceptualizaciones del chichimecayotl 
es su imagen idealizada que evoca unas asociaciones con el concepto euro-
peo del “buen salvaje” que en este caso, no obstante, en mi opinión, es una 
noción de origen prehispánico. Así, entre las virtudes “naturales” de los chi-
chimecas destaca la ausencia de los adulterinos y la capacidad de “ver muy 
lejos” (cf x: 172-174),24 que en la tradición mesoamericana se atribuía a los 
seres que están más cercanos al mundo sobrenatural, compartiendo con los dio-
ses ciertas aptitudes fuera del alcance del hombre. Algunos rasgos asociados 
con los habitantes del norte implican incluso un anhelo de un estado natural 
de existencia: “La comida de estos chichimecas era tal, que nunca se enfermaban 

24	“estos chichimecos miraban muy lejos” (ca cenca veca tlachia injque y chichimeca).

Figura 3. Mapa Tlotzin (Bibliothèque Nationale de France, Ms. Mex. 373, fragmento)

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   185 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

186

mucho, vivían mucho tiempo [...]. Como su comida era así y no traían mucha 
ropa, eran muy fuertes, delgados, duros, vigorosos, poderosos y corrían mu-
cho; cuando iban, cuando subían las montañas, era como si fueron llevados 
por el viento porque eran delgados –no tenían pliegues– así que nada los 
impedía” (cf x: 174).25

La misma idea surge en el relato de fray Diego Durán relativo al “viaje” 
de los hechiceros enviados por Moteucçoma Ilhuicamina al lugar de sus 
antepasados donde había nacido Huitzilopochtli. Los habitantes de este 
sitio mítico, descrito como el cerro de Coatépec en el medio de una laguna, 
eran capaces de renovarse gracias a las propiedades mágicas de ese lugar 
y a no consumir comida refinada (Durán 1984, ii: 215-222). Se alude enton-
ces a las virtudes debilitadas por la civilización o perdidas en la actualidad 
contaminada por los beneficios del bienestar: “Mirad: todo ese daño os ha 
venido y se os ha causado de ese cacao que bebéis y de esas comidas que 
coméis: ésas os han estragado y corrompido y vuelto en otra naturaleza” 
(Durán 1984, ii: 222).

Hay que recalcar que sería difícil encontrar las ideas inequívocamente 
negativas en referencia a la tradición chichimeca en las fuentes indígenas del 
siglo xvi; su prestigio histórico y político estaba muy difundido. En cambio, 
la imagen negativa, explícitamente bárbara, parece brotar de las fuentes es-
pañolas que juegan un papel decisivo en la transformación de esta tradición 
de acuerdo con los criterios europeos (Román Gutiérrez 1990: 47-53). Por 
ejemplo, fray Toribio de Benavente Motolinía (1973: 150) afirma que los “pri-
meros que estaban en la tierra llámanse chichimecas y otomís” que “vivían 
como brutos animales”, y sólo “los mexicanos enriquecieron esta tierra con 
su industria y diligencia; desmontáronla y cultiváronla, que antes estaba hecha 
toda bravas montañas, y los que antes la habitaban vivían como salvajes”. De 
un modo parecido, en la Epístola proemial (Motolinía 1973: 2) el franciscano se 
refiere a los chichimecas como a “los primeros señores de esta tierra. Los se-
gundos son los de Culiua. Los terceros son los mexicanos”. Los asocia con las 
poblaciones del norte afirmando que “y aún hoy día hay gente que vive de 

25	Injque in chichimeca: injc iuhquj intlaqual, y, aic cenca mococoa, cenca vecaoa  […] injc iuhquj 
intlaqual y, in joan amo cenca quexqujch intlaque, vel chicaoaque, vel pipinque, vellalichtique, 
ioan cenca ichtique, tlaloatique, ioan tlamolhoatique, ioan cenca paina injc vi, injc tepetleco, vel 
iuhqujn ecatoco: impampa moceceioque, amo tzotzoltique, injc atle qujmelleltia.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   186 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 187

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

esta manera” según el testimonio de la expedición reciente de Cabeza de 
Vaca. A los otomíes los identifica como descendientes del último de los her-
manos salidos del mítico lugar de origen, Chicomóztoc, sosteniendo que “hay 
muchas poblaciones de estos othomies de los cuales proceden los chichime-
cas; y en la verdad estas dos generaciones son las de más bajo metal, y de 
gente más bárbara de toda la Nueva España”. 

La identificación del término chichimeca –que para los nahuas tenía fuertes 
connotaciones históricas– con los habitantes contemporáneos de las zonas 
norteñas tuvo un impacto enorme en la transformación del campo semántico 
de esta palabra. Aquel proceso se originó a finales de los años 30 y 40 del siglo 
xvi, cuando este nombre se empleó principalmente para hacer referencia a los 
adversarios bárbaros en la así llamada guerra chichimeca, que continuó hasta el 
siglo xvii. Creo que los españoles desempeñaron aquí un papel bastante sig-
nificativo. No es una coincidencia que el préstamo del náhuatl al español 
“chichimeco” (de chichimeca) retorne al idioma náhuatl como “chichimeco”. 
Por ejemplo, los Anales de Puebla mencionan que en el año 1633 “estalló una 
tos llamada chichimeco; murieron muchas personas” (tlatlasistli Quilaco ytoca 
chichimeco miyec tlacatl y omomiquili; Townsend 2010: 94-95)26. 

Sin lugar a dudas fue la guerra chichimeca, acompañada por la cristiani-
zación de los grupos norteños, la que dio origen a la identificación de la pala-
bra chichimeca con los páganos o infieles aunque estos acontecimientos 
estallaban algo lejos del centro del mundo nahua. Poco después de la conquis-
ta en el centro de México ganaron popularidad los autos de “moros y cristia-
nos”, reemplazados rápidamente por los de “indios salvajes”, o chichimecas, 
y los “indios convertidos” (Harris 2001: 117-157). Cuando fray Alonso de 
Molina en su confesionario advierte a los hombres de las relaciones sexuales 
con las mujeres no bautizadas (yn ayamo moquatequia ciuatl), las identifica con 
“la judía, la mujer chichimeca” (yn judia, yn chichimecatl; Molina, Confesionario, 
fols. 80r-80v).27 De manera parecida, en el sermonario de Juan Bautista (1606: 
689) se emplea la expresión “filistinos, los chichimeca, éstos que no creen, que 

26	Antes, en el año 1622 se menciona la llegada de un tal Huancho (Townsend 2010: 90-
91), supuestamente un chichimeca, quien trajo una tos contagiosa de la cual murió 
mucha gente. Huancho fue quemado en Huexotzinco. Los Anales de Tlaxcala se refieren 
a él con un apelativo tlacahuatzalli, “una persona seca”.

27	Cuix ica ytechotacic yn ayamo moquatequia ciuatl, yn judia, yn chichimecatl: tuviste parte 
alguna vez con alguna mujer que no era baptizada o con alguna judia o infiel.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   187 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

188

cometen los pecados” (Philisteo tlaca, in chichimeca, in ahtlaneltocanih, in çan 
tlahtlacohuanih), que iguala explícitamente a los chichimecas y a los páganos. 
Otro ejemplo viene del sermonario de fray Juan de Mijangos, donde el per-
sonaje bíblico Goliat está “traducido” al idioma y a los conceptos indígenas 
como “el gigante Goliat, un gran chichimecatl, un muy grande guerrero, un muy 
grande enemigo del altepetl del nuestro Señor Dios” (in tlacahuiyac Golias, in 
cenca huey chichimecatl, cenca huey yaotlaecohuani, in cenca huey iyaouh iatzin, 
itepetzin toTecuiyo Dios; Mijangos 1624: 191, según Sell 1991: 140). Incluso más 
llamativo que el empleo del término chichimecatl en relación al personaje pá-
gano y enemigo del Dios, es la alusión bastante legible a sus capacidades 
guerreras que concuerdan plenamente con las conotaciones atribuidas a los 
chichimeca en la tradición prehispánica.

El significado de la palabra chichimecatl va incluso más lejos en un sermón 
para el Domingo de Pasión atribuido a fray Bernardino de Sahagún y anotado 
por él, actualmente en posesión de la Newberry Library. En este texto los 
judíos acusan a Cristo de ser un chichimecatl bajo el poder de un diablo (tlaca-
tecolotl): Auh in yeuãtin judiosme qujtoque cuix amo vel tiqujtoa in tevãtin ca tichichi-
mecatl ca mitic ca yn tlacatecolotl (“Y ellos los judíos dijeron: ¿no podemos decir 
que eres un chichimecatl ya que dentro de ti está un diablo (tlacatecolotl)?” (Ms 
1485, fol. 40v).28

Según este testimonio, bastante temprano, ser un chichimeca era un in-
sulto gravísimo para a un cristiano: implicaba una identificación con el paga-
no por excelencia, un infiel en el cual reside el mismo diablo, toda aquello 
opuesto a lo divino. Es significativo que estas conceptualizaciones coloniales 
de “chichimecas” no se limitan a los textos religiosos, que seguramente circu-
laban también en la realidad cotidiana entre los indígenas que se considera-
ban sedentarios, civilizados y cristianos. Así, en una petición de Coatlan de 
Puertos Abajo, en Jalisco, del año 1637 (McAfee Collection, 339) que contie-
ne una queja de la comunidad local contra un sacerdote, los autores acusan 
a este último de tratarlos como los chichimecos [sic], es decir, “paganos”: oc 
tlapanauhti çenca techtolini maca çan yoquin tiyahoua(n), ypan techmati yoqui tichi-
chimeco ypan techmati yoquin amo tichristianos (“es excesivo que nos maltrata 

28	Agradezco a Barry Sell la referencia a este ejemplo y a Piotr Darski su apreciable ayuda 
en proporcionarme la copia del manuscrito de la Newberry Library en Chicago.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   188 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 189

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

mucho como si fuéramos sus enemigos, nos trata como chichimecos, nos 
trata como si no fuéramos cristianos”). 

Aún más, el campo semántico del chichimecatl rebasa la simple noción de 
un “ser pagano”, llegando a significar “éstos que no pueden ser reconocidos, 
no pueden ser honrados” (ynmanel chichimecatl yn amo yximachoni yn amo ma-
viztililoni; Molina, Ordenanzas de cofradía [1552]: 134). 

Con estas conceptualizaciones expresadas en el idioma verbal se corres-
ponden muy bien las imágenes de los habitantes de la zona norteña. Las ya 
mencionadas imágenes del Lienzo de Tlaxcala ilustran los acontecimientos en 
las “tierras chichimecas” –y en particular en la región cazcana– probablemen-
te tanto los relacionados con las expediciones de Nuño de Guzmán de los 
años treinta del siglo xvi, como la guerra de Mixtón de 1540-1541 (García 
Quintana y Martínez Marín 1983; Baus Czitrom 1997). Aunque representados 
de acuerdo con la convención de los nómades/bárbaros, peleando con arcos 
y flechas, llama la atención que no están desnudos y llevan sus propios atribu-
tos del rango, especialmente destacados en la escena de la conquista de Chi-
yametlan (fol. 67; fig. 4). La imagen salvaje se refuerza en la escena referida al 

Figura 4. Lienzo de Tlaxcala, conquista de Chiyametlan (fol. 67)

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   189 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

190

combate en Nochistlan ilustrada en el Códice Telleriano-Remensis (fol. 46r; 
fig. 5). Aunque se reconoce el carácter fortificado de su morada, un adversario 
chichimeca no sólo porta las armas de los nómadas, sino que anda desnudo, 
excepto por la insignia de plumas que lleva a cuestas.          

Esta retórica llega incluso más lejos en el Mapa de la Nueva Galicia, del 
Archivo General de Indias, elaborada a mediados del siglo xvi probablemen-
te en relación a la visita del oidor Hernán Martínez de la Marcha, mostrando 
las fronteras de paz y de guerra, sitios con recursos naturales, las áreas pobla-
das y despobladas (Román Gutiérrez 1993: 113-123). En dicho mapa aparecen 
lugares de importancia histórica, como Mixton, Xochipilla o Nochistlan, así 
como los propios habitantes de la zona, identificados por las glosas como los 
coras, tepeguanes, xuxactequanes, tezoles o tequales (fig. 6). Cabe recalcar 
que se les representa no sólo como unos guerreros nómadas, sino con el re-
pertorio pleno de los rasgos salvajes e idólatras: casi todos andan enteramen-
te desnudos, utilizando los arcos con flechas y las herramientas de hueso, 
peleando entre sí mismos y practicando lo que parece ser un sacrificio huma-

Figura 5. Combate en Nochistlan, Códice Telleriano-Remensis (Bibliothèque Nationale de France, 
Ms. Mex. 385, fol. 46r, fragmento)

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   190 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 191

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

no, de acuerdo con su estatus pagano. Este modo de representar que subraya 
la naturaleza salvaje y bestialidad de los chichimecas, así como otros rasgos 
iconográficos y estilísticos del mapa, parecen sugerir la identificación de su 
autor como un español.      

Esta suposición se refuerza al compararlo con otros documento de la re-
gión, el Mapa de San Miguel y San Felipe, conservado en la Real Academia de 
la Historia en Madrid. Originalmente parte de la relación geográfica, demues-
tra varios rasgos iconográficos y estilísticos que dejan su autoría indígena sin 
lugar de dudas (fig. 7). El mapa se centra en los alrededores de San Miguel de 
Allende en Guanajuato, poblados con varios bandos de chichimecas asaltando 
a los españoles y su ganado, de acuerdo con la convención de representar a los 
guerreros nómadas. A diferencia del Mapa de Nueva Galicia el énfasis se pone 
sobre todo en los conflictos militares y en los acontecimientos que se produ-
cían en la zona y no en el paganismo de sus habitantes chichimecas.         

Con el tiempo, la imagen de los habitantes de la zona norteña parece 
transformarse, mientras que los adversarios bárbaros siguen sometiéndose al 
cristianismo y dejándose congregar en los pueblos bajo la jurisdicción espa-
ñola. Muchos actúan como aliados de los conquistadores españoles y sus 
partidarios nahuas y otomíes del sur. Estos cambios, al menos desde la óptica 

Figura 6. Mapa de Nueva Galicia, fragmento (España. Ministerio de Educación, Cultura y Deporte. 
Archivo General de Indias. agi, mp-méxico, 560)

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   191 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

192

indígena, parecen reflejarse en un manuscrito otomí del Archivo General de 
la Nación (Mapas, Planos e Ilustraciones, 280) fechado en la segunda mitad 
del siglo xvii (Wright Carr 1988, 1997: 447). El grueso del documento relata 
las hazañas militares del capitán otomí don Pedro Martín de Toro y sus alia-
dos durante la guerra chichimeca y fue elaborado por un cacique otomí, Fran-
cisco Martín de la Puente, probablemente nieto del don Pedro. Parece 
relevante que las diferencias entre ambos bandos, especialmente los chichime-
cas cristianizados y los páganos, están bastante difuminadas. Los aliados gua-
chichiles están representados de la misma manera que sus adversarios, salvo 
que no llevan la pintura facial. Por su parte, los partidarios de don Pedro de 
Toro, no sólo vienen armados con arcos y flechas (fig. 8), sino que él mismo 
porta este tipo de armamento que, al parecer, para los autores indígenas del 
manuscrito no tenía ninguna connotación negativa.

* * *

Los testimonios nahuas nos dejan una imagen bastante compleja de su ma-
nera de ver y valorar a otros grupos étnicos, que en absoluto es una visión 
simplista, homogénea o inmutable. En un esfuerzo por acercarme a estas 
conceptualizaciones y estereotipos étnicos, que circulaban en el mundo nahua 

Figura 7. Mapa de San Miguel y San Felipe (© Reproducción Real Academia de la Historia, Madrid, 
fragmentos)

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   192 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 193

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

colonial, me parece bastante fructífero combinar varios géneros de las fuentes 
escritas en náhuatl –las consideradas “primarias” y de valor literario, docu-
mentos legales producidos por los mismos indígenas y obras utilizadas con 
fines de la cristianización– con el material pictórico. Basándonos en los testi-
monios registrados en el idioma verbal en varios casos no es obvia la diferen-
ciación entre lo “extranjero” y lo “bárbaro”. La valoración de otros grupos no 
era inequívoca: los términos que asociamos con la barbarie a veces sólo indi-
caban un estatus extranjero o formas de hablar que no siempre implicaban 
un sentido despectivo. En algunos casos, no obstante, se pueden buscar unas 
claves adicionales en las fuentes iconográficas, permitiendo profundizar en 
varias conceptualizaciones indígenas. 

Como hemos visto, el análisis de diferentes usos de etnónimos y refe-
rencias a las maneras de hablar de otros grupos revela que para los nahuas la 
capacidad de comunicarse constituía uno de los criterios principales de la bar-
barie y, al mismo tiempo, de los límites de la “humanidad” proyectada desde 

Figura 8. Don Pedro Martín de Toro y sus aliados chichimecas (Archivo General de la Nación, 
México, Tierras 1783, exp. 1, fol. 28r, fragmento)

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   193 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

194

una perspectiva fuertemente etnocentrista. Los rasgos “bárbaros” e “inhumanos” 
servían asimismo para construir modelos negativos y positivos de los miem-
bros de su propia sociedad. Queda claro que en su gran parte los estereotipos 
étnicos, reflejados en la terminología e imágenes registradas ya en la época 
colonial, se originaron en los tiempos prehispánicos, aunque fueron sometidos 
a varias modificaciones y ajustes en respuesta a las ideas europeas y a los 
fenómenos contemporáneos. A la vez, dentro de este proceso puede verse 
cómo el vocabulario “étnico” fue ampliado, tanto tras la adopción de los 
préstamos como recurriendo a los recursos del propio náhuatl, para designar 
y describir a los nuevos “otros”. 

abreviaturas

cf 	 Códice florentino, véase: Sahagún, Bernardino de, 1950-1982.
nt 	 Nahuatl theater

bibliografía

Alvarado Tezozómoc, Hernando, Crónica mexicana, Madrid, Editorial Dastin, 
2001.

Asselbergs, Florine, Conquered Conquistadors. The Lienzo de Quauhquechollan: 
A Nahua vision of the conquest of Guatemala, Leiden, Leiden University, 
Research School of Asian, African and Amerindian Studies, 2004.

Batalla Rosado, Juan José, “La sección de los Indios Yopes de la segunda 
parte del Códice Tudela del Museo de América. Una revisión sobre su 
interpretación”, Anales del Museo de América, 3, 1995, p. 59-80.

Baus Czitrom, Carolyn, “Los cazcanes en el Lienzo de Tlaxcala”, en S. Rueda 
Smithers, C. Vega Soza y R. Martínez Baracs (eds.), Códices y documentos 
sobre México. Segundo simposio, México, Instituto Nacional de Antropología 
e Historia/Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1997 v. ii, p. 425-435.

Bautista, fray Juan, A Jesu Christo s. n. ofrece este sermonario en lengua mexica-
na, México, López Davalos, 1606.

Berdan, Frances, “Concepts of Ethnicity and Class in Aztec-Period Mexico”, 
en F. Berdan et al. (ed.), Ethnic Identity in Nahua Mesoamerica: The View from 
Archaeology, Art History, Ethnohistory, and Contemporary Ethnography, Salt 
Lake City, University of Utah Press, 2008, p. 105-132.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   194 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 195

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

Berdan, Frances et al, Ethnic Identity in Nahua Mesoamerica: The View from Ar-
chaeology, Art History, Ethnohistory, and Contemporary Ethnography, Salt Lake 
City, University of Utah Press, 2008.

Boone, Elisabeth H., “Migration Histories as Ritual Performance”, en David 
Carrasco (ed.), To Change Place: Aztec Ceremonial Landscapes, Niwot Uni-
versity Press of Colorado, 1991, p. 121-51.

, “Bringing Polity to Place: Aztec and Mixtec Foundation Rituals”, en 
C. Vega Soza (ed.), Codices y documentos sobre México. Tercer simposio inter-
nacional, México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2000, 
p. 547-573.

Carochi, Horacio S. J., Grammar of the Mexican Language with an Explanation 
of its Adverbs (1645), traducción, edición y comentario de J. Lockhart, 
Stanford, Stanford University Press, 2001.

Chimalpáhin, Domingo Francisco de San Antón Muñón Quauhtlehuanitzin, 
Annals of his time, edición de James Lockhart, Susan Schroeder y Doris 
Namala, Stanford, Stanford University Press, 2006. 

Christensen, Alexander F., “History, Myth, and Migration in Mesoamerica”, 
paper presented at the annual meetings of the American Society for Eth-
nohistory, Portland, or, November 7, 1996, en http://web.ku.edu/~hoopes/
aztlan/History.htm

Dibble, Charles E. “Estudio del códice”, en Códice Xólotl, edición de Ch. E. 
Dibble,. México, Universidad Nacional Autónoma de México, 1951,  
p. 17-123.

, “Los Chichimecas de Xólotl”, Revista Mexicana de Estudios Antropo-
lógicos, 14 (1), 1954, p. 285-288.

Diccionario de la lengua castellana en que se explica el verdadero sentido de las voces, 
su naturaleza y calidad, con las phrases y modos de hablar, los proverbios o re-
franes y otras cosas convenientes al uso de la lengua…, Madrid, Francisco del 
Hierro, v. 1, 1726.

Durán, fray Diego, Historia de las Indias de la Nueva España e islas de la tierra 
firme, México, Editorial Porrúa, 1984.

García Quintana, Josefina y Carlos Martínez Marín, El lienzo de Tlaxcala, 
introducción y estudios, México, edición privada, Cartón y Papel de México, 
1983.

Harris, Max, Aztecs, Moors, and Christians. Festivals of Reconquest in Mexico and 
Spain, Austin, University of Texas Press, 2000.

Kirchoff, Paul, “Civilizing the Chichimecs: A Chapter in the Culture History 
of ancient Mexico”, Latin American Studies, 5, 1948, p. 80-85.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   195 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

196

Klaus, Susanne, “ ‘...the Philistines, the Chichimecs, those who do not believe ...’  
Language Use in Colonial Nahuatl Sermons by Bernardino de Sahagún and 
Juan Bautista”, en S. Dedenbach-Salazar y L. Crickmay (eds.), La lengua 
de la cristianización en Latinoamérica: Catequización e instrucción  en lenguas 
amerindias / The Language of Christianisation in Latin America: Catechisation 
and Instruction in Amerindian Languages., Markt Schwaben, Saurwein, 
p. 205-222.

Leibsohn, Dana, “Primers of Memory: Cartographic-Histories and Nahua 
Identity”, en E. Boone y W. Mignolo (eds.), Writing Without Words. Alter-
native Literacies in Mesoamerica and the Andes, Durham, Duke University 
Press, 1994.

León-Portilla, Miguel, “El proceso de aculturación de los chichimecas de 
Xólotl, Estudios de Cultura Náhuatl, 7, 1967, p. 59-86.

, “Quetzalcóatl-Cortés en la conquista de México”, Historia Mexica-
na, 24 (1), 1974, p. 13-35.

, “La embajada de los japoneses en México, 1614. El testimonio en 
náhuatl del cronista Chimalpáhin”, Estudios de Asia y Africa, 16 (2), 
1981, p. 215-241. 

, Los franciscanos vistos por el hombre náhuatl. Testimonios indígenas del 
siglo xvi. México, Universidad Nacional Autónoma de México, 1985.

Lesbre, Patrick, ”Primeros memoriales de Tepepulco: Parágrafo 14 (ff.60-61)”, 
en J. Pariagua Pérez y M. I. Viforcos Marinas (eds.), Fray Bernardino de 
Sahagún y su tiempo (Congreso Internacional), León, Universidad de León, 
2000 p. 491-509.

Lockhart, James, The Nahuas After the Conquest. A Social and Cultural History 
of the Indians of Central Mexico, Sixteenth Through Eighteenth Centuries, Stan-
ford, Stanford University Press, 1992.

Martínez Marín, Carlos, “La cultura de los mexicas durante la migración. 
Nuevas ideas”, en De Teotihuacan a los aztecas. Antología de fuentes e inter-
pretaciones históricas, México, Instituto de Investigaciones Históricas, Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, 1971.

Mijangos, fray Juan de, Sermonario, México, Juan de Alcazar, 1624.
Mikulska-Dąbrowska, Katarzyna, ”Más allá de la nobleza: el discurso nahuat-

latolli y sus usuarios”, en P. Lesbre y K. Mikulska-Dąbrowska (eds.), Iden-
tidad en palabras. Nobleza indígena novohispana colonial (en prensa).

Motolinía, fray Toribio de Benavente, Historia de los indios de la Nueva España, 
México, Editorial Porrúa, 1973.

Molina, fray Alonso de, Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana 
y castellana, México, Editorial Porrúa, 2001.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   196 12/10/12   11:20 a.m.



los estereotipos étnicos en el mundo nahua 197

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

Confesionario mayor en la lengua mexicana y castellana (1569), México, Univer-
sidad Nacional Autonóma de México,1984.

Nahua Confraternities in Early Colonial Mexico: The 1552 Nahuatl Ordinances of 
Fray Alonso de Molina, ofm, edición y traducción de B. D. Sell, Berkeley, 
Academy of America Franciscan History, 2002.

Nahuatl Theater: Our Lady of Guadalupe, edición y traducción de B.D. Sell, L. 
M. Burkhart, S. Poole, Norman, University of Oklahoma Press, 2006.

Navarrete, Federico, La migración de los mexicas, México, Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes, 1998.

, “La migración mexica: ¿invención o historia?”, en Códices y documen-
tos sobre México. Tercer simposio internacional, C. V. Soza ed., México, Ins-
tituto Nacional de Antropología e Historia, 2000 (Serie Historia),  
p. 231-256.

Olivier, Guilhem, ”Sacred Bundles, Arrow, and New Fire. Foundation and 
Power in the Mapa de Cuauhtinchan No. 2”, en Davíd Carrasco y Scott 
Sessions (eds.), Cave, City, and Eagle’s Nest. An Interpretative Journey through 
the Mapa de Cuauhtinchan No. 2, Albuquerque, University of New Mexico 
Press, 2007 p. 281-313.

, Las tres muertes simbólicas del nuevo rey mexica: reflexiones en torno a los 
ritos de la entronización en el México central prehispánico, en G. Olivier 
(ed.), Símbolos de poder en Mesoamérica, p. 263-291, México, Universidad 
Nacional Autonóma de México, 2008.

Oudijk, Michel R., “La toma de posesión: un tema mesoamericano de la legi-
timación del poder”, Relaciones, Zamora, El Colegio de Michoacán, 23 
(91), p. 97-131.

Román Gutiérrez, José Francisco, “La transformación del concepto ‘chichi-
meca’ durante el siglo xvi”, en María Justina Sarabia Viejo (ed.), Europa e 
Iberoamérica. Cinco siglos de intercambios, Actas, Sevilla, Asociación de His-
toriadores Latinoamericanistas Europeos/Consejería de Cultura y Medio 
Ambiente (Junta de Andalucía) v. iii, p. 39-54.

, Sociedad y evangelización en Nueva Galicia durante el siglo xvi, México 
y Zacatecas, El Colegio de Jalisco/Instituto Nacional de Antropología e 
Historia/ Universidad Autónoma de Zacatecas, 1993.

Sahagún, Bernardino de, Florentine Codex. General History of the Things of New 
Spain. 12 v., edición y traducción de A. Anderson y Ch. Dibble, Santa Fe, 
The School of American Research/University of Utah, 1950-1982.

Schroeder, Susan, Chimalpahin and the Kingdoms of Chalco, Tucson, Universi-
ty of Arizona Press, 1991.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   197 12/10/12   11:20 a.m.



justyna olko

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 165-198

198

Sell, Barry, ”Goliath Was a Very Big Chichimec: Church Texts in Colonial 
Nahuatl”, UCLA Historical Journal, 11, 1991, p. 131-144. 

Smith, Michael E., ”La fundación de los capitales de las ciudades-estado az-
tecas: la recreación ideológico de Tollan”, en: María J. Iglesias Ponce de 
León, R. Valencia Rivera y A. Ciudad Ruiz (eds.), Nuevas ciudades, nuevas 
patrias: fundación y relocalización de ciudades en Mesoamérica y el Meditteráneo 
antiguo, p. 257-290, Madrid, Sociedad Española de Estudios Mayas, 2006.

Spitler, Susan, “The Mapa Tlotzin. Preconquest history in Colonial Texcoco”, 
Journal de la Société des Américanistes, 84 (2), 1998, p. 71-8.

, “El equilibrio entre la veracidad histórica y el propósito en los códi-
ces de Texcoco”, en C. V. Soza (ed.), Codices y Documentos sobre México, 
Tercer Simposio Internacional, México, Instituto Nacional de Antropología 
e Historia, 2000, p. 617-631.

The Art of Nahuatl Speech. The Bancroft Dialogues, edición y traducción de F. 
Karttunen y J. Lockhart Los Angeles, Latin American Center Publications, 
University of California, 1987 (ucla Latin American Studies, 65, Nahuatl 
Series, 2).

Townsend, Camilla, Here in This Year: Seventeenth-Century Nahuatl Annals of 
the Tlaxcala-Puebla Valley, Stanford, Stanford University Press, 2010.

Wright Carr, David, Conquistadores otomíes en la guerra chichimeca: dos docu-
mentos en el Archivo General de la Nación, Querétaro, Gobierno del Estado 
de Querétaro, Secretaría de Cultura y Bienestar Social, 1988.

, “Manuscritos otomíes del Virreinato”, en S. Rueda Smithers, C. Vega 
Soza y R. Martínez Baracs (eds.), Códices y Documentos sobre México. Se-
gundo Simposio, México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1993, v. ii, p. 437-462.

Zantwijk, Rudolph A. M. Van, “Chichimekische und Colhua-azteische Grün-
dungslegenden: Verschiedene Entstehungsgeschichten zweier mesoame-
rikanischer Bevölkerungsgruppen”, Indiana, Berlin, 12, 1992, p. 97-120.

, “Tlen quihtoznequi ‘chichimecatl’. Ipampa nocnihuan in Malacach
tepecah inhuan in Tlacotencah”, Estudios de Cultura Náhuatl, 25, 1995, p. 
131-148.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   198 12/10/12   11:20 a.m.


