
paleografía y traducción  
del códice f lorentino

Como lo hemos venido haciendo en números anteriores, presentamos a con-
tinuación un avance más del proyecto Paleografía Traducción del Códice 
Florentino. En este caso se trata del trabajo realizado por la maestra María 
José García Quintana, excelente traductora y experimentada estudiosa de 
dicho códice. Además de presentarnos su trabajo de paleografía y traducción 
del capítulo 11 del libro primero de la magna obra de Sahagún, García Quin-
tana nos ofrece un breve texto sobre su experiencia en este proyecto, así como 
algunas observaciones sobre el culto a la diosa Chalchiuhtli Icue.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   303 12/10/12   11:20 a.m.



estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 304-312

Paleografía y traducción del décimo primer 
capítulo que trata de la diosa Chalchiuhtli Icue, 
donde se mencionan también otras diosas

maría josé garcía quintana

Permítaseme iniciar la presentación de parte de los avances en la paleografía 
y traducción del libro primero del Códice florentino con algo que me aconteció 
hace unos años, dos quizá, y que viene al caso recordar. En aquellas fechas, 
siendo investigadora en el Instituto de Investigaciones Históricas, me encon-
traba trabajando, entre algunas otras tareas, en la paleografía y la traducción 
del trabajo que aquí presento. Esto, en razón de ser yo miembro del Semina-
rio en el que se estaba –y se está aún– traduciendo la totalidad del códice 
mencionado. El hecho es que una mañana tocó a la puerta de mi cubículo una 
alumna que cursaba el tercer semestre de la carrera de Historia en la Facultad 
de Filosofía y Letras. La razón de su visita: quería saber si acaso yo podría 
prestarle ayuda para un trabajo escolar que estaba realizando sobre el libro 
primero de la Historia general de las cosas de nueva España, de fray Bernardino 
de Sahagún, para la asignatura de la carrera llamada “Comentario de Textos”. 
No era gratuito que acudiera a mí; esta alumna ya había recorrido un poco de 
camino en su investigación: lectura de la Historia general de las cosas de la Nue-
va España y, a medias, algunos capítulos correspondientes al libro primero en 
la traducción que del Códice florentino habían realizado, al inglés, Charles E. 
Dibble y Arthur J. O. Anderson. Para no entrar en detalles engorrosos de 
porqué había acabado por acudir a la versión inglesa, en resumen me dijo que 
al estar consultando en la Biblioteca del Instituto la traducción de estos dos 
autores norteamericanos, se enteró fortuitamente de que en el Instituto esta-

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   304 12/10/12   11:20 a.m.



décimo primer capítulo que trata de chalchiuhtli icue 305

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 304-312

ba funcionando un Seminario en el que varios investigadores estaban llevan-
do a cabo la paleografía y la traducción al castellano de la totalidad del 
mencionado códice y de que yo tenía a mi cargo, dentro de ese grupo cole-
giado, precisamente el libro primero que era el que a ella le interesaba. La poca 
ayuda que estaba a mi alcance darle consistió en facilitarle una copia de lo 
que hasta ese momento tenía yo trabajado, pero con la advertencia de que, 
por lo menos la traducción, lo era en primera instancia y parcial, le faltaban 
algunas precisiones, corregir errores, compensar faltantes, resolver algunas 
dudas, etcétera. No supe ya si le fue útil mi contribución, pero lo que más me 
llamó la atención cuando platicó conmigo es que me expresara su extrañeza 
por el hecho de que una obra tan importante no estuviera hasta entonces 
traducida al castellano y sí al inglés, ya que ella imaginaba, e imaginaba bien, 
que en México y en el Instituto de Investigaciones Históricas en particular, 
había buenos maestros-investigadores conocedores del náhuatl. ¿Por qué, 
hasta ahora, me dijo, estaba traduciéndose el Códice florentino al español? ¿No 
era, incluso, un tanto vergonzoso no haberlo intentado muchísimo antes, se 
atrevió a preguntar? Sin entrar en explicaciones, le contesté que, en efecto, 
yo misma desde hacía años me había hecho la misma pregunta y había tam-
bién tratado de entusiasmar a algunos de los investigadores para avocarnos a 
esa tarea, en mi opinión, ineludible. No obtuve respuesta en ese entonces, 
mas, por fortuna, añadí, ya se está en eso: dos investigadores de reconocido 
prestigio, Pilar Máynez y José Rubén Romero Galván, bajo la dirección del 
doctor Miguel León-Portilla, concitaron a varios investigadores a conformar 
un grupo que llevara a cabo la tarea de traducir el Códice florentino al castellano 
y ellos mismos están ahora coordinando el seminario que lleva el nombre 
“Paleografía y Traducción del Códice Florentino”. Quise recordar este encuentro 
maestra-alumna con la esperanza y el deseo de que aquella, quizá hipotética 
alumna, así como muchos otros, estén en adelante enterados de esta empresa 
y de los logros alcanzados hasta hora, pues indudablemente beneficiará a 
especialistas, estudiantes y todo el público interesado en las manifestaciones 
histórico-culturales de nuestros ancestros nahuas. 

En el Seminario colaboran investigadores de diferentes instituciones (de 
la unam principalmente, pero no sólo) y de varias especialidades: historiado-
res, lingüistas, nahuatlatos, antropólogos. Los avances son significativos y de 
ellos estamos dando a conocer primicias en Estudios de Cultura Náhuatl. 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   305 12/10/12   11:20 a.m.



maría josé garcía quintana

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 304-312

306

En lo que a mí concierne, como encargada de la paleografía y traducción 
del libro primero del códice, no voy a presentar aquí, como se esperaría, los 
cinco primeros capítulos –que son muy cortos–, es decir, no comenzaré por 
el principio; la razón es que en un artículo anterior, “Los mismos dioses, pero 
algo diferentes”, ya había yo adelantado algunas observaciones en relación a 
los capítulos 1 a 8 y, aunque insuficientes aún, no es cosa de repetir aquí algo 
que ya se ha dicho y publicado, pero que, por supuesto, se verá enriquecido 
en la introducción que acompañará a la publicación definitiva.

Antes de continuar quiero exponer –solamente para los neófitos– una 
visión somera de la factura del Códice florentino para situar en contexto el libro 
primero.

Están ya suficientemente dichos y publicitados –de manera que sólo les 
daré un toque memorioso– los propósitos que en lo particular animaron a fray 
Bernardino de Sahagún para la elaboración de su obra. Como se trataba de lo-
grar, de acuerdo al espíritu que animaba a la orden franciscana, una auténtica 
conversión de los indígenas al cristianismo, firme y duradera, y de proporcionar 
a los evangelizadores y confesores los instrumentos idóneos para llevar a cabo 
su labor, Sahagún consideró que era indispensable y urgente conocer a los pre-
suntos conversos: conocer su religión para poder desterrar con eficacia la idola-
tría en la que estaban sumidos; sus costumbres y forma de pensar, para facilitar 
el acercamiento a aquellos seres tan diferentes; su lenguaje, para que no por 
desconocimiento los predicadores y confesores cayeran en el error de predicar 
sin hacerse entender, provocando confusiones u omisiones en ideas y prácticas 
idolátricas al momento de la confesión. Por añadidura, era del interés de este 
fraile franciscano que se conociera la bondad de las instituciones indígenas, 
descontando lo idolátrico, pues permeaba en la sociedad novohispana, inclu-
yendo algunos miembros de las órdenes religiosas, el prejuicio de que se estaba 
tratando con gente bárbara y de poca o nula cultura, con ese prejuicio el adoc-
trinamiento sufriría menoscabo.

Se conocen igualmente las complejidades del proceso en el que por casi 
veinte años estuvo Sahagún inmerso trabajando no solamente en la elabora-
ción –en muchas etapas– del proyecto que alcanzó su plena realización en el 
Códice florentino, sino también en otros textos doctrinarios o de carácter lin-
güístico, todo esto sin dejar, más que en contadas ocasiones, de cumplir con 
sus obligaciones evangelizadoras amén de asistir a los enfermos en las epide-

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   306 12/10/12   11:20 a.m.



décimo primer capítulo que trata de chalchiuhtli icue 307

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 304-312

mias y de cumplir con cargos que se le adjudicaron algunas veces dentro de 
la Orden.

Bien, en relación a la magna obra de recopilación que llevó a cabo Saha-
gún, como egresado notable de la Universidad de Salamanca, él estaba al 
tanto de las concepciones europeas del mundo y de la historia del humanidad. 
Varios autores en sus obras, enciclopedias, historias, incluían jerárquicamen-
te a todos los seres del mundo en este orden: primero lo relativo a la divini-
dad, luego lo que se refería a lo humano y finalmente lo concerniente al reino 
de la naturaleza. Es la razón por la cual Sahagún, en vías de enfrentarse a la 
antigua cultura, elaboró primeramente una minuta, un cuestionario inspirado 
en aquellas concepciones europeas, con el cual intentaba acercarse a “los que 
sabían”, a personas ancianas que guardaban en su memoria acontecimientos, 
creencias, costumbres y conocimientos sobre la naturaleza, aspectos todos de 
su cultura, viva aún a pesar de la conquista española.

Así, pues, Sahagún comenzó por inquirir desde su primera etapa de tra-
bajo en el pueblo de Tepepulco, acerca de los dioses, sus fiestas, ofrendas, 
sacerdotes y atavíos. Obtuvo en este asunto una información muy parca, 
quizá porque los informantes tenían escrúpulos de hablar ante un sacerdote 
cristiano acerca de las cosas más sagradas y valiosas para ellos.

De cualquier forma, ese material acerca de lo divino dio lugar más tarde 
a un cuestionario más amplio y preciso, con lo cual se pudo acrecentar la in-
formación en las sucesivas etapas de investigación y reacomodo. El material 
relativo a los dioses obtenido en Tepepulco, enriquecido más tarde en Tlate-
lolco, conservó, naturalmente, el privilegiado primer lugar en el Códice floren-
tino. Este libro resultó, de todas formas, un texto muy heterogéneo, muy 
breve en relación a la importancia del tema tratado y muy disímil en cuanto 
a la información que consigna respecto a los diferentes dioses.

Consta este libro primero de 22 capítulos dedicados a los dioses, a sus 
poderes, sus fiestas y sus atavíos en sendas columnas dedicadas, la de la de-
recha, al texto náhuatl; la de la izquierda, a la versión parafrástica de Sahagún 
al español, esta última la que constituye la materia de la Historia general de las 
cosas de Nueva España. Los folios en los que se albergan estos 22 capítulos van 
del 1 recto al 23 verso, con algunas viñetas e ilustraciones, en su mayoría co-
locadas en las columnas de la izquierda. En seguida, formando parte de un 
Apendiz (del folio 24v –que en realidad aparece como 36v con letra distinta– al 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   307 12/10/12   11:20 a.m.



maría josé garcía quintana

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 304-312

308

29v) se consigna una confutación a la idolatría, en la que Sahagún se apoya 
en textos bíblicos. En esta parte van, en la columna derecha, el texto en latín; 
en izquierda, la confutación de Sahagún. A continuación, entre los folios 29v 
(tercer párrafo) y 40v, en dos columnas, español y náhuatl, Sahagún va seña-
lando las diversas razones por las cuales el culto y adoración de cada uno de 
los dioses mencionados en la primera parte son nefastas, inspiradas por el 
demonio y causas seguras de condenación eterna, si no se renuncia a ello. 
Finalmente, en dos folios, el 41 y el 41v, nos encontramos con una invitación 
del fraile ¡a denunciar a los reacios a aceptar las enseñanzas de la fe cristiana 
y a abandonar la idolatría!, para terminar con una exclamación lacrimosa en 
la que suplica a Dios “que mucho encierres a Satanás para que nunca más obre 
de esta manera; y también mucho te encarezco que te dignes dar tu gracia a 
los hombres de aquí, la gran luz que ciertamente no ha estado, pues el pecado, 
la oscuridad son los que, con mucho, han sobresalido”.

Entrando ya en materia, es decir, en lo relativo al capítulo once dedicado 
a la diosa Chalchiuhtli Icue que presento como avance de la paleografía y 
traducción al castellano del libro primero del Códice florentino, adelanto que el 
texto dedicado a dicha deidad femenina resulta demasiado parco consideran-
do la importancia que tenía ésta en una sociedad preeminentemente agrícola; 
ella era temida y amada porque como diosa del agua podía provocar desas-
tres, inundaciones, naufragios, pero también propiciar la germinación de las 
semillas, el crecimiento de las plantas que proveían el sustento de la gente. Se 
la asociaba a los tlaloque, dioses de las lluvias, ayudantes de Tláloc. Pero no es 
de extrañar la escasez de datos sobre Chalchiuhtli Icue, cuando a Tláloc, uno 
de los dioses principales del panteón náhuatl le dedica Sahagún una mucha 
menor información en este libro primero. No hay que olvidar, aparte, el papel 
significativo que esta diosa, Chalchiutli Icue tenía cuando venía al mundo un 
nuevo ser. La partera encargada de recibirlo, dirigiéndose a los cuatro rumbos 
del universo-mundo, suplicaba con una sentida invocación a la diosa del agua 
que lavara al niño de todas las suciedades que podrían haberlo contaminado 
en su tránsito desde el cielo a la tierra.

Al inicio del capítulo decimoprimero de este libro se hace una descripción 
del agua como ente físico: las turbulencias que podían provocar desastres, 
hundimientos, ahogamientos y la imagen tranquila que proporcionaba cuando 
se apaciguaba, “está viéndose como un espejo”, decían.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   308 12/10/12   11:20 a.m.



décimo primer capítulo que trata de chalchiuhtli icue 309

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 304-312

Luego se relata la fiesta, con sus ofrendas y cantos, y el sacrificio de una 
mujer que la representaba y que hacían los hombres que se ganaban la vida 
de diferentes maneras con el agua.

Termina el capítulo con la enumeración y descripción de los atavíos en 
la que no queda claro si se refiere a los atavíos de la imagen de la diosa (hecha 
de piedra o de otro material) a la mujer que la representaba y que había de 
morir sacrificada.

Cosa curiosa: cuando el texto se refiere a la fiesta que hacían en honor de 
esta deidad, dice que también era a honra de los tlaloque, como se ve en Et-
zalcualiztli, pero en esta celebración no aparece por ningún lado Chalchiuh
tli Icue, ni los tlaloque; en cambio, en la pequeña relación de las fiestas, 
encontramos que en el primer mes del año llamado Atlcahualo, “celebraban 
una fiesta a honra (según algunos) de los dioses tlaloques; según otros, de su 
hermana la diosa del agua, Clachiuhtli Icue, y según otros más a honra del 
gran sacerdote o dios de los vientos Quetzalcóatl”; pero ya en la descripción 
extensa de Atlcahualo solamente se habla de los tlaloque y de los sacrificios 
de niños que en esa ocasión se efectuaban.

Por otra parte, se refiere, al final de este capítulo, a las diosas Chicomecóatl 
y Huixtocíhuatl, pero no abunda en ellas más que decir que las tenían en con-
sideración junto a Chalchiutli Icue porque las tres procuraban el sustento del 
macehual. A la primera dedica un escueto párrafo en el capítulo VII de este Libro 
y con más abundancia se refiere a ella en el libro II; a Huixtocíhuatl, lo mismo.

Por último, hay que notar que Chalchiuhtli Icue vuelve a ser mencionada 
por Sahagún en el “Apendiz” de este libro primero sin añadir nada importan-
te respecto a la diosa y solamente para decir: “Muchas cosas hacían para 
honrarla, completamente en vano, sólo cosa de locura.”

No obstante, la encontramos mencionada en otros libros del Códice flo-
rentino: en el iv, en el vi y en el xi, por ejemplo.

paleografía del texto

Inic matlactli oce capitulo: itechpa tlatoa in cihuateotl, in itoca chalchiuhtli 
icue: yehuatl in atl.

Teotl ipan machoya: iuhquin cihuatl quixiptlatiaya, iuh mitoaya, quilmach 
inhuan pohui, in hueltiuh in tlaloque: inic mahuiztililoya, inic imacaxoya, inic 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   309 12/10/12   11:20 a.m.



maría josé garcía quintana

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 304-312

310

mauhcaittoya, inic tlamauhtiaya, teatoctiaya, teatlanmictiaya, [fol. 5v] tepo-
lactiaya, tepan pozonia, moteponazoa, maxiciotia, tepan motehuilacachoa, 
inic tecentlanihuica: in acalli quicuepa, quixtlapachcuepa, quehuatiquetza, ca 
acomayahui, ca tema. Auh in quenma teapachoa, teapotzahuia, mocueyotia, 
titicuica, xaxamacatimani, cocomocatimani, atlacamani: in icuac oceuh, in ye 
cehui, ahuic iayauh: quitoa mahuiltia, xixiquipilihui, cocomotzahui, atentli 
itech onmotlatlatzoa, onmochcachacuania, mapopozoquillotia. Auh in icuac 
atle ehecatl, tlamattimani, atezcattitimani, petlantimani, cuecueyocatimani. 
Auh in icuac ilhuiquixtiloya, zan no icuac in etzalcualiztli: in oncan ilhui-
quixtililoya tlaloque, colotli in quichichihuaya ixiptla: quicuetiaya, quihui-
piltiaya, quicozcatiaya, cozcapetlatl, itech pilcatiuh coztic teocuitlacomalli: 
Ihuan quitlamaniliaya, quinanamiqui in itlenamacacauh, iyauhtli, ixpan qui-
tepehuilia, cayochicahuaz [fol. 6] ilhuitinemi, quicuicatia in calpoleque, icui-
cacahuan. Auh in huel ixiptla, icuac miquia: tlacotli cihuatl in quicoaya, 
yehuan quinextiaya, in anamacaque: in atl, ic motlayecoltia, in acaltica atla-
cui, in acaleque, in apantlaca: ihuan acalquetzque tianquizco, in quitechieltia 
atl. No iuh quichichihuaya, no iuh quitlamamacaya, no iuh quicencahuaya: 
iuh tlantihuia; in miquia, itocayocan tlalocan: in oncan inteopan, tlaloque, 
queltetequia. In icuac i, no cenca quimahuiztiliaya, in Motecuzoma: ixpan 
tlenamacoya in ixiptla, quitlacotonilia, iuh quitoaya: quiyauhtlatlani in tlacatl, 
quitlamacehuia in imacehual: ihuan oncan mocnelilmati, inic quimahuiztilia-
ya atl; quilnamiquia, ca ic tinemi, ca tonenca; ihuan ic mochihua, in ixquich 
tetech monequi. No iuh quimahuiztiliaya, in ixiptla tonacayotl, in itoca Chi-
come Coatl: ihua[n] in i xiptla iztatl, itoca Huixtocihuatl: ic quilnamiquia; in 
ye tlamanix [fol. 6v] ti: ca huel i nenca mochihua in macehualli, ic huellama-
ti, ic huel nemi. Auh >ihuin, in mochichihuaya: moxahuaya, texotica, mote-
nuiltec, motexotenuiltec, mixcozalhui, chalchiuhcozque, xiuhnacoche, 
texoamacale, quetzalmiyahuayo, atlacuilolhuipile, atlacuilolhuihuipile, atla-
cuilolcueie, atlacuezonanchimale, ayochicahuace, cacalaca; pozulcaque.

Del Apendiz

F. Oc no ce cihuateotl, oquimoteotiaque in amocolhuan, in itoca Chalchiutli 
Icue: quitoaya, inhuam pohui, in hueltiuh in tlaloque: quilmach teatoctiaya, 
teatlanmictiaya, tepolactiaya: ic cenca tlamauhtiaya imacaxoya. Quilhui-

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   310 12/10/12   11:20 a.m.



décimo primer capítulo que trata de chalchiuhtli icue 311

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 304-312

quixtiliaya in anamacaque, ihuan atlaca: ihua[n] ixpan tlamanaya, ihuan 
tlamictiaya: miectlamantli inic quimahuiztiliaya, in zan nen, in zan in 
netlapololtilizpa[n].

traducción del texto

Décimo primer capítulo que habla acerca de la diosa de nombre Chalchiuhtli 
Icue, [Tiene su falda de chalchihuites], ella es el agua.

De esta diosa era sabido que la representaban como mujer; así, se decía 
que dizque era tenida como hermana mayor de los tlaloque.1

Por lo que se la honraba, por lo que era respetada, por lo que era temida, 
era porque arrojaba a la gente al agua, la mataba, la sumergía en el agua (fol. 
5v). Sobre la gente hace espuma, se hincha; hace torbellinos, se da de vueltas 
sobre la gente para traerla a lo más hondo. Voltea las barcas, las voltea boca-
bajo, las empina y lanza hacia arriba, las inunda. 

Y a veces [cuando] cubre de agua a la gente, la hunde; se hacen olas que 
producen mucho ruido, están rompiendo, están estallando, están agitadas. 
Cuando se ha apaciguado, cuando ya de un lado a otro se calma su niebla, 
dicen que se regocija, hace olas que se dispersan en la ribera a la cual golpea; 
allí el agua moja mucho, se hace espuma. Y cuando no hay nada de viento, 
está calmada, está viéndose como un espejo, está plana, permanece brillante.

Y cuando era llegada su fiesta, cuando también se hacía la fiesta de los 
tlaloque, en etzalcualiztli,2 aderezaban un armazón para su imagen; le ponían 
falda, le ponían huipil, le ponían collar, un collar trenzado como estera en el 
que iban a colgar un comal3 amarillo de oro.

Y también le hacían ofrendas; se encargaban de ello sus sacerdotes; fren-
te a ella esparcían yauhtli;4 con la tabla de sonajas iban bailándole, [fol.6] le 
hacían cantos los cantores5 del calpulli. 

1	Nombre genérico de los dioses de la lluvia.
2	 Era cuando se hacía la comida de maíz y frijol llamada etzalli.
3	Un disco. 
4	Yauhtli, yerba olorosa que se usaba como incienso.
5	 Literalmente los dueños de cantos.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   311 12/10/12   11:20 a.m.



maría josé garcía quintana

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 304-312

312

Y justo cuando su imagen iba a morir, adquirían una mujer de baja con-
dición6 y la daban a conocer los que hacían trueques con el agua, los que se 
ganaban la vida con el agua, los canoeros que sacan el agua en canoas, los 
hombres de las acequias y los que ponen las canoas en el tianguis, que aguar-
dan a la gente con agua. 

De la misma manera, también ataviaban [a la mujer imagen de la diosa], 
le hacían ofrendas, la adornaban y así iba a terminar: moría en el lugar de 
nombre Tlalocan; allí, en el templo de los tlaloque, le cortaban el pecho. 

Y cuando Motecuhzoma la honraba, entonces ofrendaba fuego ante su 
imagen; cortaba [cuellos de codornices]. Decían así mismo que la persona que 
solicitaba lluvia, se hacía merecedora de su recompensa, y allí agradecía para 
honrar al agua a la que tenían en mucho, porque por eso vivimos, es nuestro 
sustento, [por ella] se hace todo lo que necesita la gente.

También le hacían honras a la que era imagen de nuestro sustento, la de 
nombre Chicomecóatl y a la imagen de la sal, la de nombre Huixtocíhuatl; 
tenían consideración a las tres porque procuraban el sustento [fol.6 v] del 
macehual para que esté satisfecho, para que viva bien.

Y de esta manera se ataviaba, se adornaba: con color azul se pintaba los 
labios por todas partes, se los pintaba con tierra de color azul, se amarillea el 
rostro, tiene collar de chalchihuites, tiene orejeras de turquesa, tocado de 
color azul lleno de plumas; tiene huipil con diseños acuáticos, huipiles con 
diseños de agua; falda con diseños acuáticos, escudo con [adorno] de 
atlacuezona;7 tiene sonajas que hacen ruido, sandalias blandas.

traducción párrafo del apendix

F. Otra diosa adoraban vuestros abuelos, la de nombre Chalchiuhtli Icue; se 
decía que era como hermana mayor de los tlaloque. Dizque arrojaba a la gente 
al agua, la mataba, la sumergía en el agua; eso hacía que fuera respetada y 
temida; Y cuando era llegada su fiesta los tratantes del agua, los hombres del 
agua también hacían ofrendas ante ella, sacrificaban. Muchas otras cosas 
hacían para honrarla, completamente en vano, sólo cosa de locura.

6	 La traducción de tlacotli cihuatl, como “mujer esclava” es una traducción inapropiada pues-
to que entre los nahuas no había esclavitud en el sentido occidental de este concepto.

7	 Planta acuática símbolo de los dioses del agua. 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   312 12/10/12   11:20 a.m.


