PATRICK JOHANSSON K.

RESUMEN

PALABRAS CLAVE

ABSTRACT

KEYWORDS

La muerte en la cosmovisiéon nahuatl
prehispanica. Consideraciones heuristicas
y epistemologicas

Doctor en letras por la Universidad de Paris, Sorbona.
Profesor en la Facultad de Filosofia y Letras de la uNam
e investigador del Instituto de Investigaciones Histori-
cas de la misma universidad. Autor de diversas obras,
entre ellas La palabra, la imagen y el manuscrito. Lecturas
indigenas de un texto pictorico en el siglo XvI.

Numerosas son las fuentes escritas que documentan el
tema de la muerte en la cultura nahuatl prehispanica.
Sin embargo, la intencién catequistica que motivo la
recopilacion de la informacion y la transcripcion de los
textos de tradicién oral o pictografica sesgaron el senti-
do que podria haber tenido la muerte en la cosmovi-
sion mexica. Con base en documentos en nadhuatl, y
mediante nexos conceptuales que nos parecen mas
adecuados, proponemos una aproximacion distinta a
la cosmovisién nahuatl prehispanica de la muerte y
mas especificamente a su cosmogonia.

etnocentrismo, empatia, nahuas, cosmovision,
cosmogonia, existencia, muerte, vida.

Wiritten sources about death in prehispanic nahuatl
culture are numerous. However, the catechistic
intention that motivated the collecting of information,
the transcription of the oral or pictographic tradition
somehow detracted the idea of what death could
have meant for the Mexica. Basing our analysis on
documents in nahuatl, and from what we believe to
be a more suitable conceptual perspective, we propose
a different approach to the prehispanic nahuatl
cosmovision of death, and more specifically to its
cosmogony:.

ethnocentrism, empathy, Nahuas, cosmovision,
cosmogony, existence, death, life.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 47

15/12/11

10:35



La muerte en la cosmovision
nahuatl prehispanica

Consideraciones heuristicas y epistemoldgicas

PATRICK JOHANSSON K.

La muerte, en su contexto cultural prehispanico, ha sido objeto de muchos
estudios que consideraron varios de sus aspectos desde distintos puntos de
vista. Cuantiosa es la informacion reunida con base en fuentes recopiladas en
el siglo xvi y cotejada con los datos que proporcionan la arqueologia, la ar-
quitectura, la antropologia fisica, la etnologia, la psicologia, la historia del arte,
la tanatologia, etcétera, segtin los criterios y las modalidades heuristicas que le
son propios. Dichos estudios contribuyeron sin duda a perfilar una cosmovision
de la muerte tal y como la podrian haber concebido los indigenas en tiempos
anteriores a la conquista.

El término “cosmovision” y la nocién de “concebir” nos llevan a considerar,
mas alla de los hechos histéricos objetivamente establecidos, el proceso cog-
nitivo que permitié a los distintos sujetos conocedores: conceptuar la muerte
(los indigenas); conocer la idea, sintomatica, que los catecimenos indigenas se
hacian de la muerte, para propiciar una evangelizacion mas efectiva (los frailes);
discernir los mas objetivamente posible el concepto indigena de muerte (el
investigador contemporaneo). El Gltimo punto pasa inevitablemente por el se-

gundo para alcanzar el primero, es decir, por el prisma refractante que consti-

estudios de cultura nahuatl 43, enero-junio de 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 48 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 49

tuyé la recopilacion de la informacién por los espafioles en el siglo xvi desde
el punto de vista adoptado, necesariamente etnocéntrico.

Asimismo, las caracteristicas especificas del conocimiento, tal y como se
manifestaba en cada época, han incidido sobre la vision de la muerte o la vision
de la vision de la muerte.

La muerte no puede ser desvinculada del sistema cognitivo que la procesa,
por lo que su justa apreciacion, en un contexto cultural determinado, pasa
inevitablemente por consideraciones epistemoldgicas que atafien a la indole
del saber imperante en dicho contexto.

A esta perspectiva sincronica sera preciso anadir planteamientos diacréni-
cos. En efecto, me parece que dos etapas cruciales en la evolucion del saber
humano incidieron sobre su conceptuacion de la muerte. La primera es la ad-
quisicion de la funcion simbdlica por el hominido. La segunda, la ruptura cog-
nitiva significativa que representé el paso del mythos al logos, en un marco
cosmoldgico. Con base en estas consideraciones, propondremos algunos nexos
conceptuales que podrian permitir una vision empadtica de la muerte nahuatl

prehispanica.

MUERTE Y COGNICION

La muerte no era mas que un mecanismo biologico, inmanente al sujeto hasta
que surgi6é una mente que la pensara. Con la conciencia todavia difusa, y por
lo mismo omnipresente, de su finitud, el ser ya humano sale de su estado na-
tural y entra en la tragica dimension de lo cultural. En el proceso, los instru-
mentos mas primitivos de su adaptacién bioldgica se vuelven pulsiones
crepusculares que vienen a anidar en los limbos de la psique, remanencia animal
que fundamenta, sin embargo, su comportamiento cultural.

Como lo veremos adelante, es la aparicion de la funcion simbdlica’ la que
determiné la dualidad fundamental de la condicién humana en ser que es, y a
la vez se ve en el acto de ser. El ser humano, como los demas seres vivos, muere,

puesto que la muerte es parte de su programa genético, pero a diferencia de los

'Funcién simbdlica: capacidad cognitiva exclusivamente humana que permite represen-
tar hechos y acontecimientos mediante simbolos.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 49 15/12/11 10:35



50 PATRICK JOHANSSON K.

animales o de las plantas, el hombre puede objetivar la muerte en términos
cognitivos y considerarla simbdlicamente.?

Los primeros balbuceos de la funcién simbélica fueron probablemente
signos de indole sonora, ritmica, gestual o dancistica antes que se configurara
paulatinamente el lenguaje como tal. Es decir que la expresién humana se
arraigé en la motricidad del cuerpo y que las palabras, cuando aparecieron,
tuvieron que integrarse a una totalidad expresiva dinamica que movilizaba los
cinco sentidos, si bien lo sonoro y lo visual eran los medios mas importantes
de expresion.

Alo largo de la prehistoria, y luego de la historia, las distintas manifesta-
ciones culturales fueron “secretadas” por las colectividades humanas para res-
ponder a una demanda orgdnica de adaptacién a los determinismos
prevalecientes en cada etapa de la evolucion humana. Los “textos” se transfor-
maron a lo largo de la historia, proliferaron, y su funcién especifica se modificd
también progresivamente de acuerdo con las necesidades socio-existenciales
de cada momento y cada lugar.

Consideraremos primero la gestacién paulatina del saber propiamente
humano a partir de esquemas cognitivos genéticamente heredados, con el fin
de entender la funcién de la expresion indigena prehispanica en sus distintos
aspectos y lograr una apreciacion justa de la muerte tal y como se expresa en

el acervo cultural aqui aducido.

Origenes remotos de la cognicion humana: una propuesta

La historia del conocimiento se arraiga en un pasado paleo-antropoldgico, en la
“pre-historia”, ya que si bien no contamos con datos e informacion que puedan
documentar con precisién este remoto pasado del hombre, la evolucion del ser
hasta el estado de homo sapiens, los hechos y acontecimientos que se produjeron
durante la prehistoria, fueron determinantes para la formacion del hombre y

para la configuracion de las culturas.

”u

*Recordemos la etimologia de considerar “cum-sidero
cién detenida y una subsecuente “visién” de la muerte.

veo con” que indica una observa-

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 50 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 51

El “saber” genéticamente heredado de las plantas
y de los animales

El ser humano, tal y como se conoce hoy en dia, es el resultado de una lenta
evolucion con modificaciones genéticas que representaron una adaptacion a
un medio geografico también cambiante. Sin ir muy lejos en un pasado inme-
morial, se considera hoy como un hecho que el hombre fue un animal del
orden de los primates que se regia, como todos los animales, mediante un
conocimiento genéticamente heredado: el instinto.® Segun el bidlogo y psicé-
logo Jean Piaget, el instinto, asi como el programa genético de las plantas,
constituye de alguna manera un conocimiento aun cuando éste es innato: no es
el resultado de un aprendizaje. Dice Piaget al respecto: “la cognicion es la re-
gulacion de los intercambios funcionales con el mundo exterior”.* Segun esta
definicion, el movimiento del girasol, el repliegue de los pétalos de la flor en
lanoche, la habilidad para cazar de los animales, o su capacidad para construir
un refugio, son respuestas cognitivo-adaptativas a la demanda “bio-l6gica” del
medio ambiente.

En este contexto meramente bioldgico prevalecia la légica de la vida® en
su aspecto fisico y psiquico; los seres sabian, pero no sabian que sabian. Sus
facultades eran sélo adaptativas y no les permitian trascender su estado. No se

distinguian del mundo al que pertenecian. Eran el mundo.
La gestacion de la idea de muerte

Como todos los animales, el ser que se iba a volver humano estuvo un dia en
estado de total inmanenciacon el mundo.’ Era parte de un todo y se “con-fundia”
con el todo sin tener una conciencia clara de su existencia. Sin embargo, des-
pués de miles de afos de evolucidn, las facultades cognitivas del hominido se

desarrollaron de tal manera que éste salio de su estado animal “irracional”,

3 Algunos cientificos consideran que el instinto animal no constituye un conocimiento
sino un comportamiento.

“Piaget, p. 20.

SEtimologicamente “bio-logia” es la légica de la vida.

SInmanencia del latin in manere “permanecer dentro”. Expresa el hecho de una inmersion
total en una dimension determinada.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 51 15/12/11 10:35



52 PATRICK JOHANSSON K.

trascendid su situacion “bio-légica”, tomé paulatinamente conciencia de su
presencia en el mundo mediante una habilidad biolégicamente adquirida: la
funcion simbolica.

Con la integracién paulatina de la funcién simbélica en su programa ge-
nético, el ser que se regia esencialmente mediante el iustinto, empieza a objetivar
en términos cognitivos el mundo que lo rodea y a objetivarse a si mismo ge-
nerando una dualidad existencial que se volvera el rasgo distintivo del hombre
entre los animales y, mas generalmente, entre los seres vivientes. Poco a poco
el ser que era, en términos meramente biologicos, adquiere la facultad de verse
en el acto de ser. Es mundo por la materialidad fisica de su cuerpo y de su psique,
y a la vez trasciende esta materialidad mediante una conciencia o un intelecto
simbolicamente configurados. Como en un espejo, gracias a su facultad sim-
bolica, el hombre se ve a si mismo, se conoce a si mismo, descubre los deter-
minismos especificos de su condicion bioldgica y las caracteristicas ontologicas
de su condicion humana.

Los mitos cosmogénicos de todas las culturas del mundo conservan en
sus textos rasgos inconfundibles de esta etapa crucial del desarrollo humano.
Como lo veremos mas adelante, la religién cristiana expres6 este hecho me-
diante la gesta biblica de Adan y Eva. En el ambito nahuatl, el mito conocido
como “La huida de Quetzalcdatl”, es una prueba manifiesta de la toma de con-

ciencia, por el ser humano, de su existencia finita.
El hombre toma conciencia de su finitud

La adquisicién de la funcién simbélica fue el resultado de una evolucion muy
lenta, y la luz de la conciencia humana se hizo poco a poco, generando en cada
etapa una adaptacion especifica del ser a los determinismos del momento. Es
dificil imaginarse los mecanismos adaptativos progresivos correspondientes a
los cambios evolutivos del ser en su proceso de humanizacién. Es probable,
sin embargo, conforme a las leyes de la evolucion, que ademas de mutaciones
fisiologicas parcialmente identificadas, surgieron nuevas funciones organicas si
bien de indole simbdlica.

Uno de los conocimientos determinantes que el reflejo objetivante del
saber ya humano permitié fue probablemente el conocimiento de la finitud

de la existencia. A medida que se “esclarecia” cognitivamente este hecho, es

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 52 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 53

probable que se realizara una adaptacion correspondiente del ser a cada situacion.
Es probable también que la instrumentacion de esta adaptacion fuera sentitivo-
cognitiva, vinculando entrafiablemente el cuerpo y el intelecto incipiente.

En el caso preciso de la muerte, como de los multiples problemas que se
presentaron al hombre, mitos, ritos y cantos fueron “secretados” organicamen-
te por el cuerpo colectivo para responder de manera funcionalmente difusa a
cuestionamientos todavia crepusculares, que no llegaban al umbral de la con-
ciencia.

Como lo senala Piaget, el conocimiento y sus productos culturales deriva-
dos se arraigan profundamente en estratos bioldgicos. El caso de la muerte es

sin duda el de mas trascendencia en la existencia humana.”
La objetivacion cognitiva de la muerte: un “pro-blema”

Funcionalmente integrada al programa genético de los seres, la muerte biolo-
gicamente vivida, no constituia un problema antes de que se percibiera simbo-
licamente. Parte constitutiva de un mecanismo biolégico, inmanente al ser, la
muerte o existia antes de que hubiera una mente que la pensara. Es cuando
la mente humana la objetiva, es decir etimologicamente, la “lanza delante”®
que la muerte se vuelve un problema, palabra cuya etimologia significa también,
curiosamente, “colocado delante (de si)”.’

La muerte “sale” de la inmanencia biolégica del ser para existir en términos
cognitivos. Es interesante subrayar que “existir” es, en términos etimologicos,
“salir de” (ex stare). La muerte que el hombre tiene por dentro, en su programa
genético, sale a la luz de la conciencia y suscita una respuesta orgdnica, aun
cuando sea de indole que calificamos hoy como “cultural”.

La “secrecion” de mitos, ritos, cantos y, mas generalmente, las primeras,
manifestaciones expresivas del género humano, ya fueran gestuales, dancisticas,
musicales, pictograficas o verbales, tenderan a resolver culturalmente este “pro-
blema” generado por la aparicion de la funcién simbdlica.

7 Cf. Piaget, p. 20 ss.
8 Ob-jectum “lanzada delante (de si)”.
? Pro-blalonai “colocar delante de si”.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 53 15/12/11 10:35



54 PATRICK JOHANSSON K.

La cognicion humana “mito-Iégicamente” configurada

A medida que se iba desarrollando la facultad cognitiva especificamente huma-
nay su lenguaje, la relacion del hombre con el mundo, su cosmovision, se iba
estructurando en una “mito-logia” profundamente arraigada en la dimensién
somatica del ser, en la que el sujeto conocedor comulga practicamente con el
objeto por conocer mediante esquemas de accion narrativa que evitan la me-
diacion reflexiva. Esta cognicion se manifiesta en el mito. Antes de que hubie-
se un Logos existia un Mythos, y los primeros balbuceos cognitivos del hombre
relacionados con la muerte fueron de indole mitoldgica; nada tenian que ver
con la mayéutica reflexiva caracteristica del pensamiento occidental.

Si bien el mito, como cualquier cognicién trascendental, manifiesta una
salida de la totalidad inmanente del mundo, mantiene sin embargo una cierta
forma de umbilicalismo sensible con la dimension esencial. En el mito no exis-
te la fragmentacion conceptual operativa de la reflexién, sino que todos los
datos se ven integrados a una totalidad que los procesa en términos diegéticos.
El inconsciente colectivo teje progresivamente una envoltura mitico-actancial,
una especie de amnios verbal que protege al hombre de los estragos psiquicos
que podrian haber causado el hecho de haber “nacido al mundo”, es decir, de
estar consciente de su existir y de saber que va a morir.

Este amnios verbal, secretado casi organicamente por el inconsciente co-
lectivo, tiende a restablecer el equilibrio “bio-16gico” alterado por la irrupcién
de la conciencia humana en un mundo de la inmanencia regido por una cog-
nicién genéticamente heredada (el instinto), que no implicaba todavia una
ruptura con el mundo.

Profundamente arraigado en la dimension sensible del ser, el mito prolife-
ra en una verdadera arborescencia actancial. Desde los esquemas primitivos
(subir/bajar, avanzar/recular) hasta los programas narrativos mas complejos,
una misma savia cognitiva nutre la enramada mitica. La estructura diegética
de todo cuanto el hombre siente o percibe permite la fusion de una pléyade de
datos en una fragua textual que forja una cognicion sensible. La caracteristica
esencial de dicha cognicién es la totalidad, la cual se opone notablemente a la
fragmentacion cognitiva mayéutica. En la cognicion indigena cada dato o acon-
tecimiento se ve integrado a esta totalidad que lo procesa hasta asimilarlo a la

trama existente.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 54 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 55

En el mito, el desorden pulsional, endogeno, se organiza en relato y per-
mite la estructuracion cognitiva de estas respuestas todavia muy somaticas que
son las pulsiones. La observacién de los fenémenos naturales también se in-
terioriza y se integra a la dinamica relacional del mito. Por fin los acontecimien-
tos pretéritos pierden su caracter objetivo para colarse en los moldes
pre-establecidos de la subjetividad mitica. Se despojan de sus contingencias,
se subliman, para que lo que fue corresponda a lo que debe haber sido. La
dimension atemporal gramaticalmente infinitiva del ser es la que determina
la percepcion del pasado indigena y el Gnico lugar donde se puede realizar esta
transmutacion de lo “real” en verdad eterna, o mas bien atemporal, es el texto
mitico. Es cuando los hechos y acontecimientos se traman en mito que se crean
los nexos indigenas de sentido. Antes son elementos relativamente “incoheren-
tes”. Solo la trama actancial de un relato puede organizar “mito-logicamente”
los hechos en cognicion.

El planteamiento tedrico que proponemos aqui, en torno al origen y la
gestacion de la idea de muerte, de su manifestacién expresiva y mas general-
mente del aparato cultural humano, podria ilustrarse con muchos relatos miti-
cos. Aduciremos tan sélo dos de ellos, productos respectivamente de las

religiones cristiana e indigena prehispanica.
Adan y Eva: la expulsion del paraiso

Adan y Eva, el primer hombre y la primera mujer vivian felices en el paraiso
hasta que fueron inducidos por una serpiente a comer el fruto del arbol del
conocimiento. Antes no morian, no tanto porque no hubiera muerte sino que
ignoraban lo que era la muerte. Asimismo el acto sexual, que como cualquier
animal realizaban naturalmente, no era objeto de miedo o de vergiienza ya que
no tenian una conciencia simbdlicamente configurada de lo que ocurria o de
lo que hacian. A partir del momento en que cortan el fruto del arbol del cono-
cimiento, saben lo que pasa y lo que hacen, nace la muerte humana, es decir
la muerte culturalmente anticipada, generadora de angustia a la vez que el acto
sexual se vuelve “pecado”.

Sin embargo, ni la muerte, ni el acto sexual son un pecado en si sino el
hecho de saber, de tomar una distancia cognitiva moral con lo que se esta ha-

ciendo. Como Adan y Eva, los seres en via de humanizacion se encuentran en

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 55 15/12/11 10:35



56 PATRICK JOHANSSON K.

lo que fue percibido mitolégicamente y alegéricamente como un paraiso. La
perfecta inmanencia del hombre en el mundo, el hecho de que el ser pre-
humano no trascendiera su estado animal y que por consecuencia no supiera
que iba a morir constituia una especie de paraiso. El ser coincidia con el mun-
do, era el mundo.

Con la aparicién de la funcion simbdlica y de la cognicion propiamente
humana, el hombre sale de este estado, es “expulsado” de lo que se considerd
mitoldgicamente como un paraiso, para asumir los tragicos determinismos de

su existencia.
Tezcatlipoca a Quetzalcoatl: Ximiximati, “conocete a ti mismo”

La aparicion de la funcién simbdlica y la revelacion subsecuente de la mortali-
dad del ser se expresan también de manera simbdlica en un relato mitico co-
nocido como “La huida de Quetzalcéatl”.!” En dicho mito, el rey-dios de Tula,
Quetzalcoatl, enfermo y viejo recibe la visita de seres nocturnos, entre los
cuales se encuentra Tezcatlipoca, que vienen a “mostrarle su cuerpo” (el de
Quetzalcdatl) y obligarlo a dejar Tula para irse a un lugar mitico: Tlillan Tlapallan.
Tezcatlipoca le da un espejo para que se mire en él. La imagen de su rostro
reflejada por el espejo es la de un hombre muerto.! Surge entonces la necesidad
imperiosa de ir a un lugar situado en el inframundo: el lugar de lo negro y lo
rojo, Tlillan, Tlapallan, para que se regenere su ser en el fuego. Al darle el
espejo para que se mire, Tezcatlipoca le dice a Quetzalcoatl: Ximiximati “cono-
cete a ti mismo”, es decir, acata tu condicion de ser mortal.

En este contexto nadhuatl precolombino, la imagen de Quetzalcdatl, ya
muerto, representa la objetivacion cognitiva de la muerte. El rey-dios de Tula,
encarnaciéon de la humanidad, quien ignoraba hasta este momento que existie-
ra la muerte toma conocimiento de su destino inexorable.

Los antiguos nahuas cuando cantaban y bailaban este mito en sus fiestas
“co-nacian”* festivamente a su estado mortal.

0 Cf. Codice florentino, libro 111, capitulos 4, 12, 13, 14 y Anales de Cuauhtitlan, folios 5-7.

"L Cf. Johansson, Ritos mortuorios nahuas precolombinos, p. 94-95.

12 Aprovechamos el efecto retérico que generan los parénimos “conocer” y “co-nacer”
(nacer con) para expresar el verdadero “nacimiento” que constituye el conocimiento profundo,
sensible, de un hecho.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 56 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 57

Del Mythos al Logos

La adquisicién de la funcién simbdlica por el homo sapiens, mediante la cual sale
de su ataraxia biologica para existir plenamente, en el sentido que le atribuimos
al término, tiene como consecuencia la problematica objetivacién del mundo.
Como lo acabamos de ver, la mitologia resolvié de manera esencialmente in-
fraliminal interrogantes ontoldgicas difusas que no permitian una respuesta
reflexiva. Podriamos decir que la respuesta no se distinguia de la pregunta y
que por tanto el saber “mito-l6gico” se mantenia, mas alla de la ruptura cogni-
tiva con el mundo, en una relacién de relativa inmanencia con éste.

Con el tiempo, la respuesta ontologica a interrogantes cosmoldgicas debe
haber parecido insuficiente, por lo que ocurrié otra ruptura, mayeéutica, con una
forma de cognicion que parecia irracional.

Se suele situar la aparicion del Logos en ambitos geograficos mediterraneos.
Sin embargo, es probable que esta tendencia fuera universal. La diferencia resi-
de probablemente en el hecho de que la civilizacién occidental se articul6 en-
teramente sobre el eje reflexivo-mayéutico, con caracter analitico, mientras que
las civilizaciones amerindias mantenian un justo equilibrio entre los polos cog-
nitivos que son el sentir y el comprender.

Cognicion indigena y muerte

A diferencia del conocimiento de corte occidental heredado de la mayéutica
helénica, el saber indigena prehispanico, necesariamente objetivante como cual-
quier cognicién humana, buscaba sin embargo una aprehension sensible del
objeto por conocer. Buscaba “comulgar” afectivamente con dicho objeto para
lograr su aprehension plena.

Hemos considerado la dimension mitoldgica de la cognicion, examinaremos

ahora, brevemente, la vertiente l6gico-reflexiva del pensamiento indigena.
Inmanencia y cognicion

Asi como lo revela el analisis de las fuentes, el indigena se situaba en una rela-

cién de inmanencia con su entorno natural, y los mecanismos de su cognicién

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 57 15/12/11 10:35



58 PATRICK JOHANSSON K.

eran afines a sus planteamientos ontolégicos. El mundo no habia sido creado
ex nihilo por un ser exterior a su creacion sino que se habia expandido i illo
tempore. Las divinidades, aun cuando tenian nombres propios e imagenes an-
tropomorfas o zoomorfas que los identificaban, eran entes naturales. Tlaloc y
los Tlaloques eran ante todo la lluvia; Ehécatl era el viento; Chalchiuhtlicue
daba un cuerpo antropomorfo a las aguas vivas de los rios; la tierra se manifes-
taba de manera diversa segtn los contextos, etcétera. Asimismo, la muerte era
naturalmente proteica ya que sus manifestaciones eran multiples.

En el ambito cognitivo, mas que acentuar la distancia trascendental entre el
sujeto conocedor y el objeto por conocer, el saber indigena tendia a reducirla y
colmar el abismo que la conciencia del hombre habia instaurado entre €l y el
mundo. A la nitidez de una abstraccién conceptual, la cual hubiera generado,
eventualmente, una certidumbre dogmatica, los antiguos nahuas preferfan una
difusién simbélico-sensible del saber en una expresion cultural que producia un
sentido dificilmente comprensible si bien aprehensible a otros niveles cognitivos.

Sianalizamos, por ejemplo, los textos referentes a las exequias en tiempos
prehispanicos, es evidente que los indigenas realizaban lo que hoy llamarfamos,
en términos tanatolégicos, un “trabajo de duelo”, el cual conducia, en Gltima
instancia, a una verdadera catarsis, una limpia ritual de las escorias fisicas y
emocionales que la muerte trae consigo. El concepto helénico (y luego psico-
analitico) de “catarsis” no existia en el pensamiento indigena, pero si el hecho,

un hecho profundamente sentido, intensamente vivido.
Tlamati: saber y sentir

Los textos indigenas, ya sean verbales o pictdricos, muestran una estructuracion
del sentido donde lo sensible y lo formal ocupan un lugar preponderante. Se
trata no sélo de comunicar algunos contenidos o de compartir ideas abstractas,
sino de “con-mover”, en el sentido etimoldgico de la palabra, al receptor de un
mensaje para lograr una adhesion participativa a lo que se transmite. En este
contexto, la esfera especifica de recepcion y procesamiento del dato no sera
Unicamente el intelecto sino la totalidad del ser sensible.

En el mundo ndhuatl precolombino, un mensaje no se consideraba como
comprendido hasta que fuera sentido. El hecho de que en ndhuatl un mismo sig-

nificante mati cubra campos semanticos para nosotros tan distintos como “saber”

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 58 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 59

y “sentir” es una prueba fehaciente de ello. Ahora bien, cuando el saber es un
sentir, la objetividad de lo sabido y lo conocido disminuye considerablemente
hasta desaparecer en la intransitividad de un verbo sin complemento. En lo que
concierne a la muerte, una de las tendencias cognitivas consistira en una asimila-
cién mitica, ritual o poética, segtin los contextos, de su ominosa objetividad.

La abstracciéon

Todo parece indicar que el pensamiento indigena no favorecia mucho la “ab(s)-
traccién” eidética, y la subsecuente elucubracion conceptual como eje de su
conocimiento. Como ya lo vimos, el hecho de que la sensacion tuviera que estar
presente, de alguna manera, en la configuracion cognitiva que el indigena tenia
de algo, hacia que la idea “hiciera cuerpo” con lo que intentaba representar. Si
bien el vocablo nahuatl miguizili que refiere la muerte es relativamente abstrac-
to, el uso discursivo de la palabra en los textos indigenas tiende generalmente

a dar a la idea un cuerpo verbal o pictérico.
Tlalnamiqui: recuerdo luego pienso

Si bien evolucion¢ a lo largo de la historia, adaptandose a los determinismos
de cada época, la cognicién indigena no tuvo el caracter especulativo que tiene
la cognicion occidental. Por muy sabios que fueran los tlamatinime, nunca pu-
sieron en tela de juicio lo que “habian dicho los abuelos”, ni siquiera lo comen-
taban como lo hicieran los escolasticos medievales europeos con los textos de
Aristoteles.

En este contexto “pensar” era ante todo traer a la memoria lo que habian
dejado dicho los abuelos, es decir, recordar.

El verbo nahuatl tlalnamiqui “pensar” asi como el sustantivo que le corres-
ponde tlalnamiquiliztli “pensamiento” expresan claramente el estrecho vinculo
eidético que existe entre el hecho de pensar y el recuerdo. En efecto, tlalnamiqui
es, literalmente, “recordar algo” (tla-ilnamiqui).

Ilnamigqui parece constituir una variante de elnamiqui, expresion que se com-
pone del sustantivo elli “higado” y del verbo (1la-)namiqui “encontrar”. Recordar
serfa entonces literalmente “encontrar (su) higado”, o (su) pecho, ya que elli

refiere también mas generalmente el pecho. Esta expresion podria parecer algo

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 59 15/12/11 10:35



60 PATRICK JOHANSSON K.

insdlita para la cultura occidental en que el recuerdo esta vinculado etimolo-
gicamente con el corazén." Sin embargo, no debemos de olvidar que el higado,
al constituir el sitio organico de muchas manifestaciones afectivas, esta entra-
nablemente implicado en los procesos cognitivo-sensibles.

La primera manifestacion del pensamiento, segtn el mito conocido como
“La huida de Quetzalcéatl a Tlillan, Tlapallan”,'* es de hecho el recuerdo de que
el ser tiene que morir, que la existencia tiene como contraparte la muerte.

Este mismo mito establece también, como lo hemos visto, el caracter
especular (mas no especulativo) del recuerdo, ya que la primera manifestacion
de la cognicién humana, la finitud inexorable de la existencia encarnada por
Quetzalcoat, se refleja en el espejo de obsidiana en el cual se mira. Ximiximati
“condcete a ti mismo”, le dice el espejo, alias Tezcatlipoca, es decir, piensa, o
recuerda, que eres mortal.”®
Pese a sus resonancias “délficas” es probable que el texto no haya sido

interpolado y que esta expresion sea genuinamente indigena.
Nemilia, “pensar”: proceder al acto de existir

El caracter polisintético de la lengua nahuatl, la cual incorpora los distintos
lexemas y morfemas en verdaderos “racimos” verbales, permite observar la cons-
truccién del sentido desde sus etapas primitivas, antes del discurso, en la gra-
matica misma de dicha lengua.

Todo parece indicar, por ejemplo, que una de las palabras que expresa el
acto de pensar: nemilia, se compone del radical nemi provisto del morfema apli-
cativo —fia. Ahora bien, nemi es “existir”, por lo que el compuesto verbal que re-
fiere el hecho de pensar significaria originalmente “proceder al acto de existir”.

Cabe recordar aqui que la lengua nahuatl establece una clara distincién

entre el verbo yoli, “vivir”,'e que tiene un caracter esencial, y nemi, que corresponde

3La etimologia latina de “recuerdo” establece una filiacién inconfundible con el corazén
(cor, cordis).

¥ Codice florentino, libro 11, capitulo 4.

19 Cf. Johansson, “La mort de Quetzalcdatl: un modele exemplaire pour les obseques des
seigneurs mexicains”, en Caravelle nim. 78, p. 5-36.

“No existe el modo infinitivo en la lengua ndhuatl pero para mayor claridad traducimos
los verbos en tercera persona por el infinitivo.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 60 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 61

mas precisamente al andar humano en la dimension existencial. De hecho, tan-
to nemi como nehnemi, es decir, nemi con duplicacion de su radical, significan
“andar”. Yoli remite a la vida en el sentido mas amplio del término, el cual inclu-
ye la existencia y la muerte. La existencia, nemilizili, es tan sélo el andar (nehnemi)
del ser humano desde su nacimiento hasta la muerte, la parte diurna de su ciclo;
la otra, su muerte, es decir, el recorrido que realiza el difunto en el inframundo
desde su muerte hasta su despertar en otra existencia.'” Para expresarlo de ma-
nera metaférica podriamos decir que la existencia (nemilizili) y la muerte (miguiztl)
son respectivamente la sistole y la diastole del latido de la vida (yolizth).

La relacion estrecha entre el acto de pensar y el de existir evoca, curiosa-
mente, el postulado cartesiano “pienso luego existo”, el cual constituye, segin
el filésofo francés del siglo xviI, una prueba ontolégica de la existencia. El
sentido implicito de la palabra nahuatl que vincula etimoldgicamente la exis-
tencia y el pensamiento nada tiene que ver con la prueba logica de la existen-
cia del ser pensante que buscaba Descartes, ya que el pensamiento indigena
no necesitaba “pruebas” de la tangibilidad ontolégica de su ser. Sin embargo,
expresa claramente que la existencia esta estrechamente vinculada con el pen-
samiento. La luz de la inteligencia acompana el andar existencial, exactamen-
te como el sol brilla durante su recorrido del este al oeste antes de desaparecer

en el inframundo.
Nenoyolnonotza, “dialogar con el corazén”: la reflexion

Lo que se considera como la facultad cognitiva esencial del hombre fue proba-
blemente la Gltima en aparecer en el curso de la evolucién. En efecto, la “secre-
cién” organica de mitos, ritos y cantos como una respuesta a las primeras y
muy difusas interrogantes del hombre ya dotado con la herramienta simbdlica,
cubrian perfectamente la demanda cognitiva de las colectividades humanas en
estas etapas de la evolucion. Vino después, posiblemente, una hipertrofia de
las facultades intelectuales en relacion con la sensibilidad, lo que provocé qui-
zas un juego en los mecanismos cognitivo-adaptativos que representan el mito,
el rito y el canto, por lo que se formularon preguntas de indole “re-flexiva” a

las que no respondian dichos géneros expresivos.
Y Cf. Johansson, Ritos mortuorios nahuas precolombinos, p. 66 ss.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 61 15/12/11 10:35



62 PATRICK JOHANSSON K.

Este repliegue sobre si mismo'® en torno a los problemas existenciales que
se percibian entonces tiene un tenor cognitivo muy distinto del que proporcio-
naban mitos, ritos y cantos. Mientras que en los mitos una respuesta cogniti-
vamente difusa responde a una pregunta todavia vaga, “crepuscular”, en la
reflexion, tanto el cuestionamiento como la respuesta son relativamente claros.

Sin embargo, por muy légico y racional que fuera el cuestionamiento
reflexivo, el pensamiento indigena lo concebia como un didlogo entre el inte-
lecto y la sensibilidad, entre la mente y el corazén. Reflexionar era dialogar con
su corazon, neyolnonotza, es decir, en este contexto, fundir la argumentacion
intelectualmente configurada en el crisol de la sensibilidad. Las interrogantes
desgarradoras en torno a la muerte, en los cantares, son un ejemplo de estos
dialogos.

Yuh quimati noyollo, “asilo sabe (siente) mi corazén”: la creencia

Tanto la competencia lingiiistica como el uso discursivo de las palabras que
aluden el raciocinio indican que los antiguos nahuas consideraban el corazén
como un lugar privilegiado de la reflexién. Las expresiones “conversar con su
corazén” (ne)yolnonorza, “llegarle (respecto de algo) al corazén” (yolmaxiltia), o
mas sencillamente “hacer uso del corazén” (yolloa), sugieren que el corazon,

mas que la mente, fungia como un “procesador” o un espejo de las ideas.
Omeyolloa, “se parte en (o se hace) dos el corazén”: la duda

El profundo arraigo del conocimiento en la dimension sensible del indigena
excluye la duda como un método para alcanzar la verdad. La verdad es algo
sutil, difuso, que atafe a la totalidad del ser y no sufre una fragmentacién. En
este contexto, la duda, piedra angular del pensamiento occidental, es percibida
como una ruptura, una disyuncién, un extravio, y en tltima instancia, una
pérdida de la verdad.

La connotacién de la palabra nahuatl que refiere este concepto ome yolloa,
literalmente “hacerse dos el corazén” o “(dividirse en) dos el corazén”, revela la

diferencia que puede haber entre la conviccién plena que nace de una intuicién
8Etimoldgicamente “reflexion” implica una flexion o repliegue sobre si mismo.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 62 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 63

cognitivo-afectiva Unica sin otra opcién que se le oponga, y la division con el
desdoblamiento del corazén que genera la incertidumbre, el malestar, una
ruptura entre el mundo y el conocimiento que el hombre tiene de él. La duda
que encontramos en los cantares, en cuanto a un eventual regreso a existir en

la tierra, tiene un caracter poético-afectivo-emocional mas que especulativo.

¢Canin mach nemi noyollo?, “;dénde acaso anda mi corazén?”:
la especulacion filosofica

Asi como lo vimos para la duda, la especulacién no era considerada como una
reflexion fecunda sino como la pérdida de un rumbo existencial. El diccionario
espanol-nahuatl de Molina aduce distintas palabras para esta nocién como:
nitlanemilia “yo pienso”, nitlatemoa “yo busco”, ninoyolnonotza “yo dialogo con mi
corazén”, pero es probable que dichas palabras fueran inducidas a partir de
conceptos europeos en el momento de la recopilacion de informaciones y
textos, concernientes al pensamiento indigena. Existe una entrada correspon-
diente a la nocién de “filosofia” que traduce etimolégicamente el término en
espanol: tlamatiliztlazotlaliztli, es decir, “amor a la sabiduria”.

La expresion que traduce mejor el sentir de los antiguos nahuas respecto
ala especulacion filosofica es, sin embargo, la pregunta scanin mach nemi noyollo,
“sdénde acaso anda mi corazéné” Esta frase revela de manera clara la pérdida
de rumbo existencial que representa el hecho de pensar en términos especula-
tivos. Los mecanismos cognitivos que son los mitos, los ritos, los cantos, los
discursos de diversa indole y, mas generalmente, la tradicion oral, permitian un
perfecto equilibrio cognitivo entre el individuo (o la colectividad) y el mundo
exterior, por lo que un cuestionamiento especulativo se percibia como una
alteracion del orden de las cosas.

Modalidades cognitivas europeas y muerte

En términos muy generales, en el siglo xv1, el mundo europeo se ha despren-
dido sustancialmente de la gravedad cognitiva que representaba el mito. Desde
la antigiiedad el Jogos vino a desplazar al mythos en la “regulacion de los inter-

cambios con el mundo exterior” que constituye la cogniciéon. El raciocinio de

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 63 15/12/11 10:35



64 PATRICK JOHANSSON K.

los sofistas griegos y la mayéutica socratica dieron origen a un conocimiento
occidental reflexivo y por lo tanto meta-cognitivo.

En efecto, sila cognicién es una facultad especifica de la que dispone el ser
pensante para adaptarse a su entorno biolégico y cultural, la reflexion analitica
sobre los mecanismos mismos de esta cognicion se vuelve una meta-cognicion
abstracta no directamente vinculada con el mundo exterior. El conocimiento
de un objeto o de un hecho no genera en este caso una incorporacién inmedia-
ta de lo adquirido a esquemas de accidn.

A diferencia de la cognicién mitico-ritual, muchas veces infraliminal,
directamente enchufada sobre el mundo que genera esquemas de accion y
subsecuentes comportamientos afines, el logos y la reflexién que lo manifiesta
abstraen parte de los esquemas de accion narrativa y crean asimismo un espa-

cio analitico donde se procesan las ideas.
Cristianismo y cognicion

El desarrollo del conocimiento europeo y el estado en el que se encuentra a
mediados del siglo xvi no pueden desvincularse de la religién que lo propicié
de una cierta manera: el cristianismo. La trascendencia de Dios padre, el Verbo
encarnado y, mas generalmente, la victoria de la luz sobre las tinieblas que
represento la gesta de Cristo, definieron, desde sus inicios, el caracter “racional”
de la religion cristiana. Poseedor de /a verdad, y del Unico dios verdadero, el
cristianismo no toleraba, como lo hacian otras religiones, la existencia de otros
cultos. Al fraguarse en el crisol helénico donde predominaba el logos, la ecclesia
apostdlica habia tomado una cierta distancia perspectiva en relacién con los
intricados textos miticos donde se tramaba su religion para establecer dogmas
de fe reflexivamente extrapolados de dichos textos.

Es también una justificacion racional del cristianismo la que busca San
Agustin, cuando sugiere reflexionar sobre los datos que proporciona la expe-
riencia antes de emitir opiniones. Meditando sobre los aspectos del propio
pensamiento, encuentra unos mil doscientos afios antes que Descartes la evi-
dencia del cogito: “Me puedo equivocar en muchas cosas, pero si me equivoco
es que existo”: si fallor sum (Ciudad de Dios, x1, 26). Al plantear el problema de
las relaciones que se deben de establecer entre la razén y la fe, determina que

ningln conlflicto las opone ya que la razén se debe de subordinar a la fe: crede

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 64 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 65

ut intelligas; praecedit fides sequitur intellectus (Sermo 119, 1), “cree para entender; la
fe precede, el intelecto sigue”.

Asimismo, en el siglo 1, San Anselmo busca esclarecer los misterios de la
religion cristiana mediante la razon. El lema fides quactens intellectum, “la fe bus-
cando la inteligencia”, resume perfectamente esta postura racionalizante. En el
siglo x11, el franciscano Roger Bacon también pide reflexionar sobre los datos

de la experiencia y cree firmemente en el progreso.

El caracter experimental “objetivante”
de la cognicion europea

Numerosas son las proezas tecnoldgicas que ponen de manifiesto el nuevo
espiritu desde el siglo xu hasta el periodo aqui considerado y que podriamos
definir en términos muy generales como la explotacion racional de los deter-
minismos naturales por la razén."”

“No se puede vencer a la naturaleza mas que obedeciéndole”, natura non
nisi parendo vincitur, dira Francis Bacon a principios del siglo xvil en su obra No-
vum organum, resumiendo los nuevos afanes cognitivos. Para el filésofo inglés,
la ciencia debe aumentar el poder del hombre sobre la naturaleza (tantum
possumus quantum scimus). En este contexto eidético, el saber, para ser operativo,
debera ser el conocimiento objerivo de las causas de los fendmenos que se pro-
ducen en el mundo (vere scire per causas scire).

Desde el siglo xv se vislumbraba el poder cognitivo del hombre y se per-
cibian ya las ventajas de esta sapiencia prometeica. Pico de la Mirandola define
perfectamente esta inquietudo animi en un tratado intitulado In astrologiam: “los
milagros de la mente son mas grandes que el cielo [...] no hay nada mas gran-
de sobre la tierra que el hombre, nada mas grande en el hombre que su alma y
su espiritu [...]"%

Otro filésofo, Pomponazzi, sostiene que la razon cientifica debe predomi-
nar sobre todas las cosas y sugiere poner el saber en el lugar que ocupa la fe

para buscar una explicaciéon total del mundo.

¥ Cf. Johansson, “La Historia general: un encuentro de dos sistemas cognitivos” en Bernar-
dino de Sahagiin. Quinientos aiios de presencia, p. 185-219.
2Pico de la Mirandola, I astrologiam, lib. 11, cap. 27, fol. 519.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 65 15/12/11 10:35



66 PATRICK JOHANSSON K.

Dentro de este espacio cognitivo se asoma el método experimental que
florecera cuatro siglos mas tarde en Europa. Como lo expresa el artista-inventor
Leonardo da Vinci: “La sabiduria es hija de la experiencia. La experiencia es la
Unica intérprete valida entre la naturaleza artificiosa y la especie humana”.?!

Por fin Nicolas de Cusa propone romper drasticamente los vinculos del
saber con la sensibilidad para lograr un conocimiento mas auténtico: “El enten-
dimiento debe aprender a actuar sin recurrir a la sensibilidad, en su elemento
propio, en el libre éter de la mente para poder dominar el mundo sensible y
elevarlo hasta él mediante el pensamiento”.??

En términos generales, pese a las contradicciones resultantes del periodo de
transicion eidética propia del Renacimiento, la tendencia cognitiva europea del

siglo VI es la de una abstraccién conceptual objetivante que busca comprender.
Cognicion europea y muerte

Aun cuando varios esquemas con caracter mitologico se perciben todavia en el
palimpsesto de las Escrituras, la visién europea de la muerte se ha petrificado en
dogmas que se sitlan en el marco cognitivo de trascendencia antes referido.

Nos limitaremos aqui a sefialar tan s6lo algunos de ellos.

— Laviday la muerte se oponen de manera excluyente.

— Lareligion cristiana opone el bien a un mal, el cual si bien no tiene un
caracter esencial, ha polarizado los males del mundo en un ente abs-
tracto, un principio encarnado por un ser malo: el diablo.

— Elmal se opone al bien de manera dicotémica y excluyente.

— El ser humano esta dotado con el Libre albedrio que le confiere una
cierta trascendencia y por tanto determina el caracter pecaminoso de
sus malas acciones.

— Un principio espiritual: el alma, es abstraido del cuerpo que la entrafia.
La indole animica de este principio ha sido progresivamente sustituida

por criterios ético-religiosos.

211 Cédice Atldntico di Leonardo da Vinci.
22 Cusanus, De Docta Ignorantia, lib. 11, cap. XI.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 66 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 67

— Elespacio-tiempo escatologico cristiano se divide en un Infierno igneo-
teltrico en el que son arrojados los malos y un Cielo paradisiaco al que
se dirigen los buenos. Esta oposicion se ve a su vez matizada por un
Purgatorio que permitia la recuperacion de los que habian sido enga-
nados por el Maligno, entre los cuales, al decir de los frailes, se encon-
traban los indigenas.

— El tiempo es lineal. Viene de un pasado remoto y se dirige hacia un
futuro. Es limitado por la voluntad de Dios y se volvera “eterno”, des-
pués del fin del mundo, para los elegidos.

— Lamuerte no es inmanente al mundo, no es natural, es la consecuencia

de una desobediencia a Dios.

La muerte indigena en las fuentes manuscritas
del siglo xvi

Piedra angular de la teologia cristiana, la idea que se hacian los indigenas de la
muerte fue objeto de una atencion particular por parte de frailes en busca de
“sintomas” cuyo conocimiento permitiera una lucha mas eficaz contra la ido-
latria. Abundan los testimonios y los textos referentes a la muerte. Ahora bien,
sin que se ponga en tela de juicio la objetividad de los frailes, es probable que
tanto los determinismos cognitivos y el dogma religioso cristianos a partir de
los cuales se hacia la indagacion hayan afectado, de alguna manera, el sentido
de lo que se recopilaba.

En efecto, si consideramos los textos cristianos de refutacion de la religion
indigena, es patente que los esfuerzos de los frailes tendfan a sustituir la cos-
movision natural nativa por paradigmas cristianos, los cuales postulaban que
el mundo no era sagrado en si, sino que Unicamente lo era Dios, el numen
trascendente que lo habia creado.”® En este contexto, la muerte no podia ser
natural, inherente a la vida, inmanente al mundo, sino que habia sido determi-

nada por Dios.

“Johansson, “Las estrategias discursivas de Sahagln en una refutacién en nahuatl del
libro 1 del Cddice florentino”, en Estudios de Cultura Néahuatl, 42, p. 153-156.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 67 15/12/11 10:35



68 PATRICK JOHANSSON K.

Aduciremos a continuacion algunos ejemplos de la incidencia que puede

haber tenido el credo cristiano sobre el tenor de lo recopilado.
El cuerpoy el alma

A la trascendencia de Dios en relacion con el mundo corresponde la trascen-
dencia de una entidad perenne, el alma, en relacién con el cuerpo que lo entra-
na. Esta dicotomia, tal y como se establece en el dogma cristiano incidié sobre
la percepcion y la interpretacion de los hechos vinculados con la muerte indi-
gena por parte del recopilador espanol.

El a priori conceptual de un “alma” singular va a dificultar una justa aprehen-
sion del papel que desempenan los elementos animicos genuinamente nativos,
constitutivos del ser, en la ontologia indigena. Sin embargo, fray Juan de
Torquemada relativiza la singularidad del alma y sefiala un elemento animico
localizado en el mechén de la coronilla o piochtli. Evocando una secuencia del

ritual mortuorio, el franciscano escribe lo siguiente:

Cortabanle unas guedejas de cabellos de lo alto de la cabeza y guardabanlos,
porque decian que en ellos quedaba la memoria de su dnima y el dia de su naci-
miento y muerte; y estos cabellos juntaban con otros que en su nacimiento le
habian cortado y todos juntos los ponian en una cajita bien labrada y pintada por
dentro, con figuras del dios, segin que les aparecia y los tenfan dibujados en

piedras y maderos.”*

El dato recopilado por el fraile es de suma importancia pero no se perci-
be claramente el tenor ontoldgico del alma contenida en el mechén de la
coronilla.

El miedo frente a la muerte
Comun al hombre y a los animales, el miedo fue procesado de distintas
maneras seglin los momentos y los lugares por las colectividades humanas. El

miedo cristiano a la muerte va a determinar aqui también una reduccion eidética

*Torquemada, 1v, 1977, p. 299.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 68 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 69

de lo que podria haber sido la fenomenologia indigena del miedo en relacién
con la muerte. Al ser la muerte indigena genérica y necesaria a la continuidad
vital, es probable que el miedo frente a ella tuviera un caracter muy distinto. La
expresion del dolor que causa la pérdida de un miembro de la comunidad y su
papel catartico fue generalmente percibida como una manifestacién de un su-
puesto miedo que los indigenas mesoamericanos le tenfan a la muerte.

Evocando rituales mortuorios mayas, fray Diego de Landa escribi6:

Que esta gente tenia mucho, excesivo temor a la muerte y lo mostraban en todos
los servicios que a sus dioses haclan no eran por otro fin ni para otra cosa sino
para que les diesen salud y vida y mantenimientos. Pero ya que venian a morir,
era cosa de ver las lastimas y llantos que por sus difuntos hacian y la tristeza
grande que les causaban. Llorabanlos de dia en silencio y de noche a altos y muy

dolorosos gritos que era lastima oirlos.”

Landa confunde las manifestaciones paroxisticas del luto que son los gritos
y los llantos, los cuales tienen una funcién catartica, con un miedo y una tris-
teza desmesurados. De hecho, una de las particularidades de los ritos mortuo-
rios precolombinos es precisamente la extrema eficiencia de lo que hoy

llamamos “el trabajo de duelo”.
Algunas contradicciones flagrantes en las fuentes
3Se viene a vivir una sola vez en la tierra¢ Si atendemos los cantares tal y como

figuran en los manuscritos, el hombre viene una sola vez a existir a la tierra. Es

lo que expresa la parte final de un canto de Nezahualcoyotl:

Niquilnamiqui in tocnihuan Yo recuerdo a nuestros amigos
3Cuix occeppa huitze¢ sAcaso vendran otra vez¢

sIn cuix oc nemiquihui¢ sAcaso volveran a existir aqui¢
Zan cen ti ya polihuia. Sélo una vez perecemos.

Zan cen ye nican in tlalticpac.? Sélo una vez aqui en la tierra.

*Landa, Relacion de las cosas de Yucardn, p. 58-59.
% Romances de los Seriores de la Nueva Espana, fol. 22v.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 69 15/12/11 10:35



70

PATRICK JOHANSSON K.

El libro x del Cddice florentino, sin embargo, proporciona otra vision de la

muerte:

Ce iuh mitoaia; in jquac timiqui, ca
amo nelli timiqui ca ie tiyoli, ca ie ti-
tozcalia, ca ie tinemi, ca tica.”’

Pues asi decian: cuando morimos, no
es verdad que morimos, pues todavia
vivimos, pues resucitamos, existimos,

nos despertamos.

El texto aqui aducido remite a los reyes que se sepultaban en Teotihuacan.

Una resurreccion y otra existencia son patentes en este testimonio indigena, el

cual, visiblemente, no fue interpolado. En este mismo rubro figura la idea de

un “retorno” expresado en un adagio del libro vi del mismo documento.

Oc cepa iuhcan yez oc ceppa iuh
tlamaniz in jquin, in canin.

In tlein mochioaia cenca ye ve-
cauh in aiucmo mochioa: auh oc
ceppa mochioaz, oc ceppa iuh tlama-
niz, in iuh tlamanca ie vecauh: in
iehoantin in axcan nemi, oc ceppa
nemizque, iezque.”

Otra vez asi serd, otra vez se extendera
el aqui y el ahora.

Lo que se hacia hace mucho
tiempo ya no se hace, pero otra vez
se hara, otra vez pasara como pasé
hace mucho tiempo: aquellos que

hoy existen, otra vez existiran, seran.

Sahagtn no interpola el aforismo ni la explicacion que proporciona el in-

formante sino que se pierde en vituperaciones, y lo interpreta a la luz de su fe:

Esta proposicién es de platon y el diablo la ensefio aca porque es erronea es fal-

sissima es contra la fe la qual qujere dezir las cosas que fueron tornaran a ser como

fueron en los tiempos pasados y las cosas que son agora ser(an) otra uez: de

manera que segln este error los que agora viuen tornaran a biujr y como esta

agora el mundo tornara a ser de la mjsma manera lo qual es falsissimo y hereti-

cissmo.”

¥ Cédice florentino, libro X, capit. 29.

% Codice florentino, libro v, capit. 41. Cf. Johansson, Machiotlahtolli. La palabra-modelo. Dichos

y refranes de los antiguos nahuas, p. 19-22.
#Ibid.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 70

15/12/11

10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 71

Huelga decir que los antiguos mexicanos no fueron influidos por Platon
(ni con la ayuda del diablo) y que lo que expresa este adagio corresponde sin
duda al caracter ciclico de su concepcion propia del tiempo y de la muerte.

Estos tltimos testimonios parecen contradecir el primero y confirman la
idea que se desprende de las manifestaciones culturales indigenas referentes
a la muerte: conforme el modelo de los astros y de las plantas, se viene a existir
mas de una vez aqui en la tierra.

Es muy probable que los cantares hayan sido interpolados para que el
contenido de textos hermosos, que no se debian de desperdiciar, se ajustara a
los dogmas cristianos concernientes a la muerte. El canto original expresaba
quizas la cantidad de veces que un ser volvia a existir en la tierra o la idea mas
difusa de un retorno, pero todo aquello fue censurado y reemplazado en el

texto por una nocion cristiana de muerte.
Explotacion de la palabra indigena de lamentacion

Las diferencias eidéticas que parecian constituir un abismo infranqueable entre
las dos culturas fueron relativamente resueltas cuando los frailes evangelizado-
res decidieron explotar las formas expresivas indigenas y mas especificamente

la lengua para transmitir contenidos totalmente ajenos a su cosmovision.

Tlaxiccaquican in antepilhua, in an-
christianome: onteuxiuh ahuachpix-
ahui onquetzalmaquiztzetzelihui in
ichoquiz, in itlaocol in tonantzin
Sancta iglesia.

No ihuan xicchocacan, ma icno-

tlamati in amoyollo

Escuchad vosotros hijos, vosotros
cristianos: como llovizna de turquesa,
como pulsera de quetzal, se esparce
el llanto, el dolor de nuestra madre la
Santa iglesia.

Con ella vosotros también llorad.
Que se entristezcan vuestros cora-

zones.*

Mecidos por el oleaje frastico de su lengua materna, en la que se habian

insinuado palabras e ideas nuevas, los catecimenos de Anédhuac iban a comul-

gar afectivamente con la religion cristiana.

30“Psalmodia Cristiana”, Estudios de Cultura Nahuatl, 20, p. 35.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 71

15/12/11

10:35



72 PATRICK JOHANSSON K.

HACIA UNA VISION EMPATICA DE LA MUERTE INDIGENA

Después de haber estimado el indice de refraccion de la informacion recopi-
lada por los espafioles en el siglo xvi en funcion de su perspectiva eidética-
religiosa propia y de los determinismos especificos de su cognicion, es preciso
interpretar los hechos por ellos referidos y conferirles un sentido. Para lograr la
empatia sugerida, serd necesario establecer un compromiso entre la aproxima-
cién analitica conceptual que rige nuestra cognicion y la integracion sintética
totalizante y sensible que caracteriza el saber indigena. Habréa que dar un paso
epistemologico hacia el otro indigena para ver como €l veia y sentir como él
sentia, en un contexto radicalmente distinto del nuestro. En términos heuristi-
cos, para evitar, en la medida de lo posible, una reduccion eidética de la otredad
a nuestro marco cognitivo occidental, serd preciso utilizar las armas que son la
semiologia y la hermenéutica, las cuales minimizan dicha reduccién y permiten
restaurar los mecanismos propiamente indigenas de produccion y estructura-
cién del sentido.

A continuacion daremos algunos ejemplos de nociones y nexos simbdlicos
que manifiestan lo que podrian ser las bodas hermenéuticas de sendas maneras

de saber en relaciéon con la muerte.

La obnubilacion de la conciencia

Al ser la conciencia de una muerte ineludible la que genera la angustia, una
primera modalidad de adaptacion consistira en disolverla mediante ritos dio-
nisiacos que la obnubilan y permiten un descenso en la dimensién somatica
del ser.

Las fuentes refieren practicas rituales con caracter dionisiaco. Duran y Te-
zozbmoc, por ejemplo, describieron minuciosamente las danzas que las viudas
de los guerreros muertos en la expedicion de Axayacatl contra los purépechas
realizaron en sus exequias.

En empezando a tafier y cantar salian las matronas, mujeres de todos los muertos,
con las mantas de sus maridos a los hombros y los cefidores y bragueros rodea-

dos al cuello y los cabellos sueltos. Y todas puestas en ringlera, al son del instru-

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 72 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 73

mento, daban grandes palmadas y lloraban amargamente y otras veces bailaban,

inclinados hacia la tierra y andando asi inclinadas hacia atras.?!

Los cantos mortuorios asi como los cantos “de porqueria” (1zocuicatl) ayu-
daban, en este contexto, a obnubilar la mente y a drenar el dolor hacia la di-
mension somatica del ser.

En estos mismos contextos, el pulque propiciaba esta obnubilacion dioni-
sfaca de la conciencia. Lo bebia simbdlicamente el propio difunto en la jicara que

se disponia frente a ¢l asi como los deudos, en una fase subsecuente del ritual.

La finitud de la existencia: el modelo ejemplar de Quetzalcoatl

A diferencia de la doctrina cristiana que enuncia en una nitidez alegérica la fi-
nitud del hombre, los textos indigenas la expresan de manera mas criptica, por
no decir sibilina, en sus mitos.

El dialogo de Mictlantecuhtli y Quetzalcoatl

En el mito de la creacion del hombre,® después de haber realizado lo que le
pedia Mictlantecuhtli, Quetzalcoatl se apresta a llevarse los huesos-jade ateso-
rados por el dios del inframundo. Sin embargo, antes de que se fuera, éste hizo
saber a Quetzalcoatl, mediante los moradores del Mictlan, que los tenia que
traer de nuevo a los paramos teluricos de la muerte: “Xoconilhuitin teteoé ca qui-
cahuaquivh (Vayan a decirle, oh dioses, que los vendra a dejar aqui)”. Quetzal-
céatl le responde: “Camo ca ye ic cen niquitqui (Pués no, me los llevo para siempre)”.
Sin embargo, Quetzalcdatl desiste de su intencion de llevarse los huesos “para
siempre” y de evitar al hombre un retorno al Mictlan: “Ca zan niccahuaquivh
(Pues, los vendré a dejar aqui)”.

No se menciona, en el mito, una causa por la cual el ser humano creado
tenga que regresar al inframundo. El simple antagonismo del numen existencial
y de su contraparte letal define lo que ha de imperar. Se expresa de manera

¥ Durén, 1, p. 287-288.
*Lehmann, Kutscher, p. 330-338.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 73 15/12/11 10:35



74 PATRICK JOHANSSON K.

implicita que, asi como vendra a dejar los huesos de los que hayan existido, se
los llevara de nuevo (éstos y otros) generando asimismo la alternancia ciclica
existencia/muerte constitutiva de la vida, determinando la indole seminal de la

sangre y el caracter perenne del elemento 6seo.
Ximiximati, “condcete a ti mismo”

El mito conocido como “La huida de Quetzalcéatl a Tlillan, Tlapallan”, gene-
ralmente considerado desde una perspectiva épica mitico-histérica, entrafia en
uno de sus programas narrativos la definicion de la mortalidad del ser y, mas
generalmente, del tiempo, mediante la toma de conciencia de su encarnacion:
Quetzalcoatl.

Nos limitaremos aqui a enunciar brevemente los aspectos esenciales de lo
que proponemos y remitimos a otro trabajo nuestro para un analisis mas de-
tallado de esta secuencia mitologica.® En la version de los Anales de Cuauhtitlan,®
los personajes antagonistas de Quetzalcdatl pretenden “darle” y “mostrarle” su
cuerpo: “Ca ohualla telpochtli mitzmomagquilico auh mitzmottilico in monacayo (Llegd
un joven que viene a darte y mostrarte tu cuerpo)”.

En la version del Cédice florentino, el pulque ofrecido a Quetzalcoatl por
su esperado antagonista tendrd como efecto curar los males fisico que lo acha-
can por la vejez y “recordarle” que tiene que morir: “Tiguilnamiquiz in momiquiz
auh ihuan huel jpan tiguilnamiquiz in campa tiaz (Recordaras tu muerte y con eso
podras recordar a donde iras)”. En la version de los Anales, al presentarle el
espejo, Tezcatlipoca dice a Quetzalcéatl: “Ma ximiximati, maximotta Topiltzin
(Condcete a ti mismo, mirate mi principe)”. La descripcion de lo que ve en el
espejo al mirarse manifiesta, segin me parece, la necrosis del rostro consecuen-
te a la muerte, la cual lo asimila, de alguna manera, a Xolotl.

Quetzalcdatl toma conciencia de la mortalidad de su ser y de la necesidad

de partir. En lo que sigue, el amantecat!, Coyotlinahual, prepara el cuerpo para

% Cf. Johansson, “La mort de Quetzalcéatl. Un modele exemplaire pour les obseques des
seigneurs mexicains” in Caravelle 78, p. 5-36.

34 Anales de Cuauhtitlan, fol. 5-8.

% Cédice florentino, libro 111, capitulo 4.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 74 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 75

que sea exhibido conforme a la “Ley de Topiltzin”, es decir, el protocolo que
presidia a las exequias de los sefiores mexicas.*

En la version del Cddice florentino, Quetzalcéatl ira a Tlillan, Tlapallan y
conversard con un anciano: “Ce tlacatl ompa tlapia, ye huehuetlacatl. A(n)mononot-
zazque (Un hombre alld aguarda, es viejo. Conversaran)”.

Este viejo es Huehuetéotl, el dios anciano, senor del fuego Xiuhtecuhtli. Si
consideramos que Tlillan, Tlapallan, ademas de ser un lugar mitico es también
y ante todo la pira funeraria donde se incineraban los cuerpos, el sentido meta-
férico y eufemistico de la “conversacién” no deja lugar a duda: el cuerpo de
Quetzalcdatl se consumira en las llamas y se regenerara: “Auh in icuac tihualmo-

cuepaz oc ceppa tipilontli timochihuaz (Y cuando regreses, seras [de nuevo] un nifo)”.

La creacion del sol y de la luna y la aparicion
de la muerte

La mitologia nahuatl, como la mayoria de los mitos cosmogonicos, considera
una fase previa a la creacién del mundo (o mejor dicho aqui, a la expansion del
mundo), en la que prevalece la oscuridad y la inmovilidad, una especie de caos
anterior a la vida. Los mecanismos mitologicos de produccion de sentido son
extremadamente complejos y no es nuestra intencion considerarlos aqui de
manera sistematica. Nos limitaremos a observar la apariciéon verbalmente ex-
plicita de la muerte y la funcion que desempena en la estructuracién del mun-
do en la variante del Cddice florentino.®”

Después de que Nanahuatzin y Tecuhciztécatl se hubieron lanzado en el

fuego, dos soles aparecieron en el Este.

Auh inicuac oquizaco in omamanaco Y cuando vino a salir, se extendié el
Tonatiuh [...] cenca tlanextia [...] sol [...] brillaba mucho [...] ly se hizo

la luz!

% Cf. Johansson, “La mort de Quetzalcéatl. Un modele exemplaire pour les obseques des
seigneurs mexicains” in Caravelle 78, op. cit.

¥ Codice florentino, libro vi, capitulo 2; Cf. Johansson “Analisis estructural del mito de la
creacién del Sol y de la Luna en la variante del Cédice florentino, Estudios de Cultura Ndhuatl, 20,
p. 93-123.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 75 15/12/11 10:35



76 PATRICK JOHANSSON K.

Sale luego Tecuciztécatl...

zen neneuhqui in itlachializ mochiuh [...] su aspecto eraigual [...]

Asi como la distincién entre Nanahuatzin y Tecuciztécatl no se define
todavia, la metamorfosis resultado de su sacrificio tampoco marca una distin-
cion entre los dos astros que brillan con la misma luz. La dualidad se establece
en el inmovilismo inherente a la yuxtaposicion de dos astros gemelos.

La aparicion de dos astros con caracter solar en el Este, consecutivo al salto
en el fuego de Nanahuatzin y Tecuciztécatl, consagra el advenimiento de la luz
y del calor uranio, los cuales brotaron de la luz y del calor igneos, infraterrenales,
del teotexcalli (fogdn divino). La luz (lahuilli) sucedié a las tinieblas pero la inmo-
vilidad de los astros y su petrificacion gemelar no permiten la vida todavia.

In icuac oquimittaque teteu, in ¢an ne-
neuhqui intlachieliz: niman ic no ceppa
ic nenonotzalo. Quitoque: squen yez-
que, y, teteoyé¢, scuix onteixtin otlato-

cazque, onteixtin iuh tlanextizque?

Cuando los dioses los vieron, [cuando
vieron] que su aspecto era igual luego
ya, otra vez, se concertaron. Dijeron:
5como sera esto, oh dioses¢, sacaso los
dos seguiran el [mismo] camino, los

dos brillaran por igual¢

Proceden entonces a realizar la ruptura del estado gemelar, primer paso

para que el mundo sea viable:

Niman ic ce tlacatl onmotlalotiquiz in
teteu ic conixhuihuitequito in tochin
in yehuatl Tecuciztecatl ic conixpopo-
loque, ic conixomictique, in iuhqui
axcan ic tlachie.

Luego uno de los dioses sali¢ corrien-
do y fue a golpear a Tecuciztécatl en
la cara con un conejo, asi lo hirieron
en la cara, le danaron la cara asi como

hoy se ve.

El hecho de golpear con un conejo el rostro del sol Tecuciztécatl hizo que

disminuyera su luminosidad y que de distinguiera del sol-Nanahuatzin, trans-
formandose en luna. Este acto tiene un valor sacrificial parecido al sacrificio de
Coyolxauhqui por Huitzilopochtli, en otro contexto mitolégico. Ya se distin-
guen los astros pero no se mueven todavia: “Ahuel olini, ahuel otlatoca zan moman-
que, motetenmangue [...] (No se pudieron mover, no pudieron avanzar, sélo se

quedaron inméviles, permanecieron juntos [...])"

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 76 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 77

Ademas de permanecer inmoéviles, los astros, ahora diferenciados, se man-
tienen juntos. Esta gemelaridad estatica aun diferenciada impide la estructura-

cion vital del mundo.

sQuen tinemizque¢ Amo olini in to- ~ 5Cémo viviremos¢ No se mueve el
? ?

natiuh. 5Cuix tiquinneloztinemizque  sol. sacaso viviremos entre la gente
in macehualtin¢ Auh inin, ma toca  comun¢ Entonces, que gracias a no-

mozcalti ma timuchintin timiquican.  sotros crezca [el sol], muramos todos.

Asi como dos dioses se consumieron en el fuego para que se hiciera la luz,
los dioses en su totalidad tienen que morir para que se haga el movimiento
temporal. Esta muerte de los dioses crea el espacio-tiempo sagrado en el que
moran, cual se confunde con la muerte. De hecho, al morir voluntariamente,
los dioses crean la muerte sin la cual no podria haber movimiento vital. “Niman
yeh itequivh omochiuh in Ehecatl ye quimmictia in tetey (Luego Ehécatl ya hizo su
oficio ya mata a los dioses)”. Se colige de esta secuencia mitica que con dos
astros luminosos unidos e inmoviles, los dioses comparten con los “macehua-
les”, es decir, los humanos, un mismo espacio sin tiempo. Es la muerte autosa-
crifcial de los dioses la que permite al sol elevarse (“crecer”), y separarse de la
luna. Asimismo, el suicidio de los dioses crea el espacio-tiempo de la muerte
donde ellos van a morar y a donde los alcanzaran los macehuales cuando
mueran. Sin la muerte, los dioses y los macehuales habrian vivido mezclados,
en una atemporalidad luminosa pero estéril.

Con el advenimiento de la muerte, este estado de yerma inmovilidad se
divide en existencia (nemiliztli) y muerte (miquiztli) propiciando asimismo los

latidos espacio-temporales de lo que serd la vida (yoliztli).

La muerte (miquiztli) y la existencia (nemiliztli)
constituyen la vida (yoliztli)

Como lo hemos mencionado anteriormente, el pensamiento cristiano, y mas
generalmente occidental, opone la vida y la muerte en un antagonismo abso-
luto que se sitta sobre el eje lineal del tiempo: la vida excluye la muerte.

Para apreciar de manera empatica el valor que tiene la muerte en la cosmo-
vision nahuatl prehispanica es preciso distinguir la vida (yoliztli) de la existencia

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 77 15/12/11 10:35



78 PATRICK JOHANSSON K.

(nemiliztli), nociones que se funden en el pensamiento occidental aun cuando

existen términos que permiten diferenciarlos.
Nemiliztli

Asi como lo sugiere la relacion etimoldgica entre dos acepciones del verbo nemi
“existir” o “andar”,®® ademas de indicios mas determinantes, el andar existencial
comienza con el nacimiento del ser, cuando éste brota de las entranas de su
madre ya sea la tierra o una mujer. Como ya lo vimos, los modelos ejemplares
son los ciclos del sol y del maiz, segin revelan las metaforas que expresan las

etapas de la existencia humana.
Comer maiz y hablar nahuatl: el comienzo de la existencia

Después de haberse desprendido de la esencia de su madre, después del corte
del cordén umbilical, el bebé permanece estrechamente vinculado con ella
durante el periodo de lactancia. A los cuatro afos, cuando comienza a comer
maiz, el nino entra en el ambito existencial.

El destete debid haber sido objeto de una ceremonia especifica pero nin-
guna fuente refiere explicitamente el hecho. Durante el periodo de lactancia, el
humano, segiin Torquemada, “bebe leche de cardo”, lo que lo vincula con la
tierra. No se ha desprendido del todo de la gravedad materna, del Mictlan, del
que acaba de brotar, por lo que su muerte eventual, durante este lapso de cua-
tro anos no sera objeto de una ceremonia funeraria ya que no habra salido del
todo del ambito de la muerte que constituye el vientre de la madre.

El bebé que no ha probado el maiz todavia es considerado como “un jilo-
tito tierno” (xilorzin) y es vuelto a sembrar sin ritual especifico en la tierra, don-
de ird a beber la savia del arbol chichihualcuahuil.

Es en este limbo pre-existencial que parece situarse también la adquisicion
por el nifio de la facultad de hablar y que hace de él un ser “verdadero”. En
efecto, es a los cuatro afos, aproximadamente que el nifio empieza a hablar

“claro”, es decir, a hablar nahuatl.

3 El vocablo nehnemi, es decir nemi con una duplicacién del radical, es mas frecuentemen-
te empleado para referir, de manera mas expresiva, el “andar”.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 78 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 79

Provisto de un cuerpo de maiz y hablando nahuatl el nifio comienza su

andar existencial del sol naciente.

Achi quihuallalia Tonatiuh.
Quitoznequi: piltontli mochihua.
Quitoa yn huehue, in ilama: azo toc-
nopil, azo tomacehual yn piltzintli.
Anozo zan achi quihuallaliz tona-
tiuh.

Viene a colocar un poco al sol.

Es decir: se vuelve nifio. Los ancianos
y las ancianas dicen: quizas el nifio es
nuestra recompensa, quizas es nues-
tro merecimiento. O sé6lo un poco
vendra a colocar al sol.*

Cuando lograban llegar a la mitad de su existencia, se decia:

Nepantla nictlalia yn Tonatiuh.
Quitoznequi: nitelpuchtli ninochihua,
anozo yyolloco noquichtli ninochi-
hua, nitlapalihui. Quitoa in tlatolli
iuhqui itonal yuhcan tlacat yn N. yn
nepantla quihuallaliz tonatiuh. Qui-
toznequi: yn zan cuel miquiz, yn amo
huehuetiz.

Yo coloco al sol en medio.

Quiere decir: me vuelvo un joven, o
me vuelvo un adulto, una persona
madura. Este dicho significa asi es su
destino, naci6 para la muerte N. Co-
locara al sol en medio, es decir: pron-

to morira, no envejecera.

La primera mitad de la existencia humana tiene caracter evolutivo, es

ascendente y culmina en el cenit del ciclo vital. Como lo expresa el proverbio,

los que habian muerto en la guerra o en sacrificio, en la plenitud cenital de su

existencia habian colocado al sol en lo mas alto.

Los que seguian su camino iniciaban su descenso hacia el Oeste de su

existencia.*

Onbhuetztiuh yn tonatiuh. Anozo no-
conaquiuhtiuh yn Tonatiuh.

Quitoznequi: ye nihuehue, ye nilama.

Esta cayendo el sol, o estoy metiendo
al sol.
Quiere decir: ya soy viejo, ya soy

vieja.

¥TJohansson, Machiotlahtolli. La palabra-modelo. Dichos y refranes de los antiguos nahuas,

p.91-92.

“Los ancianos, en la Sierra Norte de Puebla, suelen decir, cuando sienten la muerte
proxima: “es tiempo para mi de recoger los pasos”.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 79

15/12/11

10:35



80 PATRICK JOHANSSON K.

Como soles ponientes los ancianos se acercaban a su muerte natural, a la
noche...

Oonhuetz yn tonatiuh. anozo oonac,  Cay6 el sol, o se metid, y se dice ano-

yoan mitoa oyohuac. checid.

Quitoznequi: ye huel huehue. Ohuel-  Quiere decir: ya esté viejo, envejecio,

huehuetic. Yoan quitoznequi: aoctle  y quiere decir: ya no tiene ni anverso

ynecoca inic huehue iuhquin omic. ni reverso, esta tan viejo como si es-
tuviera muerto.

Con la puesta del sol que era terminaba el andar existencial: nemiliztli del

ser. La noche comenzaba con su muerte.
Miquiztli: “La muerte”

El ser que pasa de existencia a muerte, paradoéjicamente (para nosotros) no ha
dejado de “vivir”. En efecto, la putre9faccion de su cadaver “sembrado” en el
cuerpo fértil de la madre-tierra es parte de su ciclo vital.

Durante un periodo involutivo, descendente, que lo conduce del Oeste
(Cihuatlampa) al Norte (Mictlampa), el ser sigue muriendo ya que Tlaltecuhtli, el
sefior de la tierra, estara devorando su cuerpo, en Ximoayan “el lugar donde se
descarna”, hasta que su esqueleto, es decir su esencia 6sea perenne, quede
limpia de cualquier elemento corporal (inacayo), con caracter letal.

De hecho, como lo expresa explicitamente Coatlicue en el mito del retor-
no a Aztlan,*! es el cuerpo del hombre, alimentado a lo largo de su vida el que
le confiere la mortalidad.

Una vez que Tlaltecuhtli ha consumido el Gltimo elemento corporal que
envolvia los huesos, se considera que el ser ha terminado de morir.* Esta cul-
minacién involutiva en el nadir del ciclo vital se sitGa en Chicnauhapan, el no-
veno nivel del inframundo, quizas Tamoanchan (Tonemoachan)® lugar matricial
de Quilaztli donde Quetzalcdatl sangra su miembro sobre los huesos molidos

“Cf. Duran, 1, p. 215-224.

“Segun el caracter geoldgico del terreno, el cuerpo enterrado tarda unos cuatro afios en
despojarse de la carne.

“Cf. Johansson, “Tamoanchan: una etimologia del origen” en Historiografia lingiiistica e
historia de las lenguas, p. 287-307.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 80 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 81

por la diosa y donde el ser que acaba de morir empieza su gestacion vital evo-
lutiva dentro de la tierra, dentro de la madre, dentro de la muerte.

Como lo mencionamos antes, de manera metaférica podriamos decir que
la existencia (nemiliztli) y la muerte (migquiztli) son respectivamente la sistole y la
diastole del latido de la vida indigena (yoliztli).

Xopan Tonalpan: latidos estacionales del tiempo

Xopan, “el tiempo de verdor”, y tonalpan, “el iempo de calor”, eran, en un con-
texto estacional, lo que la existencia y la muerte representaban para la vida.
Constituian verdaderos latidos del tiempo indigena. Xopan, con la lluvia fe-
cunday el subsecuente brote de la vegetacion, era una especie de sistole en este
latido. Tonalpan, el tiempo yermo, era un tiempo de vejez y de muerte, muerte
redimida, mediante el sacrificio de animales durante el periodo de caceria.

Ala hierba verde del tiempo de lluvia (xuitl), sucedia la hierba muerta del
periodo de la temporada de sequia: zdcatl, el heno.

Caceria, vejez y zacate

Al periodo de sequia, a la diastole involutiva del reino vegetal, corresponde la
vejez de los hombres. Este isomorfismo es patente en los ritos cinegéticos na-
huas en los que intervienen ancianos en los papeles principales de dichos ritos.
Es un viejo sacerdote por ejemplo el que encarna al dios Mixcoatl en la fiesta
de Quecholli.**

En esta misma fiesta, en otro momento, son viejas sacerdotisas las que se
encargan del ritual: “y sobre el heno se sentaban las mujeres ancianas que ser-
vian en el cu, que se llamaban cihuatlamacazque |[...]"*

El zacate onmipresente en la fiesta de Quecholli es el equivalente vegetal de la
vejez y de la muerte humana. Se cubre el patio del templo de Mixcéatl de zacate,
las sacerdotisas ofician sobre él. El monte donde se efectta la caceria ritual se llama

zacatéperl “cerro del zacate”, y el camino que lleva a dicho cerro esta cubierto con

#Durdn, 1, cap. V1L, p. 74.
#Sahagun, p.140.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 81 15/12/11 10:35



82 PATRICK JOHANSSON K.

esta hierba muerta. Las chozas que construyen los cazadores en visperas de las
cacerias se hacen también con zacate. En términos generales la actividad cinegé-
tica de los hombres de Anahuac se realiza en relacion con la muerte vegetal repre-
sentada por el zacate. El zacatépetl se opone dialécticamente al tonacatépetl el “cerro
de nuestro sustento” como la luna al sol, como la muerte a la existencia, como la
involucion a la evolucion, y el hecho de que dicho cerro se llame ixillan tonan, es
decir, “el vientre de nuestra madre”, muestra claramente el caracter regenerador de
la caceria en relacién con los elementos del reino vegetal.

De regreso del zacatépetl, los cazadores que habian matado una presa de-
jaban gotear la sangre del animal sobre el zacate previamente dispuesto en un
camino de salida/entrada a la ciudad: ohguixoan. En un contexto temporal mas
amplio, la oposicion xihuitl/zacdtl, y su relacion con el tiempo, estan claramen-
te expresadas mediante los punzones de autosacrificio que los sacerdotes mexi-
cas clavaban en el zacatapayolli, 1a bola de grama. La espina, con caracter falico,
y la sangre con valor espermatico que se encontraba en la punta, penetraban y
fecundaban la hierba muerta.

La muerte genésica

Numerosos son los textos y “con-textos” mitoldgicos y rituales que revelan el

caracter genésico de la muerte.
La muerte: un vientre materno

Si la existencia y la muerte constituyen lo que hemos definido metaféricamen-
te como una sistole y una diastole del latido vital, la segunda parece haber te-
nido una importancia esencial que no tuvo la primera.*® En efecto, como lo
sefialan los cantares indigenas, el “andar™ existencial es breve mientras que la
muerte en la que se gesta la existencia esta situada dentro y a la vez fuera del

tiempo, y por tanto constituye una dimension esencial. Si bien los textos no

“Esencia: realidad sustancial permanente que se opone al caracter efimero y accidental
de la existencia.
#Recordemos que nemi significa en ndhuatl “existir” pero también “andar”.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 82 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 83

refieren explicitamente la relacién simbélica que puede haber existido entre la
muerte y lo genésico, el analisis de mitos, ritos y cantos, asi como el procesa-

miento de varios indicios permite establecer dicha relacion.
La creacion del hombre en el Mictlan

Elinframundo, Mictlan,*® es ante todo la tierra donde se inhuman los cadaveres
o las cenizas de los cuerpos incinerados, y de donde brota la vegetacion y el
alimento que nutre a los hombres. La fertilidad de la tierra se extendio, por
analogia, a la esfera religiosa y suscité la idea de tierra-madre, vientre fecundo
en el que se regeneraba el ser y a donde regresaba inexorablemente después de
un efimero andar existencial.

Esta coincidencia del principio y del fin, del alpha y del omega, en la tem-
poralidad ciclica indigena, hizo que el imaginario nativo fundiera en una entidad
genésica el elemento teltrico-nocturno de donde sale la existencia y a donde
regresa. El Mictlan representa el espacio-tiempo donde impera Mictlantecuh-
tli, “el senor-muerte”, pero es también el vientre materno de Coatlicue, “la de
la falda de serpiente”, o Cihuacdatl, “la mujer serpiente” o “serpiente hembra”
que dio aluz al sol y en cuya dimension éste se regenera periédicamente.

El mito de la creacion del hombre sitda, de hecho, la gestacion del ser
humano en el Mictlan, una vez que el dios uranio Quetzalcéatl hubo rociado
con la sangre de su pene los huesos molidos por la diosa-madre Quilaztli, alias
Cihuacéatl. La existencia humana resulté de la fecundacién de los huesos por
la sangre (espermatica) de Quetzalcdatl dentro del inframundo. En cuanto al
espiritu del hombre, un analisis del mismo mito parece indicar que éste se
generd cuando Quetzalcdatl-Ehécatl, después de algunas peripecias, sopld
en su caracol y produjo el sonido primordial. Esta luz sonora en las tinieblas
del inframundo es el rwnalli,* el principio animico que mueve al ser indigena.
El sonido producido por el soplo (masculino) de Quetzalcéatl que atraviesa
los meandros (femeninos) del caracol, establecié un modelo mitolégico ejem-

plar que se siguid en los mitos mortuorios. En efecto, entre otras actividades

“El vocablo Mictlan se compone de Mic— que remite a los muertos (micca) y de —tlan que
implica un nivel inferior sobre un eje vertical.
% Ademds del principio animico o “alma”, el vocablo tonalli refiere precisamente la luz

del sol.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 83 15/12/11 10:35



84 PATRICK JOHANSSON K.

litGrgicas, los cantores que oficiaban en las exequias tocaban los caracoles
(tecciztli) para reforzar o regenerar el tonalli del finado.

El descenso de Quetzalcdatl en el inframundo constituye una penetracion
hierogamica® de la tierra por el cielo, cuyo resultado es la creacién del ser hu-
mano. Asi concebido en las entrafias de la muerte, el ser nace en el Este, tiene
su apogeo en el cenit de su ciclo, desciende y muere como un sol poniente en
el Oeste. Si bien dej6 de existir, su vida prosigue con la descomposicion de su
cuerpo en el inframundo (comido por Tlaltecuhtli), la cual culmina, después de
cuatro afos, cuando los huesos se ven totalmente despojados de carne y ten-
dones. Se consideraba entonces que el hombre habia terminado de moriry que

la reminiscencia 6sea de su ser estaba lista para una nueva fecundacion.

El vientre de la mujer prenada: Mictlan

Asi como el Mictlan constituye el espacio donde se gesta la existencia, el vien-
tre de una mujer es considerado como un inframundo fecundo. Esto se des-
prende de diferentes contextos culturales, en lo particular, de los discursos que
las parteras dirigian a las mujeres embarazadas. El libro vi del Codice florentino
contiene uno de estos discursos. Al evocar el niflo por nacer, la partera dice lo
siguiente: “Ipampa ca oc Mictlan ca oc yohuayan in tontlahtoa (Porque hablamos de
lo que esta todavia en el Mictlan, en la noche).”

El vientre que abriga al nifio por nacer es Mictlan, lugar a donde se dirigen
los difuntos pero ante todo, lugar de donde brotan los seres.

La estrecha relacion que se establece entre el vientre materno y la muerte
en el pensamiento nahuatl prehispanico se manifiesta también en la convergen-
cia lingtiistica que existe en nahuatl entre la cueva ozt y el embarazo drztic, y
traduce una asimilacion, a nivel de las ideas, de la cavidad en la que se gesta el
nino a la oquedad de la tierra donde se entierra al difunto.

Envejecimiento y muerte

Segun lo establecen los ritos cosmogonicos nahuas, la vida (yoliztli) surge de la

instauracion de la dualidad y del movimiento subsecuente (o/lin) que anima al

%0Union sexual entre entes divinos.
51 Cédice florentino, libro V1, capitulo 27.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 84 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 85

mundo mediante la subida evolutiva y la bajada involutiva tanto del sol como
de laluna. En efecto, el cese de este movimiento hubiera significado el regreso
al caos primordial. El sacrificio humano entre otras funciones religiosas busca-
ba preservar la vitalidad del ciclo solar alimentando al astro-rey con corazones
palpitantes. Por otra parte, cada mafiana, al alba, se decapitaban algunas codor-
nices cuya sangre alimentaba al sol y a la tierra. Asimismo, el envejecimiento
ineludible de los seres y de las cosas constituia un problema cultural ya que
encaminaba el mundo hacia su destruccion.

Para remediar el deterioro del tiempo y prevenir un cataclismo universal,
las colectividades indigenas encontraron en la muerte la redencion de la en-
tropia letal: lo que no muere periddicamente envejece peligrosamente y ame-
naza con llevar el mundo hacia el caos por “inanicién” césmica. La muerte
juiciosamente infligida se volvid, en este contexto, el principio regenerador
por excelencia. Morir a tiempo para no morir del todo, antes de que el enve-
jecimiento consumiera totalmente al ser, permitia regenerarlo en el vientre
fecundo de la madre-tierra. De no ser asi la degradacion entrépica, fisicamen-
te visible, podia alcanzar los niveles espirituales del ser y dificultar su regene-
racién por lo que habia que morir, o infligir la muerte antes de que fuera

demasiado tarde.
Cada 52 anos: la muerte regeneradora del tiempo

La alternancia del dia y de la noche, del sol y de la luna, establecid in illo tempore
el movimiento vital, es decir, el tiempo. A partir de este momento, la inexorable
cronologia permitié la manifestacién existencial, pero implicé también la re-
gresion involutiva de todo cuando habia existido.

Motor del tiempo, el sol estaba sujeto, sin embargo, a los determinismos
entropicos de la duracién. Sibien envejecia y se regeneraba diariamente, y cada
ano, su ciclo de vida se limitaba a 52 afios después de los cuales tenia que
morir para evitar una peligrosa entropia que podia conducir al mundo al caos.
Al describir la ceremonia de la atadura de anos, xiuhmolpilli, se hace generalmen-
te hincapie en la produccion del Fuego Nuevo sin considerar el hecho de que
una muerte ritual del fuego viejo y de los anos que le correspondian debia de

anteceder la aparicion del fuego nuevo. Se hacia la cremacion y el enterramiento

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 85 15/12/11 10:35



86 PATRICK JOHANSSON K.

solemnes de un haz de 52 canas las cuales representaban los 52 anos “difuntos”
que se iban a regenerar en el espacio-tiempo de la muerte.

Después de esta ceremonia luctuosa, de las cenizas del tiempo “muerto”
renacia la lumbre del futuro y se sacaba el fuego nuevo sobre el pecho abierto
de una victima, pero es sin duda la muerte del tiempo lo que propiciaba su
propio renacer.

Quetzalcoatl habia establecido el modelo ejemplar de esta muerte reden-
tora al fallecer después de 52 anos de existencia, prenderse fuego y renacer, en
Tlillan, Tlapallan, como lucero del alba.

52 anos: una existencia humana

Nacido un dia 1-cafia y muerto en un mismo dia 1-cana, Ce-Acatl, Topiltzin
Quetzalcéatl cumplié 52 anos de vida y establecié asimismo la duracién cul-
turalmente arquetipica de una existencia humana, por lo menos la de la imagen
del sol en el alto mando indigena: el tlahtoani.

El rey tolteca, segtn lo asevera Alva Ixtlilxochitl, no podia vivir mas de 52
afios y si llegaba a esta edad tenia la opcién de suicidarse o dejar el poder.
Quizas sea por esta razén fundamental que Huémac puso fin a su vida en la

cueva de Cincalco después de haber vivido, quizas, 52 afos:

7-conejo. Este afo se suicidé Huémac alla en Chapultépec Cincalco. En este afio
7-conejo se vinieron a acabar los afios de los toltecas. Durante siete aflos anduvieron
por todas partes de pueblo en pueblo. All4 se fueron a instalar, se fueron a estable-
cer durante 339 afios alld estuvieron. Y, en el aflo 7-conejo él, Huemac, se suicidd,
se ahorco. Alla se desesperd, alla en la cueva de Chapultépec. Primero lloré de

tristeza porque ya no iba a ver a los toltecas que alla se acabaron. Luego se mat6.%

Como el sol, el rey nahuatl tenfa que morir antes de que la vejez consu-

miera su ser e imposibilitara su regeneracion.”

S2Cf. “Anales de Cuauhtitlan”, en Lehmann, Kutscher, p. 109-110.

% Es posible que la ley de la que habla Alva Ixtlilxéchitl se hubiera impuesto por razones
mas pragmaticas para evitar tener un gobernante senil, pero la sublimacién mitoldgica de este
hecho era indispensable en un contexto religioso.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 86 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 87

Lo alimenticio y lo genésico

Segtn los contextos en que se sitla, el discurso mitico-religioso nahuatl remi-
te a los modelos digestivo u obstétrico para expresar y justificar los distintos
aspectos fenoménicos de la fertilidad. En toda Mesoamérica la lluvia, por ejem-
plo, tiene un caracter espermatico (masculino-uraneo) por lo que “fecunda” la
tierra, pero puede también evocar la sed de la planta o de la tierra remitiendo
asimismo simboldgicamente al sistema digestivo y mas generalmente al ana-
bolismo alimenticio.

Los cadaveres se “siembran” (toca) en el vientre de la madre tierra, pero son
también engullidos por el monstruo tecténico Tlaltecuhtli, quien ingiere la
envoltura letal (la carne) para dejar, después de cuatro afios de digestion, el
principio éseo perenne, listo para la regeneracion del ser.

Los dos sistemas se permean mutuamente también en el texto corres-
pondiente al nacimiento de algunos dioses. En el caso del héroe civilizador
Quetzalcdatl, es después de haber tragado una piedra de jade que su madre lo
engendrd. La “ingestién” del agente de la fecundacion culminé con el parto de
la diosa.

Es, entre otras cosas, por haberse comido la codorniz (zollin) que Tlazol-
téotl, la diosa del amor y de las inmundicias, pare a Cintéotl, el maiz.

En términos generales y segln los contextos narrativos, la ingestion del
alimento es isomorfa a la penetracion sexual de un ente por otro. Consecuen-
temente la digestion es el equivalente anabélico de la gestacion y el resultado
final de estos procesos es la encarnacion del ser.

En ambos casos la etapa final del ciclo se divide en una doble oposicion
anabdlica/catabdlica, limpia/sucia. En efecto, la digestion tiene como conse-
cuencia el crecimiento o fortalecimiento anabdlico dejando una materia excre-
menticia remanente con caracter catabdlico, mientras que el crecimiento
obstétrico culmina con el nacimiento de un nuevo ser, dejando elementos ca-
tabolicamente procesados: los desechos “sucios” como lo son la placenta, el
liquido amniético, el cordon umbilical, etcétera.

Cabe recordar también que tanto en el mundo nahuatl como en el maya
el hombre estd hecho de maiz. La palabra tonacayot! que designa el “sustento”
no es mas que la lexicalizacion del sintagma nominal posesivo tonacayo, “nues-

tra carne”. Esta fusién cultural entre el alimento y el cuerpo del hombre, entre

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 87 15/12/11 10:35



88 PATRICK JOHANSSON K.

lo que come y lo que ¢s, establece a la vez fecundas analogia entre lo alimenticio,
lo genésico y lo existencial.

En el mito correspondiente al descubrimiento del maiz el alimento del que
se nutre el hombre y que configura su cuerpo estd manducado y probablemen-
te digerido por los dioses antes de ser consumido por los hombres.

Niman ye quitqui in tamoanchan, auh  Luego ya se lo lleva a Tamoanchan y
niman ye quicuacua in teteo niman ye  luego lo mastican los dioses, luego ya
ic totenco quitlatilia inic tthuapahua-  lo ponen en nuestros labios para que
54

que. crezcamos.

El anabolismo alimenticio, fase consecutiva al anabolismo genésico se
encuentra mito-légicamente vinculado con éste en la cultura nahuatl preco-

lombina.
Tlazoltéotl comedora de inmundicias y diosa del amor

Entre las deidades que atafien de un modo u otro tanto a lo viejo y lo excre-
menticio como a la muerte, figura la diosa-madre Tlazoltéotl.%

Mas alla de las consideraciones algo tendenciosas y moralizantes del ilustre
etnografo franciscano, se revela el caracter dual de la diosa. Tlazoltéotl repre-
senta la integracion vital de la evolucion erdtica “a-gradable” y de la involucion
tanatica “de-gradable”. Su mismo nombre entrana esta fusion fértil de antago-
nismos irreconciliables para el mundo cristiano. En efecto, el onomastico Tlazol-
téotl se compone de tlazol(li), "inmundicia”, y teot/, “divinidad”, expresando
asimismo su caracter escatologico, pero contiene también en el palimpsesto
sonoro del nombre, el radical #azo raiz verbal y conceptual de lo precioso, lo
preciado, lo bueno y el amor. El hecho de que Sahagtn reduzca el eros indigena
a la carnalidad y a la lujuria constituye una interpolacion interpretativa que
desvirtta probablemente de alguna manera lo expresado por los informantes.

Tlazoltéotl consume las inmundicias, es decir, lo viejo, lo deteriorado
(la falta), lo sucio, lo excrementicio, lo putrefacto, el cadaver, que regenera en la

% Leyenda de los soles, en Lehmann y kutscher, 1979, p. 339.
S Cf. Cadice florentino, libro 1, capitulo XL

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 88 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 89

dimension anagénica de su ser divino. El resultado de este proceso digestivo-
genésico es lo nuevo, lo bueno, lo limpio, el alimento, lo sano y la existencia.
Mientras que los hombres comen lo bueno y defecan lo malo o lo sucio, la
diosa come lo malo o sucio y defeca (o pare) lo bueno.

La lamina 13 del Codice borbonico muestra al numen regenerador ndhuatl en
una postura de parto, comiéndose una codorniz. La codorniz, zollin, ademas de
ser un ave vinculada con el mundo de la muerte, expresa mediante la primera
silaba de su nombre, zo/, lo viejo y lo deteriorado.” A la vez que devora el ave
que espanto a Quetzalcoatl cuando éste se encontraba en el inframundo y
provocd asimismo su muerte y por extension la muerte ineludible de los hom-
bres,” Tlazoltéotl ingiere lo sucio y viejo implicitos en el nombre del volatil: -zol.
El resultado de esta ingestion simbdlico-religiosa lo constituye un ser pulcro
que parece salir de sus entranas reproductoras mas que digestivas.

Lo excrementicio y el caddver

La sublimacion escatolégico-religiosa del occiso no impide que la ominosa y
putrefacta realidad de su cadaver se integre a una estructura eidética mas prac-
tica, mas “ecoldgica” que considera el reciclaje de todo cuanto periclité inexo-
rablemente. En efecto, en el contexto ciclico del movimiento vital indigena no
cabe el concepto de fin absoluto (fuera del cataclismo universal provocado por
la entropia que hemos mencionado) y lo viejo, lo usado, lo descompuesto es
decir, en términos generales, lo que se encuentra en la fase tltima de una invo-
lucién entropica, debe ser regenerado.

La conservacion de los desechos como tales representaba en términos sim-
bolicos una peligrosa remanencia tanatégena®™ en la comunidad de los vivos,
por lo que se preveia su procesamiento cultural, su reciclaje simbélico. En el
pensamiento indigena precolombino nada podia permanecer muerto que no

contagiara la existencia. Por lo tanto, “lo muerto” se regeneraba anagénicamente

%9l sufijo —zo/ yuxtapuesto a un sustantivo denota lo viejo o lo deteriorado de lo que
dicho sustantivo expresa.

% Cf. Johansson, “Analisis estructural del Mito de la creacién del Sol y de la Luna en la
variante del Cddice florentino”.

% Generadora de muerte.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 89 15/12/11 10:35



90 PATRICK JOHANSSON K.

mediante esquemas digestivos (cuerpo-tierra), genésicos (tierra-aguas uterinas),
y de combustién (el fuego).

Lo podrido y la muerte

Fue muy probablemente la observacion del fendmeno de la putrefaccion de los
cadaveres en la tierra lo que determiné uno de los planteamientos escatologi-
cos nahuas: que los que moran en el Mictlan se nutre de cosas podridas y de

excrementos.”

In ompa quiqua mictlan xocpalli, mac-  Alla en el Mictlan comen las huellas

palli: auh yn imul pinacatl, in iatol
temalli, ynic atli, cuaxicalli in aqui

cenca quicuaya tamalli, ye xixilqui.

de los pies y la palma de las manos.
Y su salsa es de escarabajo [hedion-

do], su atole de pus, para beberlo lo

meten en un craneo. Comian muchos

tamales hinchados.

En el mundo maya, el dios de la muerte llamado Kisim, “el flatulento”,
también se nutre de podredumbre: “Hongos de arbol son la comida de Kisim.
No come frijoles sino larvas de moscas verdes. Su pozol no es pozol [...] sino
carrona de nosotros.®!

En el mismo ambito cultural maya, si bien en otro contexto, segin el Ve-
morial de Solold, es de los despojos putrefactos de un coyote muerto que nace
el maiz.%

Todo lo que muere, plantas y animales, entra en una descomposicion in-
volutiva que pertenece al espacio-tiempo donde impera Mictlantecuhtli. Los
moradores de estos inhospitos paramos ingieren lo descompuesto y lo putre-
facto y lo regeneran siguiendo asimismo el modelo que establecen los ciclos

naturales de la vida.

¥Podria tratarse también de una interpolacion espanola tendiente a desprestigiar el es-
pacio-tiempo indigena de la muerte.

0 Codice matritense, fol. 84r.

' Bruce, El libro de Chan K'in, citado por Noemi Cruz, p. 43.

2 Cf. Cruz, p. 96.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 90 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 91

La putrefaccion del cadaver y la escatologia como destino post mortem ma-
nifiestan también en los mitos un isomorfismo revelador. La muerte de Quetzal-
coatl en Tula y la descomposicion tanatomérfica de su cuerpo se ven redimidas
después de un largo viaje iniciatico en el Mictlan, el cual culmina en la pira
funeraria, en Tlillan, Tlapallan Tlatlayan, donde el fuego consume la envoltura
carnal putrefacta dejando las cenizas dseas perennes de las que renace como
Venus.

La relacion estrecha que se establece en la mitologia nahuatl entre la cul-
minacién 6sea de la tanatomorfosis y la fecundacion se pone en evidencia
también en el mito de la fecundacion del hombre.®® En dicho mito la fase dlti-
ma de la descomposicion del cadaver, ilustrada por la caida y muerte efimera
de Quetzalcdatl en el inframundo cuando llevaba los huesos a Tamoanchan,
coincide con la fecundacién de estos tltimos en la matriz de la diosa-madre
Quilaztli por la sangre que sale del pene sacrificado del dios.

Al comer la carne podrida del cuerpo en estado de putrefaccion, la muerte

da a luz a los huesos, materia prima del cuerpo humano.

Pese a la actitud algo etnocentrista que presidié a la recopilacion de la informa-
cién, de contradicciones, de lagunas y de interpolaciones, la riqueza y la varie-
dad del acervo documental concerniente a la muerte, reunido durante el siglo
XVI, permite trascender la percepcion algo reductiva que los frailes tuvieron de
la muerte indigena y lograr una visién empatica de lo que ésta podria haber
representado para los pueblos de Andhuac. Con base en textos y hechos refe-
ridos, en funcion de parametros cognitivos afines, es posible reconstruir una
cosmovision veraz de la muerte indigena.

Los ejemplos aqui aducidos, desde la perspectiva heuristica adoptada, su-
gieren que la muerte indigena era percibida como un verdadero latido de la
vida. Tenia asimismo un caracter genésico y regenerador. El ser y el tiempo se
“reciclaban” en sus entrafas mas alla de un lapso existencial finito. La muerte

ciclica permitia evitar el fin apocaliptico del mundo.

% Cf. Johansson, “La fecundacién del hombre en el Mictlan y el origen de la vida breve”,
Estudios de Cultura Nahuatl, v. 27, p. 69-88.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 91 15/12/11 10:35



92 PATRICK JOHANSSON K.

BIBLIOGRAFIA CITADA

Bruct, Robert, E/ libro de Chan K'in, México, Instituto Nacional de Antropologia e His-
toria, 1974, 385 p. (Coleccién Cientifica, 12, Lingtiistica).

“Codice Atlanticus de Leonardo da Vinci”, Les Manuscrits de Léonard de Vinci, edicion de
Charles Ravaisson, Paris, 1881.

Codice florentino (testimonios de los informantes de Sahagun), facsimile elaborado por el
Gobierno de la Reptblica Mexicana, México, Giunte Barbera, 1979.

Codice matritense del Real Palacio (textos en nahuatl de los indigenas informantes de Saha-
gun), Madrid, facsimile de Francisco del Paso y Troncoso, fototipia de Hauser y
Menet, Madrid, 1907.

Cruz CorTES, Noemi, “Mitos de origen del maiz de los mayas contemporaneos”, tesis
de maestria en Estudios Mesoamericanos, México, Universidad Nacional Auténo-
ma de México, Facultad de Filosofia y Letras, 1999.

Cusanus, Nicolaus, De Docta Ignorantia, Berlin, de Gruyter, 1967.

DuRrAN, Diego, Historia de las Indias de Nueva Espaia e islas de Tierra Firme, 2 v., México,
Editorial Porrta, 1967.

JOHANSSON, Patrick, Ritos mortuorios nahuas precolombinos, México, Secretaria de Cultura
del Gobierno de Puebla, 1998 (Coleccién Portal Poblano).

, Machiotlahtolli: la palabra-modelo. Dichos y refranes de los antiguos nahuas, México,
McGraw-Hill, 2004, 111 p.

, “Las estrategias discursivas de Sahagtn en una refutacién en nahuatl del li-
bro 1del Cédice florentino”, Estudios de Cultura Nahuatl, México, Universidad Nacional
Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Histéricas, v. 42, 2011, p. 139-
165, 153-156.

, “La mort de Quetzalcéatl. Un modele exemplaire pour les obseques des
seigneurs mexicains” in Caravelle 78, Toulouse-Le Mirail, Université de Toulouse-
Le Mirail, 2002, p. 5-36.

, “Andlisis estructural del mito de la creacion del sol y de la luna en la variante
del Cddice florentino”, Estudios de Cultura Nahuatl, México, Universidad Nacional Au-
ténoma de México, Instituto de Investigaciones Histéricas, v. 24, 1994, p. 93-124.

, “Tamoanchan: una etimologia del origen” en Historiografia lingiiistica e historia
de las lenguas, México, Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de

Investigaciones Filologicas/Siglo XXI, 2004, p. 287-307.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 92 15/12/11 10:35



LA MUERTE EN LA COSMOVISION NAHUATL PREHISPANICA 93

, “La fecundacién del hombre en el Mictlan y el origen de la vida breve”,
Estudjos de Cultura Nahuatl, México, Universidad Nacional Autonoma de México,
Instituto de Investigaciones Histéricas, v. 27, 1997, p. 68-88.

, “La Historia general: un encuentro de dos sistemas cognitivos”, en Miguel
Leén-Po9rtilla (comp.), Bernardino de Sahagiin. Quinientos afios de presencia, México,
Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Histori-
cas, 2002, p. 185-219 (Serie Cultura Nahuatl. Monografias, 25).

LANDA, fray Diego de, Relacion de las cosas de Yucatdn, 13a. edicidn, introduccion de
Angel Maria Garibay, México, Porraa, 1986, 254 p.

LEHMANN, Walter y Gerd Kutscher, Die Geschichte der Konigreiche von Culhuacan und Mexi-
co, Berlin, Verlag W. Kohlhammer, 1974.

MIRANDOLA, Pico de la, “In astrologiam”, Pici Mirandulae Opera, Béle, 1557.

PIAGET, Jean, Biologfe et connaissance, Paris, Delachaux et Niestlé, 1992.

Romances de los sefiores de la Nueva Espaiia, en Poesia nahuatl, 2a. ed., paleografia, version,
introduccién y notas explicativas de Angel Marfa Garibay K., México, Universidad
Nacional Auténoma de México, 1993, t. 1.

SAHAGUN, fray Bernardino de, Historia general de las cosas de Nueva Espaiia, México, Edito-
rial Porrda, 1989.

, Psalmodia christiana y sermonarios de los sanctos del afio en lengua mexicana,
México, Pedro Ocharte, 1583.

TORQUEMADA, fray Juan de, Monarquia indiana, 7 t., México, Universidad Nacional Auté-

noma de México, Instituto de Investigaciones Histéricas, 1975-1983.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 43, ENERO-JUNIO DE 2012, p. 47-93

Cultura Nahuatl 43_2as.indd 93 15/12/11 10:35



