
PALEOGRAFÍA Y TRADUCCIÓN DEL NÁHUATL AL ESPAÑOL 
DEL “ARTE ADIVINATORIA” (CÓDICE FLORENTINO)

Pilar Máynez

Según José Luis Martínez, el Libro iv es “uno de los más logrados, 
amenos e instructivos de la Historia general y, a la vez, una exposición 
magistral del funcionamiento y aplicación del tonalpohualli”.� Y es que 
fue “la cuenta de los días” y el destino que esperaba a quienes en cada 
uno de ellos nacían uno de los temas que de manera especial ocupó 
la atención de fray Bernardino de Sahagún, como se comprueba con 
la elaboración continua de las diferentes versiones que integran la 
Historia general de las cosas de Nueva España (1558-1577) y, posterior-
mente en 1585, con la que apareció en el opúsculo del “Arte adivina-
toria de los mexicanos”.� Cabe señalar que este último texto de Saha-
gún tuvo como objetivo insistir en la confutación de la idolatría, 
probablemente porque el franciscano llegó a considerar que el Libro 
iv, concluido en 1579, era más bien una viva y detenida exposición de 
las costumbres y creencias indígenas, y por ello se sintió obligado a 
poner énfasis en la presencia demoniaca de tales prácticas al final de 
su vida.� Sahagún ofreció en este ulterior texto una redacción muy 
similar a la de los primeros treinta y un capítulos del Libro iv de su 
Historia general; no obstante, en el prólogo, el misionero hizo una 
denodada crítica del método seguido en el proceso de conversión de 
los indios, y en los resultados obtenidos.

Aquí transcribimos su opinión al respecto:

Hallóse después de pocos años muy evidentemente la falta que de la 
prudencia serpentina hubo en la fundación de esta Iglesia [consejo 
evangélico “sed prudentes como las serpientes”], porque se ignoraba 

� En Bernardino de Sahagún, El México antiguo. Selección y reordenación de la Historia ge-
neral de las cosas de Nueva España de fray Bernardino de Sahagún y de los informantes indígenas, 
edición, prólogo y cronología de José Luis Martínez, Caracas, 1981 (Biblioteca Ayacucho, 80),  
p. xxxix.

� Cantares mexicanos, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de 
Investigaciones Bibliográficas, 1994, p. 100-125.

� Véase al respecto a José Luis Martínez, op cit., p. xlii.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   403 30/06/2011   01:14:00 p.m.



404 Pilar Máynez

la conspiración que habían hecho entre sí los principales y sátrapas, 
de recibir a Jesucristo entre sus dioses como uno de ellos […]. De esta 
manera se inclinaron a tomar por dios al Dios de los españoles, pero 
no para que dejasen los suyos antiguos y esto ocultaron en el catecis-
mo cuando se baptizaron […]. Y así esta Iglesia nueva quedó fundada 
sobre falso, y aun con haberle puesto algunos estribos, está todavía 
bien lastimada y arruinada”.�

Desde los Primeros memoriales que corresponden a su estancia en 
Tepeapulco, Hidalgo (1558-1561), es decir, a la etapa inicial del pro-
yecto, Sahagún incluyó una somera relación del xiuhpohualli y del 
tonalpohualli.� Ésta comprende veinte folios recto y vuelto con dibujos 
a color de los signos calendáricos, acompañados de su nombre en 
náhuatl y de algunas glosas en esa misma lengua, que varían en ex-
tensión; aparece, igualmente, en el folio 283r una nota en español de 
pluma del propio fraile en la que se indica la fecha de elaboración 
de este manuscrito.� La brevedad de esta primera versión incluida en 
los llamados Códices matritenses contrasta con el pormenorizado con-
tenido que sobre este tema encontramos en el Códice florentino.

Después de exponer los atavíos y poderes de los dioses que confor-
maban el panteón mexica, las fiestas y los sacrificios con que los hombres 
los honraban y el origen de las deidades más importantes, fray Bernar-
dino de Sahagún incorporó en la única versión bilingüe de su Historia 
general, es decir, la del Códice florentino —de la que aquí especialmente 
nos ocuparemos— el Libro iv, correspondiente a “la astrologia judicia-
ria, o arte adivjnatoria indiana”, como se lee en la portada.

“Cosa de nigromancia y no de astrología”, al parecer del francis-
cano, fue el legado de Quetzalcóatl a su pueblo sobre la cuenta de los 
días de la que se encargaban los tonalpouhque; ellos pronosticaban el 

� Reproducida por Miguel León-Portilla, Bernardino de Sahagún. Pionero de la antropología, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México/El Colegio Nacional, 1999, p. 188.

� Al respecto dice Alfredo López Austin que “el xiuhpohualli o ciclo de 52 años de 365 
días cada uno, es simplemente en este documento una explicación del sistema de combinación 
de una serie de 4 signos con otra de 13 numerales. Se marca su secuencia, se da un toque de 
atención en el momento en que termina la serie de numerales para iniciarse de nuevo con el 
número uno y se mencionan brevemente los peligros de catástrofe total en esta fecha crítica 
[…] El tonalpohualli o ciclo adivinatorio de 260 días, está tratado de una forma un poco más 
explícita en este documento”. “El xiuhpohualli y el tonalpohualli de los Memoriales de Tepeapul-
co”, en Barbro Dahlgren (coord.), Mesoamérica: homenaje al doctor Paul Kirchhoff, México, Ins-
tituto Nacional de Antropología Historia, p. 41.

� A la letra dice: “Este año de 1560 se cumplieron los cincuenta y dos años con este 
carácter que se llama umacatl y comjença el primero para otros 52 sobre este carácter ey 
tecpatl”. Primeros memoriales (edición facsmiliar) publicada por University of Oklahoma Press, 
Norman, Oklahoma en cooperación con el Patrimonio Nacional y la Real Academia de la 
Historia de Madrid, 1993, f. 283r.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   404 30/06/2011   01:14:01 p.m.



405Paleografía y traducción del “Arte Adivinatoria”

futuro que tendrían hombres y mujeres de diferente condición, según 
el día y la hora en que habían nacido. Y, aunque, al decir del fraile,� 
los tonalpouhque no se basaban en la influencia de los astros y el cómpu-
to que llevaban a cabo no se ceñía al régimen solar o lunar, mediante 
éste se podía efectuar la cuenta general de 260 días compuestos de 
veinte signos, y éstos, a su vez, de trece días cada uno, la cual una vez 
concluida, regresaba al principio.

El Libro iv está conformado por 75 folios r y v, esto es, 150 pági-
nas a dos columnas, como el resto del Códice florentino, más un anexo 
que dice: “Apendiz del quarto lbro en romance y es una appologia en 
defenssion de la verdad que en el se contiene”, y comprende del folio 
76r al 82v e incluye cuadros sobre los diferentes caracteres —folios 82r 
y v—.� El texto en lengua mexicana y el escrito en castellano después 
de varios años de haber obtenido en Tepeapulco y más tarde en Tla-
telolco la información requerida por parte de sus informantes indíge-
nas están dispuestos en columnas paralelas. Las láminas que se incor-
poran como tercer código aparecen en el apartado correspondiente a 
la versión castellana y ocupan, en ocasiones, la plana completa —como 
sucede, por ejemplo, en los folios 8v, 19r, 19v, 24v, 33r, 36v, 62r, 69v, 
70r, 71v, 72r, y 72v—. Por otra parte, las viñetas decorativas aparecen 
en ambas columnas, aunque son más frecuentes en la izquierda, y 
sirven para dividir los temas que se van desarrollando.

La exposición sigue el cuestionario diseñado por Sahagún: ¿El 
signo que inicia la trecena era bueno o malo? ¿Qué suerte tendrían 
los nobles que nacían en él? ¿Qué suerte tendrían los plebeyos? ¿Qué 
destino tendrían las mujeres que nacían en ese momento? ¿De ser el 
caso, cómo podrían contrarrestar el carácter adverso de su signo? Las 
respuestas a estas preguntas son extensas y espontáneas en la mayor 
parte de los casos; igualmente los discursos que se incorporan tienen 
un estilo elegante y, a veces, algo rebuscado.�

� Véase el prólogo al Libro iv en Historia general de las cosas de Nueva España, versión ín-
tegra del texto castellano del manuscrito conocido como Códice florentino, estudio introductorio, pa-
leografía, glosario y notas de Alfredo López Austin y Josefina García Quintana, México, 
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2002, t. i, p. 345.

� Dice José Luis Martínez que “El libro iv tiene un solo apéndice al que se llama “Apo-
logía en defensión de la verdad que en él se contiene”, escrito hacia 1576 y sólo en español. 
Sahagún expone una y otra vez los tres sistemas calendáricos nahuas: el año astronómico de 
360 más cinco días, la cuenta de 52 años o “rueda de los años”y la “cuenta de los destinos” 
o calendario adivinatorio de 260 días, pero con el propósito de refutar y atacar la interpre-
tación de estos calendarios que había hecho fray Toribio de Motolinía en sus escritos histó-
ricos”. Op. cit., p. xli.

� Para mayores detalles al respecto, véase Alfredo López Austin, “Estudio acerca de la 
investigación de fray Bernardino de Sahagún”, en Jorge Martínez Ríos (ed.), La investigación 
social de campo en México, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 1976, p. 30.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   405 30/06/2011   01:14:01 p.m.



406 Pilar Máynez

A pesar de la importancia que el tema reviste para el entendimien-
to de la cosmovisión mexica, sólo se han traducido unos cuantos apar-
tados del náhuatl al español. Ángel María Garibay ha hecho lo propio 
con los capítulos xvi al xix que se refieren a Ce Cóatl y a los discursos 
pronunciados a los mercaderes que se disponían a viajar.10 Por su par-
te, Alfredo López Austin ha traducido la parte correspondiente al 
xiuhpohualli y al tonalpohualli de los Primeros memoriales, y en su estudio 
“Los temacpalitotique; brujos, profanadores, ladrones y violadores” unos 
pasajes de los capítulos xxxi y xxxii que aluden a los actos de bruje-
ría que efectuaban quienes nacían en el signo Ce Ehécatl.11

A continuación se presenta la paleografía y la traducción al español 
del texto náhuatl de los primeros dos capítulos, correspondientes al 
Libro iv del Códice florentino. Hemos utilizado la edición publicada en 
México por el Archivo General de la Nación en 1979.12 La transcripción 
del texto en mexicano que aquí se ofrece ha sido normalizada conforme 
al programa diseñado para todo el proyecto “Paleografía y traducción 
del Códice florentino” por Marc Thouvenot.13 La segmentación de las pa-
labras que constituyen el texto se ha realizado conforme a las caracterís-
ticas incorporantes de la lengua. Se han respetado los signos diacríticos 
—circunflejos en términos como âie, ôtlatocatiuh, tlaîtolli— y se han des-
atado las nasalizaciones y abreviaturas en, por ejemplo, yoã=ihua[n], 
çã=za[n], tp´c t[laltic]p[a]c. Igualmente se han conservado los signos 
de puntuación del manuscrito; sólo se ha propuesto una separación de 
párrafos diferente, atendiendo a su sentido integral, que en ocasiones 
coincide con la división sugerida por Dibble y Anderson.14

En cuanto a la traducción al español, el grupo de trabajo 15 ha 
decidido destacar en cursivas la incorporación de voces nahuas por 

10 Véase en Vida económica de Tenochtitlan I Pochtecayotl (Arte de traficar), México, Univer-
sidad Nacional Autónoma de México, 1961 p. 158-173.

11 Véase “Los temacpalitotique: brujos, profanadores, ladrones y violadores”, Estudios de 
Cultura Náhuatl, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investiga-
ciones Históricas, v. vi, 1966, p. 97-117.

12 Códice florentino. Historia general de las cosas de Nueva España. Manuscrito 218-21 de la 
Colección Palatina de la Biblioteca Medicea-Laurenziana, edición facsimilar, 3 v., Florencia/Méxi-
co, Casa Editorial Giunti Barbera/Achivo Genrela de la Nación.

13 Sobre los objetivos y la metodología de este proyecto, consúltese a Pilar Máynez y José 
Rubén Romero “El Códice florentino: su transcripción y traducción”, en El universo de Sahagún, 
pasado y presente. Coloquio 2005, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Institu-
to de Investigaciones Históricas, p. 49-55.

14 Fray Bernardino de Sahagún, Florentine Codex, translated from the Aztec into En-
glish, with notes and illustrations by Arthur J. O. Anderson and Charles E. Dibble, Santa 
Fe, New Mexico, School of American Research and the University of Utah, Book. 4, 1957, 
132 p.

15 Está integrado por: María José García Quintana, que se ocupa del Libro i; Giovan-
ni Marchetti, Libro ii; Miguel Pastrana, Libro iii; Pilar Máynez, Libro iv; Patrick Johansson, 

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   406 30/06/2011   01:14:01 p.m.



407Paleografía y traducción del “Arte Adivinatoria”

ser términos insustituibles de denominación, debido a su muy particu-
lar significado en la cultura de la que proceden; de este modo se ha 
optado por pilli en lugar de “nobles”, tonalpouhque en lugar de “adivi-
nos”. Los nahuatlismos se incluyen sin ninguna distinción formal ya 
que son parte del español hablado en México.

Para la presentación de estos primeros avances, en el caso de los 
difrasismos, he optado provisionalmente por traducir en el texto cada 
uno de sus componentes y, entre comillas, su sentido metafórico, y una 
referencia más en nota. Como se sabe, estas formas binarias que apa-
recen en la lengua literaria, pero también en la coloquial se constitu-
yen mediante la yuxtaposición de dos lexemas que se unen para formar 
un significado diferente del que detenta cada uno de ellos por sepa-
rado. Algunos de estos difrasismos en el texto que aquí nos ocupa son: 
teuhtli, tlazolli (polvo, basura) cuyo sentido unitario es “vicio”; huictli, 
mecapalli (coa, mecapal): “el gran esfuerzo”.

Estamos conscientes de la difícil y delicada tarea del traductor. 
Creemos que la traducción es, por sí misma, interpretación y que, al 
trasladar un texto a otro estamos realizando una acción de compren-
sión, en la que además de la pericia gramatical que resulta imprescin-
dible, muy posiblemente se infiltra la subjetividad y el condicionamien-
to sociocultural del traductor, mismas que deben superarse con el fin 
de captar cabalmente los contenidos del texto original.16 

Agradezco a los miembros del Seminario de “Paleografía y Tra-
ducción del Códice Florentino” sus comentarios a estos dos primeros 
capítulos del Libro iv que presento a continuación.

Paleografía del texto

[f. 1r.] Inic nahui amoxtli:
itechpa tlatoa, in tonalamatl in quititlania mexica: yehuatl inic quitta-
ya tonalpouhque, in cualli cemilhuitl, ihuan amo cualli: yn ipan mo-
nezcayotitiuh tonalli, in nican motenehua: auh in quenamique yezque 
in ipan tlacatia. Auh in, y, Tonalamatl oc cenca ye melahuac, ic moto-
cayotiz, nahuallotl, ca nahualti intech pohuia.

Libro v; Miguel León-Portilla y Librado Silva, Libro vi; Ascensión H. de León-Portilla, 
Libro vii; Andrea Martínez, Libro viii; Mario Castillo, Libro ix; José Rubén Romero, Libro 
x; Guilhem Olivier y Salvador Reyes Equiguas, Libro xi; y Berenice Alcántara y Federico 
Navarrete, Libro xii.

16 Véase Mauricio Beuchot, “Acerca de la traducción (hermenéutica y pragmática)”, en 
Elsa Frost (comp.), El arte de la traición o los problemas de la traducción, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, 2000, p. 48.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   407 30/06/2011   01:14:01 p.m.



408 Pilar Máynez

Inic ce capitulo: itechpa tlatoa, inic centetl machiyotl: in itoca 
ce cipactli, ihuan in cualli tonalli in quimacehuaya, in oncan tlacatia, 
in toquichti, in cihua: zan yehuantin quipoloaya, quimotlacalhuiaya, in 
ipampa in intlatzihuiliz.

Nican pehua in cecemilhuitlapohualli: in iuhqui cecentetl semana 
ic mopoaya matlatlaquilhuitl ome ey motlalitiuh, [f. 1v.] inic ôtlatoca-
tiuh ce xihuitl: Oc ceppa itzintlan hualpehua,17 in cecemilhuitl tlapo-
hualli.18 Achto tonalpohualli itoca Ce Cipactli: Huel ipeuhca, huel itzin 
in cemilhuitlapohualli, inic ompeuhtiuh: ôtlatocatiuh ihuan inic on
tlantiuh ce xihuitl. Inin matlactetl omei in tonalli, in iuhqui itlahuila-
noan mochihua, in itech pohui: yehuatl in ome acatl, ey calli, nahui 
cuetzpalli, macuilli coatl, chicuacen miquiztli, chicome mazatl, chicuei 
tochtli, chicunahui atl, matlactli itzcuintli, matlactli oce ozomatli, ma-
tlactli omome malinalli, matlactli omei acatl.

In izquitetl in tonalli: iuh mitoaya, mochi cualli: in aquin ipan 
tlacatia pilli; mitoaya tecutiz, tlatocatiz, motlacamatiz, mocuiltonoz, 
motlamachtiz: Auh intla macehualli ipan tlacatia, oquichtiz, tiacauhtiz, 
mahuiztiz, panhuetziz, motleyotiz, onca quicuani yez: auh intla cihuatl 
ipan tlacati, no motlacamatiz: [f. 2r.] mocuiltonoz, oniez in quiz, in 
quicuaz, tetlacualtiz, tecoanotzaz, tetlacamatiz, ipan calacoaz, quite-
chieltiz in atl, in tlacualli: ipal ihiyocuyoaz, ipal cehuiz in iyollo, in 
inacayo, in tlaihiyohuitinemi tlalticpac, in iuhqui cochi, in iuhqui me-
hua, in icnohuehue, in icnoilama, in icnopiltzintli, in tlacnocahualli: 
ihuan mochi neltiz, mochi oniehuatiz, in tlein maailia, atle nenquizaz, 
in iciyahuiz, in itlapalihuiz, atle nenhuetziz, huel motitianquiz in tian-
quiznahuac, in nentlamachoyan: iuhquin pipixahuiz, ipan tepehuiz, 
ipan tzetzelihuiz in itiamic. 

Auh no ihua[n] quitoaya: ma nel ihui in cualli itonal ipan otlacat, 
intlacamo huellamacehua, intlacamo huel monotza, intlacamo qui-
cui, intlacamo itech quipachoa, in atl cecec, in tzitzicaztli; in inono
tzaloca, in izcaliloca, in huehuetlatolli, in ilamatlatolli, in zan tlahue-
liloti, tlahuelilocati, in zan âie otli quitoca, atle onquiza, zan inehuian 
mopopoloa, [f. 2v.] motelchihua, mixpopoyomictia, miyecoa, con-
mixcahualtia, conmocahuilia, quimitlacalhuia, in imâcehual yezquia, 
in itonal, in inemac, quiteuhiotia, quitlazollotia, quitlazolmictia in 

17  Aparece una tachadura en el texto sobre itzintlan oalpeoa.
18  Inmediatamente después de tlapohualli aparece nuevamente, pero ahora tachado 

“itzintla oalpeoa”.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   408 30/06/2011   01:14:01 p.m.



409Paleografía y traducción del “Arte Adivinatoria”

itlacatiliz: ic cococ, teopouhqui quimottitia, quimomacehuia, in iuhqui 
cochcayotl, iuhqui neuhcayotl. Acan ahuiya, acan huellamati, ompa 
onquiza in quitzacua tlalticpac netoliniliztli: ca nel omonehuiyahui,19 
in ipampa in itlahuelilocayo, ini atle ipan tlattaliz, in yaquentlattaliz, in 
itlaahuilmachiliz, ayac oconcahuili ca ixcoyan, ynehuian oquimochi-
chihuili in tonehuiztli, in chichinaquiztli; ic telchihualo, aoc tle ipan 
itto, aoc ac quitlacamati, ayac icniuh quichihua; iyoca quetzalo, aoc ac 
iyelquitta, nohuian tlaelitto, âcan huelitolo, âcan tlapaquiltia, za tlatto, 
za itto, ca ye tlaztlacolli, ye tlaîtolli, ye centlaîtolli, ye tetenco câca, ye 
tetenco pipilcac, ye tepan onoc: Inic âquen [f. 3r.] tlatta, inic mocuat-
laztinemi, mihuintitinemi, ca nel otlahuelcahualoc, otlaellelaxiti, 
otlaxilla[n]cuauhtili, otlatzonteconcuauhtili, otlatzoncuauhtili inic ahuel 
monotza, ca iyolacic, iyellelacic, quimaxilti, inic tlahueliloc.

Auh in aca huel mâcehuale, ilhuile, ipan otlacat: niman quitoaya 
in itahuan in inahuan,20 ca cualli tonalli in ipan otlacat, oyecoc, otlal-
ticpacquiz, omotlalticpacquixti, ce cipactli: Ma niman malti, ic quito-
camacaya, ic quinotzaya, Cipac: anozo itla oc centlamantli icolhuan 
intoca in quimacaya. Auh tel zan teyollotlama; in azoc conchololtizque, 
azoc contlalizque oc centetl tonalli, ipan maltiz: ca ye quicenhuica in 
ce cipactli, ca mochi cualli tonalli. 

Auh intla oquichtli otlacat: in icuac caltiaya, chimaltontli quichi-
chihuiliaya, ipa[n] temi nahui mitotonti: auh itech quilpiaya in ixic, 
intech quicahuaya. intech quipiloaya in tiacahuan, [f. 3v.] yaopan con-
cahuaya: huel oncan in necalihua, in tlayecolo, ini apaniocan conto-
caya.

Auh intla cihuatl otlacat: inic caltiaya imalac, ichcauh,itzahualcax, 
ihuan ipopouh, yochpanoaz ipan contemaya in inealtilcax, in inealti-
lapaz: ic quinextiaya, in âcampa yani cihuatzintli, zan calli ichan: Ic 
zan metlatitlan, tlecuilnacazco contocaya in ixic.

Auh inin tonalpohualli, iuh mitoaya: yehuan intlanextil, yehuan 
quitemacaque, in omentin tenehualo, intoca Oxomoco, ihuan Cipac-
tonal: in Oxomoco cihuatl inic quicuiloaya: auh in Cipactonal oqui-
chtli: in tonalpouhque catca, in intonalamauh quiyollotiaya, in imixip-
tla inepantla quintlaliaya, inic quicuicuiloaya: ca iuh mitoaya; oncan 
tlatoque mochihua in ipan ixquich tonalpohualli. 

19  Debe ser omonehuianhui.
20  Debe ser inanhuan.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   409 30/06/2011   01:14:01 p.m.



410 Pilar Máynez

Inic ome capitulo: itechpa tlatoa, inic ontetl machiutl, [f. 4r] in 
itoca ce ocelotl: ihuan in amo cualli tonalli, in quimomâcehuiaya in 
aquique ipan tlacatia, in toquichti, in cihua: auh tel in ica innezcaliliz, 
in huel nenotzalizpatia: auh in aquique in ipan tlacatia, i, achi mo-
chintin tlatlacoti mochihuaya.

Inic ome moquetza tonalli: itoca Ce Ocelotl. In icuac in moquetza, 
mitoaya amo cualli tonalli, tecuantonalli, quicenhuica, quicentlaza, in 
itlahuilan matlactli omei, in itech pohui: yehuantin, i, ome cuauhtli, 
ei cozcacuauhtli, nahui olin, macuilli tecpatl, chicuacen quiyahuitl, Chi-
come Xochitl, chicuey cipactli, chicunahui ecatl, matlactli calli, matlac-
tli oce, cuetzpalli, matlactli omome coatl, matlactli omei miquiztli. 

Auh in aquique ipan tlacatia, i, in azo pilli, anozo macehualli: yuh 
mitoa yaomiquia, huicoya, cahualoya, calaquiloya; [f. 4v.] axioaya; in 
ihuan mochi amo cualli in imâcehual, in icnopil mochihuaya, zan teuhtli, 
tlazolli, ic milacatzotinemi, teuhtli tlazolli cololotinemi; acan tlacaitolo, 
tetlaxima, tepan yauh, tetlan ahaqui, cueitl, huipilli tepan cana, icihuaxic 
yetinemi. Auh intlanel aca tiacauh, oquichtli, tlamani mochihuaya, huel 
monamacaya, motlacocahuaya, tehuic, temecapal mochihuaya, huictli, 
mecapalli quimottitiaya, iuh mitoaya: ca iuhqui itonal, iuhqui yol,21 
iuhqui ipan tlacat, iuhqui itlacatiliz:

Auh za[n] huei quizaya in aca tiacauh amo monamacaya, in ihuian 
hualnemia tlalticpac: yehuatl in amo tlatziuhqui, in yehel, in tlamo-
cuitlahuiyani, in cochizani, in tlâceliani, in tlamacehuani, in moza-
huani, in mizoni, in tlachpanani, in tlatzetzeloani, in tlacuicuini, in 
tletlaliani, in yohualli quitztoc, in popoxiuhtehua, in mocuitihuetzi, 
in amo moteteca, in amo moxiccahua, in [f. 5r.] ompilcatoc, in ixquich 
caana, in quitemoa; in icochca, in ineuhca, in quilnamiqui, in conit-
tilia, in contlachielia, tle itech ompatiz, tle itech ontlaanaz in macuil, 
in matlac, tlê quimonmacaz in ipilhuan, zan onmazoaz, tlê concuiti-
huetziz in ohualla cocoliztli, icnoyotl: ic nohuiyampa mixtia, tlanemi-
lia, quitemoa, in tlein quimonanauhtiz, in catlehuatl inanauh ommo-
chihuaz, in tlein huel ic onnemiz, ic onmacoquetzaz, ic ontlapihuiaz 
itlatqui icnopillouh. Ihuan yehuatl quizaya, panhuetzia, in huel mo-
notza, in tlacacqui, in amo quicuammati, quitemati in onotzaloca, 
izcaliloca, izan itech quipachoa, izan quimacui, quimapiqui: auh intla 
ica necacayahualo, amo quitecuepiliaya, amo quicuepcayotia, atle ic 
quilochtia. 

21  Falta una i. Debe ser iyol.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   410 30/06/2011   01:14:01 p.m.



411Paleografía y traducción del “Arte Adivinatoria”

Auh intla cihuatl ipan otlacat, no iuhqui ipan mochihuaya, in 
tlacpac omito, omoteneuh: intla cihuapilli tetla[n]ximaya, cuatepipi-
tziniloya inic miquia: auh zan icnoyotica, cococayotica, in monene-
mitiaya, [f. 5v.] icnoyotl, netoliniliztli quitztinemi, âcan ixtona in 
tlalticpac, âcan tlalticpac ca, âcan motztica, âcan huel oquichpiya: ic 
mitoaya, za[n] niman iuh quiz, iuhqui iyoliliz, iuhqui itlacatiliz, iuh-
qui itonal, iuhqui ipan malti, iuhcan tlacat, âtlacacemelle in itonal, 
ca tecuani, tecuantonale.

Auh in naolin quitonaltiaya: iuh quitoaya, itonal in Tonatiuh, cen-
ca quimahuiztiliaya in Motecozuma: in icuac, i, moquetzaya naolin, 
tlacotonaya, tlenamacaya, in ixpan ixiptla Tonatiuh, quitlaliaya itoca 
quezaltonameyotl: auh in nepantla tonatiuh, miquia, mictiloya, in ma-
malti: Auh in aquin ipan tlacatia, atle huel inezca, ome huitz quitoa. 
Intla oquichtli azo tlamaz, anozo yaomiquiz: in iuh quitoaya, ca ica 
mozcaltia in Tonatiuh, ic mochi tlacatl tlamacehuaya in icuac, i, in 
onca[n], i, cenhuetzi, ipanoca, ayac mocahua, ayac ixcahui, huel mochi 
tlacatl in oquichtli, in cihuatl, impiltzintli, monacaztequia, mizoya, mi-
toaya ic [f. 6r.] izcaltilo in Tonatiuh.

Auh in Chicome Xochitl: mitoaya cualli, ihua[n] âcualli: inic cualli 
ceccan onca[n] tlamahuiztiliaya, motemachiyaya, in tlacuiloque, qui
tlaliaya ixiptla, quitlamaniliaya: No yehuan in cihua tlâmachchiuhque, 
icpachiuhque, achtopa quinezahuiliaya, nappohualtica, aca ompohual-
tica, cempohualtica in mozahuaya: ic quitlaitlaniliaya, inic itla huel 
aizque, mimatizque, toltecatizque huellalalizque, huellacuilozque: in 
ipan intlamach, intlacuilol: ic mochintin tlenamacaya tlacotonaya: auh 
mochintin mâaltiaya, mahuihuixoaya; in icuac nehualco, in oncan il-
huiquixtililoya, Chicome Xochitl.

Auh inic amo cualli, mitoaya, icuac intla aca tlâmachchiuhqui, ine-
zahualiz quitlacoaya, mitoa: onca[n] quimomacehuia ahuilquizcayotl, 
ahuiltocaitl: inic za[n] âahuilnemiz, âahuienitiz, ca mitoa, tlacuauh 
ahuilnemia, mâahuiltiaya in tlamachchiuhque; quilmach yehuatl inca 
mocayahuaya, quiquequeloaya in inteouh catca, itoca Xochiquetzal, 
ihuan quitemacaya, [f. 6v.] ic temotlaya xochîcihuiztli, palaniliztli: auh 
in aquin huel ontlamacehua, in huel monotza, ca onca[n] quizaya, 
mahuiztia, momahuizzotiaya, cana motztica, huel moyetztica tepaltzin-
co in t[laltic]p[a]c.

No iuhqui ipan mitoaya, in aquin ipan tlacati, ca moch huel qui-
chihuaz in toltecayotl, huel tôtoltecatiz, tlatlanemiliz, yôiolizmatqui 

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   411 30/06/2011   01:14:02 p.m.



412 Pilar Máynez

yez, intla huel monotzaz: auh intlacamo huel monotza, atle onquizaya, 
atle icnopil, zan yahuilquizca, iquequeloloca in quimomacehuiaya. 

Auh in Chicunahui Ecatl: mitoaya, motquitica, moch centlantica 
amo cualli: in aquin ipan tlacati, atle huel mochihua in inemiliz, atle 
huel ic tlazaloya, atle huel ic tlaana, atle huel ic tlatzicoa, atle ihuel-
nezca, atle hueli, atle hueliti in tlalticpac, zan iuhquin ecatocotinemi, 
ahuic yatinemi, conmonectia in ma itlati in ma acati, zan atleti: ca nel 
iuhqui itonal, conixtoca, ipan onmixpoa, in ma popochtecati, in ma-
noce cuicuicaniti, teaachti, tetlâtlahuicalti, tecâcamanalhui. atle [f. 7r.] 
hueliti, zan tlacualania, zan ne[n]ya motlatlamotla, monenencoa, mo-
cuauhtlaza in manel tiacauhti: anocan ompouhqui, âcan onaquilo, mi-
toa: ayac itztzocuitl, ayac ica, ayac quitemoa: auh intlanel neci ic mo-
tlayecoltia, intlanel itla ic motlâtlamachiya aoniehuati: zan iuhquin 
ehecatl, iuhquin atl onquiza,22 atle quitlazaloltia, atle quitlatzicoltia, 
zan nen huetzi in itlapalihuiz.

Traducción del texto

Libro cuarto
que habla acerca del Tonalámatl23 que consultan los mexicanos. Para 
ello los tonalpouhque24 miraban los días buenos y malos. En él va seña-
lándose el destino, que aquí se menciona y de cómo les irá a quienes 
en ellos nacen. Y este Tonalámatl se llama correctamente de brujería,25 
porque es asunto propio de brujos.26

Primer capítulo. Habla acerca del primer signo llamado 1 Lagar-
to27 y del buen destino que merecían los hombres [y], las mujeres que 
en ese momento nacen. Sólo que ellos lo perdían, lo arruinaban a 
causa de su negligencia.

22  En el texto falta la cedilla de onquiça que en la forma normalizada onquiza.
23  En la versión castellana este término aparece como Astrología judiciaria o Arte de 

adivinar.
24  Tonalpouhque es definido por Sahagún como “los maestros desta astrología o nigro-

mancia que contaban estos signos”.
25  Aquí se introduce la apreciación de Sahagún respecto al calendario mexica. En el 

prólogo a este Libro, advierte Sahagún que: “Este artificio de contar o es arte de nigromancia 
o pacto y fábrica del Demonio, lo cual con toda diligencia se debe desarraigar”, de la edición 
citada de Alfredo López Austin y Josefina García Quintana, t. i, p. 345.

26  A la letra de “nahuales”.
27  Algunos definen cipactli como “cocodrilo”; otros como “caimán” y otros más como 

“lagarto”. López Austin y García Quintana como “monstruo de la tierra”. Sahagún indica que 
quiere decir “espadarte, que es un pez que vive en la mar”.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   412 30/06/2011   01:14:02 p.m.



413Paleografía y traducción del “Arte Adivinatoria”

Aquí comienza la cuenta de cada uno de los días, así como de las 
semanas de trece días que comprendía cada una de ellas, desde su 
inicio [f. 1v.] hasta completar un año. [Y] otra vez del final viene a 
comenzar la cuenta de cada día.

El primero en la cuenta se llama 1 Lagarto que es justamente el 
comienzo, el principio de la cuenta de los días; con esto va empezan-
do, va siguiendo hasta que se completa un año.28 Esta trecena de 
días se convierte así como en la que jala a los que le pertenecen a ella: 
2 Caña, 3 Casa, 4 Lagartija, 5 Serpiente, 6 Muerte, 7 Venado, 8 Conejo, 
9 Agua, 10 Perro, 11 Mono, 12 Hierba Torcida, 13 Caña.29

Todos estos signos, así se decía, que eran buenos. Del pilli que nace 
en ellos, se decía que sería señor, que gobernaría. Sería rico, próspero, 
poseería muchos bienes. Y si es macehual el que nace en ellos, sería un 
hombre valiente, recio, apreciado, honorable, famoso. Tendría siempre 
qué comer. Y si era mujer la que nació en ellos, también sería rica, 
[f. 2r.] próspera. Tendría qué beber, qué comer; brindaría alimento a 
las personas; haría convites para los demás. Sería dócil con la gente; la 
recibiría, la aguardaría con agua [y] comida, con lo cual reconfortaría, 
con lo cual tranquilizaría el corazón, el cuerpo de los que andan su-
friendo en la tierra, [quienes] así como duermen, así despiertan.30 El 
anciano, la anciana pobres; el huérfano, el abandonado. Y todo se 
haría realidad, ocurriría todo lo que tiene que suceder. No sería inútil 
su fatiga ni su esfuerzo; nada sería en vano. Los tratos cerca de los 
tianguis, de los lugares cercanos a él, serían buenos.31 Es como si 
lloviznara, se esparciera, lloviera sobre su mercancía.32

Y también decían que, a pesar del buen destino del día en el que 
nació, si no hace estrictamente su penitencia, si no reflexiona de ma-
nera apropiada, si no toma [en cuenta], si no se acoge, al agua fría, a 
la ortiga “al castigo”, a la amonestación, a la sanción, a los consejos de 

28  Se refiere al año de 260 días.
29  Estos son definidos por Sahagún de la siguiente forma: acatl “caña”, calli “casa”, 

cuetzpalin “lagartija”, coatl “culebra”, miquiztli “muerte”, mazatl “ciervo”, tochtli “conejo”, atl 
“agua”, ozomatli “mono”, itzcuintli “perro”, malinalli “heno”.

30  Es decir, que “no tienen nada”.
31  En la versión castellana aparece: “…y será hábil para vender todas las mercancías y 

ganar todo cuanto pudiere”, ed. Alfredo López Austin y Josefina García Quintana, t. i, 2002, 
p. 350.

32  En el texto castellano dice: “será hábil para vender todas las mercaderías y ganar todo 
cuanto pudiere”.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   413 30/06/2011   01:14:02 p.m.



414 Pilar Máynez

los ancianos, de las ancianas;33 sólo se vuelve malo, perverso; sólo sigue 
el mal camino. Nada logra; él mismo se arruina con sus propios actos. 
[f. 2v.] Se desprecia a sí mismo, se hace daño, se amanceba. Por des-
cuidarse, abandona, estropea lo que hubiera sido por derecho su 
destino, su don. Enturbia, ensucia, malogra su nacimiento;34 por eso 
le sobreviene, merece escasez, así en la cena como en el desayuno “los 
alimentos”. En ningún lugar está contento, en ningún lugar está feliz. 
Es pobre; la miseria de la tierra lo cubre. En verdad ocurrió lo que él 
mismo provocó por su maldad, su falta de consideración, su desver-
güenza, su indolencia. Nadie le hace nada a él. Él mismo se provocó 
pena, dolor. Por eso es despreciado, difamado. Nadie lo obedece. Na-
die es su amigo. Se mantiene apartado, no hay nadie que advierta quién 
es.35 En todas partes es odiado; en ningún lado hablan bien [de él], en 
ningún lado causa contento; sólo lo madicen, lo injurian; está proscri-
to. Está completamente marginado; está apartado, circunscrito en los 
límites, deshonrado. Porque es [f. 3r.] un devergonzado que anda ca-
beceando con presunción; anda ebrio; en verdad se cegó por el enojo; 
estuvo angustiado. Tuvo dolor de costado; tuvo dolor de cabeza, estuvo 
adolorido, por eso no puede hablar, por su abatimiento, su aflicción, 
porque está lleno de maldad, de perversión.

Y para cualquiera que mereciera y que fuera recompensado con 
nacer en ese día, entonces decían sus padres, sus madres: pues es un 
buen día en el que nació, en el que fue creado; cuando salió a la tierra, 
cuando llegó a la tierra, en 1 Lagarto: que luego sea bañado; así le 
dan un nombre; le llamaban Cípac, o también le imponían algún otro 
nombre de sus abuelos. Pero si voluntariamente acaso recorrían [la 
fecha], posiblemente establecerían otro día en el que se llevaría a cabo 
el baño. Ya van, junto con el 1 Lagarto, todos los buenos signos.

Y si era varón el que nació, cuando lo bañaban, adornaban un 
pequeño escudo sobre el que ponen cuatro flechas pequeñas, y ataban 
a éste su ombligo. Los guerreros lo colgaban [f. 3v], lo dejaban en el 

33  En esta parte, el texto del “Arte adivinatoria de los mexicanos” que aparece incluido 
en el volumen Cantares mexicanos, antes citado, tiene como especificación en apostilla: “Torce-
dor para estimular a la idolatría”.

34  Una versión abreviada del Ce cipactli se encuentra en el folio 300r de los Primeros 
memoriales de la edición antes citada. En ésta, sucintamente se advierte que los hombres y 
mujeres, nobles y macehuales que nacieran en este signo serían ricos y prósperos. Igualmente 
se menciona que esta bonanza podría perderse en caso de no acatar sus obligaciones; enton-
ces sólo vivirían en la miseria.

35  A la letra su hígado, su corazón.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   414 30/06/2011   01:14:02 p.m.



415Paleografía y traducción del “Arte Adivinatoria”

lugar de las batallas, justo donde se libra la guerra, donde se comba-
te; cruzando las aguas, lo enterraban.

Y si era mujer la que nació, cuando la bañaban, colocaban dentro 
de la vasija del baño, en el recipiente de terracota en que se lavan, su 
huso, su algodón, su tazón de barro en el que gira el eje utilizado para 
hilar, su barredora, su escoba. Con ello mostraban que la mujercita no 
iría a ninguna parte; sólo la casa sería su morada. Y así, cerca del 
metate, junto al hogar, enterraban su ombligo.

Y esta cuenta de los días —que así se decía— era una invención 
de ellos, de ambos, llamados Oxomoco y Cipactónal, quienes la ha-
bían legado a la gente. A Oxomoco la pintaban como mujer y a Ci-
pactónal, como hombre. Los tonalpouhque, que eran los poseedores 
del Tonalámatl, lo decoraban con sus representaciones, que así colo-
caban en medio de él, pintadas con gran colorido.36 Por eso así se 
decía entonces, que eran los tlatoque quienes hacían de todo en el 
calendario.

El segundo capítulo habla acerca del segundo signo [f. 4r.]; su 
nombre es 1 Ocelote. Y no es un buen signo el que merecerían aque-
llos hombres [y] mujeres que en él nacen. Pero con su prudencia po-
drían salvarse por medio de la amonestación. Y los que en él nacen, 
casi todos, se convertían en esclavos.

El segundo signo que rige se llama 1 Ocelote.37 Cuando comienza, 
se decía que era un mal signo, de bestias feroces. Lo acompaña, va 
junto, encabeza la serie de trece. Pertenecen a ésta, ellos: 2 Águila, 
3 Águila de Collar, 4 Movimiento, 5 Pedernal, 6 Lluvia, 7 Flor, 8 La-
garto, 9 Viento, 10 Casa, 11 Lagartija, 12 Serpiente, 13 Muerte.

Y los que nacen en ellos ya fueran pilli o macehual, así se dice que 
mueren combatiendo. Serían sometidos, desamparados, encarcelados, 
[f. 4 v.] apresados. Y toda su penitencia, su mérito serían adversos. 
Sólo se haría polvo, basura “vicio”; por eso se revuelca en el polvo, en 
la basura “en el pecado”; se hunde en la inmundicia. En ninguna 
parte tiene buena reputación. Comete adulterio, es promiscuo, se pro-
cura placer. Toma la falda, el huipil “se amanceba”;38 anda sobre los 

36  Wimmer traduce cuihcuiloa en su forma transitiva como “peindre quelque chose de 
multiples couleurs”. En Marc Thouvenot, Gran diccionario náhuatl, recurso electrónico.

37  Sahagún traduce ocelotl como “tigre”.
38  Cueitl, huipilli es un difrasismo que significa también “lujuria”.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   415 30/06/2011   01:14:02 p.m.



416 Pilar Máynez

ombligos de las mujeres. Y aunque alguno se convertía en hombre 
valiente, arrojado, que podía apresar cautivos, se vendería, sería escla-
vo de alguien; se convertiría en el esclavo de alguno; mostraría la coa, 
el mecapal “el gran esfuerzo”.39 Así se decía: como es su signo, así es 
su vida; como el día en que nació, así es su condición.

Y sólo alguno que salía un recio guerrero, no se vendía; vive tran-
quilamente en la tierra. Él no es perezoso, sino solícito, cuidadoso, 
atento, merecedor de dones; devoto, ayunador, sajador. Es el que barre, 
sacude, recoge, prende fuego. Por la noche permanece en vela. Se le-
vanta con entusiasmo, está al acecho. Es casto, cuidadoso, [f. 5r.] dili-
gente. Todo lo que busca, lo alcanza; su cena, su desayuno “su susten-
to”.40 Planea, observa, está atento a aquello que pudiese aliviarlo, a lo 
que [pudiese] estar a su alcance en cinco, en diez “en el corto plazo”;41 
lo que [pudiese] brindar a sus hijos, sólo a lo que [pudiese] alcanzar, a lo 
que [pudiese] obtener si le sobreviniera la enfermedad, la miseria.

Por eso desde cualquier parte observa, considera, busca aquello 
que pudiera vender, lo que podría ser su mercadería, de lo que podría 
vivir, con lo que acrecentará, con lo que aumentará sus bienes, sus 
ganancias. Y él sobresaldría, era honrado, puede conciliar diferentes 
opiniones. No es rencoroso ni negligente con las exhortaciones, con 
los consejos que acoge, que recibe, a los que se aferra. Y si se burlan 
de él, no se desquitaba, no toma venganza, no toma represalias.

Y si era mujer la que nació, también sucedía lo que se dijo, lo que se 
mencionó arriba. Si una mujer noble cometía adulterio, su cabeza sería 
aplastada entre las piedras hasta que moría. Y sólo vive en pobreza, en 
aflicción; andaría en la [f. 5v.] miseria, la pobreza. En ningún lugar de 
la tierra la ven andar con la faz resplandeciente; en ningún lugar de la 
tierra sería considerada, en ningún lugar podría tener marido.42 Por esto 
luego se decía [que] así como salió, así será su vida, así su condición, así 
su destino; de esta manera está cautiva en él. Por el día en que nació, su 
signo era monstruoso, de bestia salvaje; tiene signo de bestia salvaje.

Y hacían sacrificios en el 4 Movimiento. Decían así que era el día 
del Sol, al que Motecuhzoma mucho reverenciaba. Cuando regía el 

39  Huictli, mecapalli es un difrasismo que significa “trabajo rudo”.
40  In icochca, in ineuhca: su cena, su desayuno. Es un difrasismo que quiere decir, “sus-

tento, mantenimiento”.
41  In macuilli, in matlactli : cinco, diez. Difrasismo que quiere decir “en el corto plazo”.
42  Dice el texto en español: “no sería bien casada”.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   416 30/06/2011   01:14:02 p.m.



417Paleografía y traducción del “Arte Adivinatoria”

4 Movimiento, sacrificaban codornices, ofrecían incienso ante la ima-
gen del Sol; colocaban lo que llaman resplandor de plumas ricas.43 Y 
al mediodía, los cautivos mueren, eran sacrificados.

Y quienes nacen entonces, nada bueno se les aparecía. Dicen que 
les sobrevienen dos [cosas]: si era hombre, quizá apresaría cautivos 
o moriría en la guerra. Y así decían: con esto el Sol se sustenta. Por 
eso todos los hombres hacían penitencia entonces. Por todas partes, 
allá se reúnen. Nadie se queda, nadie se ocupa de otra cosa. Y todos 
—hombres, mujeres y sus niños— se cortan las orejas, se sangraban. 
Se decía: así [f. 6r.] se alimenta al Sol. Y [del signo] 7 Flor se decía 
que era bueno y malo.

Como bueno, en algunos lugares, entonces, los tlahcuilos lo hon-
raban, eran devotos a él. Plasmaban su imagen, le hacían ofrendas. 
También ellas, las mujeres que eran labranderas, hilanderas primero 
ayunaban durante ochenta días. Algunas ayunaban durante cuarenta 
[o] veinte días. Entonces rogaban para que se hicieran muy bien las 
cosas, para que fueran curiosos, buenos artesanos, hábiles en su oficio, 
para que bordaran con esmero, para que sus diseños fueran delicados. 
Por eso todos ofrecían incienso [y] sacrificaban codornices; y todos se 
bañaban, se rociaban a sí mismos agua. Cuando se levanta el ayuno, 
entonces se celebraba [el signo] 7 Flor.

Y así se decía que [éste] no era bueno. Cuando alguna bordadora 
quebrantaba su ayuno, se dice [que]: entonces merece el oprobio, la 
mala fama; vivirá por eso en el vicio, en la disipación; por eso se dice 
con rudeza que las labranderas serían mujeres disolutas, serían pros-
titutas. Se dice que aquella que era su diosa, de nombre Xochiquétzal, 
se burlaba [de ellas], las engañaba, por eso les provocaba [f. 6v.], les 
propinaba almorranas [y] enfermedades contagiosas. Pero aquella que 
puede cumplir la penitencia, que puede ser prudente, salía [de eso]. 
Es estimada. En cualquier lugar sería considerada; gracias a la gente, 
está bien en la tierra.

También se decía de quien nació entonces, que podría tener gran 
habilidad para todos los oficios, que podía ser un buen artesano, muy 
diestro, ingenioso, si tuviera buen cuidado. Pero si no se conduce con 
prudencia, nada le resultaba, de nada sería digno; sólo merecía injurias 
[y] escarnios.

43  López Austin y García Quintana lo interpretan como: insignia de plumas de Sol.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   417 30/06/2011   01:14:02 p.m.



418 Pilar Máynez

Y del 9 Viento se decía que sería total, completamente malo. Quien 
nace entonces, nada bueno hace en su vida pues de nada se podía 
privar, por eso nada puede tomar, por nada puede arriesgarse, nada 
es agradable, nada puede hacer, nada logra en la tierra. Sólo anda 
como el viento, va de un lado al otro. Anhela ser algo o alguien, pero 
no es nada. En verdad, así es su destino. No alcanza lo que anhela: 
convertirse en mercader, cantor, paje, portador de cargas, bufón. No 
[f. 7r.] es capaz de nada; sólo se enoja; sin motivo arroja las cosas una 
y otra vez, avienta palos. Aunque sea un valiente guerrero, en ningún 
lugar lo toman en cuenta, en ningún lugar es admitido. Se dice: nadie 
[advierte] el sudor, nadie está con él, nadie lo procura. Y aunque por 
eso parece que busca ganarse la vida, aunque con esto [pudiera] pro-
porcionase a sí mismo algo, no lo consigue. Sólo como el viento, como 
el agua que mana; nada retiene, nada conserva. En vano son sus es-
fuerzos.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   418 30/06/2011   01:14:02 p.m.


