
HUITZNÁHUAC:
RITUAL POLÍTICO Y ADMINISTRACIÓN SEGMENTARIA 

EN EL CENTRO DE LA PARCIALIDAD DE TEOPAN  
(MEXICO-TENOCHTITLAN)

Rossend Rovira Morgado

Existe una creciente preocupación entre los profesionales académicos 
que investigan aspectos intrínsecos al urbanismo y a la organización 
de la ciudad en la antigua Mesoamérica por hallar un modelo metodo-
lógico idóneo de carácter multidisciplinar compatible con las concep-
ciones indígenas de las instituciones urbanas prehispánicas.� En cierta 
manera, dicho reto se encuentra en íntima relación con los profundos 
avances acontecidos en el conocimiento y comprensión de la entidad 
político-territorial prevaleciente en el centro de México en las postri-
merías de la época prehispánica: el altepetl. James Lockhart, Cayetano 
Reyes García, John A. Grim, Federico Fernández y Ángel Julián García 
Zambrano han definido a esta importante institución como la unidad 
ontológica primaria dentro de la mentalidad indígena, a través de 
la cual se aludía a profundas nociones relativas a la comunidad, a la 
soberanía, a la extracción institucionalizada de recursos naturales en 
un determinado medio geográfico y, por último, a la legitimación 
en la ocupación de un espacio físico santificado.� Asimismo, el altepetl 
no distinguía conceptualmente el territorio urbano de la periferia ru-
ral adyacente, puesto que ambos espacios se hallaban en igualdad de 
condiciones jurídicas como instituciones sociopolíticas constituyentes.� 
De este modo, la naturaleza corporativa de la que gozaba el altepetl 
centro-mexicano influía tanto en una estructura político-territorial 
dislocada o no-contigua como en una organización administrativa de 
tipo segmentario donde los diferentes barrios y parcialidades asumían 

� �������������������������������������������������������������������������������������              Marcus 2000 [1983], p. 54-55, Webster y Sanders 2001, p. 47, Elson 2003, Hirth 2003, 
A. T. Smith 2003, p. 78-110.

� Lockhart 1992, p. 14 y ss., Reyes García 2000, Grim [ed.] 2000, Fernández y García [coord.] 
2006. Altepetl: contracción del difrasismo nahuatl yn atl yn tepetl (“El agua, la montaña”). 

� “[…] There was no conceptual, inte���������������������������������������������������������        rnal boundary or division between rural and urban space” 
(Hirth 2009, p. 281).

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   41 30/11/2010   01:25:40 p.m.



42 Rossend Rovira Morgado

importantes roles y competencias.� Aun cuando se admite que estas 
dos últimas instituciones constituían elementos cruciales en aspectos 
asociados al registro catastral de la tierra cultivable, a la mano de obra 
y tributo disponibles o a la integración sociológica de la comunidad en 
el seno del altepetl,� disponemos de escasos datos empíricos sobre su 
organización y funcionamiento para los ámbitos más urbanizados del 
México central posclásico, tales como México-Tenochtitlan.� En con-
secuencia, el presente trabajo analiza la institución que actuaba como 
eje motriz en la organización de la parcialidad tenochca de Teopan: 
el templo de Huitznáhuac (Figura 1).

� �������������������������������������������������������������������������������               Lockhart 1992, p. 17-20, Gibson 1994: 49 y ss., M. E. Smith 2003, p. 59, Hirth op. cit. 
Para una novedosa aproximación a la estructura político-territorial del Estado pre-industrial 
complejo con base en los principios de discontigüidad espacial recomendamos la lectura del 
reciente trabajo de Monica L. Smith “Territories, corridors, and networks: a biological mod-
el for the pre-modern State”, en Complexity, 2007, 12, p. 28-35.

� Carrasco 1982 [1964], 1977, p. 190-191; Rojas 1986, p. 135 y ss., Sahagún 2000 [1569], 
Libro ii, cap. 38, p. 258.

� Consúltense los estudios pioneros en la localización y organización de las vecindades, 
barrios y parcialidades de México-Tenochtitlan en Monzón 1949, Caso 1956 y González 
Aparicio 1973.

Figura 1. Glifo de Huitznahuac (fuente: Códice mendocino 1542: f.19r 
[digitalización del autor])

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   42 30/11/2010   01:25:43 p.m.



43HUITZNÁHUAC: RITUAL POLÍTICO Y ADMINISTRACIÓN SEGMENTARIAn

La ubicación del templo de Huitznáhuac 
en la antigua traza urbana de México-Tenochtitlan

Diversos tipos de fuentes etnohistóricas indígenas indican que el tem-
plo o santuario de Huitznáhuac fue un escenario urbano de primer 
orden en la concertación de diferentes actos relacionados con el ritual 
político y la teatralización religiosa en el seno de la antigua Tenochti-
tlan. La importancia crucial que se le otorgó a este recinto ceremo-
nial se encuentra estrechamente asociada a los brumosos y míticos 
orígenes fundacionales de la propia ciudad en el año ome calli (2-Casa 
[1325]).� Hernando de Alvarado Tezozómoc menciona que “bueltos 
[los mexicas] otra bez al primer asiento en Temazcaltitlan Teopantlan 
[…] les dijo el saçerdote Cuauhtloquetzqui: ‘Hijos y hermanos míos, 
començemos a sacar y cortar céspedes de los carrizales y de debaxo 
del agua, hagamos un poco de lugar para sitio a donde bimos el águila 
estar ençima del tunal, que algún día querrá benir allí n[uest]ro dios 
el tlamacazqui Huitzilopochtli’ ”.� Este sucinto pasaje pone de mani-
fiesto que la materialización de la señal anunciada por Huitzilopochtli 
tuvo lugar en la parcialidad de Teopan, específicamente en el lugar 
que, tras el paso del tiempo, se convertiría en el tlaxilacalli � urbano 
de Temazcaltitlan. De manera adicional, el Códice Aubin y fray Diego 
Durán también ratifican este mismo episodio 10 que, juntamente con 
el relato de la muerte de Cópil, anuncia el fin del largo peregrinar de 
los mexicas y su definitivo establecimiento en Tenochtitlan. Parecería, 
pues, que el tlaxilacalli de Temazcaltitlan habría de haber alojado un 
importante conjunto ceremonial destinado a perpetuar el recuerdo 
del acto fundacional a través del cual se legitimaba la ocupación de 
México-Tenochtitlan. Sin embargo, no disponemos de informaciones 
históricas concluyentes para plantear que este barrio constituyese un 
importante espacio asociado a la ideología política de elites mexica-te-

 �  Como es bien sabido, el análisis cerámico de los niveles estratigráficos más antiguos 
presentes en el subsuelo de la Catedral y del Sagrario Metropolitano de la Ciudad de México 
recabó una temprana ocupación del primigenio islote de Tenochtitlan fechada en las fases 
Mazapa (800-1100 d.C.) y Azteca II (c. 1200 d.C.) [García Chávez 2006, p. 226].

 �  Tezozómoc 2001 [1598]: 62.
 �  A lo largo de este ensayo académico utilizaremos el adecuado término de tlaxilacalli 

para referirnos a los barrios y vecindades de México-Tenochtitlan, uniéndonos, de este modo, 
a las tesis planteadas por Edward E. Calnek (1976, p. 296-297, 2003) y Luis Reyes García 
(1996: 56-68). Asimismo, utilizaremos tlayacatl (véase Chimalpáhin Cuauhtlehuanitzin 2006 
[c. 1620]) para referirnos al nivel de “parcialidad” con el fin de evitar las confusiones que la 
sinonimia de calpulli y altepetl —términos que también se utilizan indistintamente para aludir 
a las parcialidades tenochcah— pudiera provocar. 

10 Códice Aubin 1963 [1576], p. 39, Durán 1994 [1587], cap. iv, p. 41.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   43 30/11/2010   01:25:44 p.m.



44 Rossend Rovira Morgado

nochcah. La evidencia documental corrobora que otro importante tlaxi-
lacalli albergó el templo más relevante de la parcialidad de Teopan.

Cabe recordar que, tras la conquista de México-Tenochtitlan en 
1521 y la subsiguiente implementación de la llamada “traza española” 
por parte del alarife Alonso García Bravo, a partir de 1524 las antiguas 
parcialidades urbanas, así como sus residentes y autoridades, sufrieron 
un profundo proceso de evangelización. De este modo, al noroeste de 
la urbe se localizó Cuepopan (Santa María la Redonda), al noreste At-
zacoalco (San Sebastián), al sudoeste Moyotlan (San Juan) y al sudeste 
Teopan (San Pablo). Al frente de cada una de estas cuatro parcialida-
des se localizó una parroquia con advocación al santo/a mencionado/a, 
cuya construcción empezó hacia 1525 bajo el patrocinio y supervisión 
de fray Pedro de Gante.11 Asimismo, cada parcialidad indígena eng-
lobó un número determinado de tlaxilacaltin que, en la mayoría de los 
casos, sobrevivieron claramente a la Conquista y no sufrieron modifi-
caciones sustanciales a nivel espacial y estructural hasta las Reformas 
Borbónicas de la segunda mitad del siglo xviii.12 Desde la década 
de 1560 disponemos de varios documentos privados y con carácter 
público donde se atestigua que el distrito central de la parcialidad de 
San Pablo Teopan era reconocido con el nombre de Teocaltitan (Cerca 
del templo). Un pleito inédito fechado de 1561 acontecido entre María 
Tlaco Yehual y el alcalde indígena Luis de Paz por la propiedad de 
un camellón o huerto doméstico en dicha parcialidad probablemente 
sea la fuente documental más temprana que tengamos con referencia 
a este importante tlaxilacalli, puesto que éste no aparece registrado 
en el catálogo vecinal de Alfonso Caso (1956). En la resolución final 
del litigio se esclarece:

en la cibdad de mexico a treinta dias del mes de mayo de mil qui-
nientos sesenta un años visto por el señor do[c]tor joan de villalobos 
oidor por su majestad desta rreal audiencia lo pedido por la parte de 
maria tlaco yehual de la parte de san pablo contra don luys de paz 
yndio alcalde de la parte de san juan sobre cierto camellon de tierra 
que le pide a la parte de san pablo junto a una acequia en la parte 
[que] se nombra teucaltitlan que por el solia pasar un camino.13

11 “Tiene la población de los indios dentro de México […] otras cuatro iglesias o ermitas, 
las cuales hizo construir fray Pedro de Gante, porque en aquellos cuatro barrios, como en 
cabeceras que eran de México, solían ellos tener en tiempos de su infidelidad, los principales 
templos de sus ídolos” (García Icazbalceta 1941 [§1569], p. 6).

12 Alcántara 2008.
13 María Tlaco con Luis de Paz, por camellones de tierra en San Pablo, agn, Tierras, 1561,  

v. 19, 2a. parte, exp. 3, f. 86r.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   44 30/11/2010   01:25:46 p.m.



45HUITZNÁHUAC: RITUAL POLÍTICO Y ADMINISTRACIÓN SEGMENTARIAn

Figura 2. a) localización de los tlaxilacaltin de Teocaltitlan y de Tozanitlan  
—barrios indígenas no-publicados en la obra de Alfonso Caso (1956)—, así como 
la zona central de San Pablo y la traza española. Proyección en una planimetría 
actual de las calles de ciudad de México (fuente: R. Rovira); b) ubicación del 

templo de Huitznáhuac en México-Tenochtitlan (fuente: R. Rovira)

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   45 30/11/2010   01:25:52 p.m.



46 Rossend Rovira Morgado

En la información que la litigante había aportado previamente se 
decía: “tengo [María Tlaco Yehual] cierto pleyto o diferencia sobre 
cierto camellon de tierra que atrabiesa la acequia que ba por detras 
del matadero”.14

Así pues, el tlaxilacalli de San Pablo Teocaltitlan se localizó en la 
zona aledaña al matadero de la ciudad de México, espacio que ocupó 
varios predios urbanos colindantes a la Iglesia de San Pablo el Viejo 
y Colegio de San Pablo 15 (Figura 2a). En 1564 San Pablo Teocaltitlan 
aparece de nuevo mencionado como el barrio donde residían doña 
María de don Diego y don Pedro Dionisio, quienes gestionaron la venta 
de otro inmueble patrimonial localizado en el tlaxilacalli de San Juan 
Tláchcuac.16 Por otra parte, el códice que se conoce con el nombre de 
Libro de tributos de San Pablo Teocaltitlan (1574) aporta una sugerente 
información para entender el funcionamiento del registro catastral y 
de las instituciones administrativas en este barrio indígena de la ciu-
dad de México durante la época virreinal temprana.17 En consecuen-
cia con los datos archivísticos expuestos hasta el momento, podemos 
afirmar que el área que circunvalaba por el sur la plaza, colegio y 
parroquia de San Pablo englobó un tlaxilacalli cuya etimología es diag-
nóstica de la presencia de un importante recinto ceremonial en esta 
zona durante la época prehispánica tardía. El teocalli en cuestión era el 
Huitznáhuac, aludido por Hernando de Alvarado Tezozómoc cuando 
aclara que “el templo del barrio de Huitznáhuac Aya[u]hcaltitlan, que 
a[h]ora es el tianguillo de San Pablo” (Figura 2b).18

Rituales de entronización de los tlahtoqueh 
y ciclo litúrgico en el Huitznáhuac

Hasta el momento hemos presentado varios datos que ratifican la im-
portancia simbólica e ideológica que tuvo el tlayacatl de Teopan en el 

14 Ibidem, f. 76r.
15 González Obregón 2006 [1922]. José María Marroquí (1900) aclara que la calle del 

Matadero se llamó posteriormente calle Cuauhtemoctzin. En la actualidad lleva el nombre 
de Fray Servando Teresa de Mier. 

16 “doña Maria de don Diego, don Pedro Dionisio, ompa chaneque San Pablo Teocaltitlan // doña 
María de Don Diego y don Pedro Dionisio vecinos de San Pablo Teocaltitlan”, agn, Tierras, v. 22,  
1a. parte, exp. 5, f. 123r, f. 124r, citado en Reyes García et al. [eds.], 1996, p. 110.

17 Códice valeriano o Libro de tributos de San Pablo Teocaltitlan (bnf, f. Mex. 376). Lorenzo 
Boturini (1899 [1746], p. 47) menciona otro registro tributario de 1567-1568 para el tlaxila-
calli de San Pablo Huitznahuatonco. 

18 Tezozómoc 2001 [1598], p. 304. Manuel Orozco y Berra (1978 [1881]), Antonio Gar-
cía Cubas (1892, p. 33) y Alfonso Caso (1956, p. 22) recogen el dato.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   46 30/11/2010   01:25:53 p.m.



47HUITZNÁHUAC: RITUAL POLÍTICO Y ADMINISTRACIÓN SEGMENTARIAn

seno de México-Tenochtitlan, puesto que la zona de Temazcaltitlan fue 
la sede primigenia del islote en la que se produjo el avistamiento de las 
señales pronosticadas por Huitzilopochtli. Al mismo tiempo, diferentes 
líneas de evidencia demuestran que el templo más importante de la 
parcialidad no se localizó en este mismo barrio, sino que fue en el tlaxi-
lacalli de Teocaltitlan donde se ubicó el recinto ceremonial con mayor 
relevancia de Teopan. No obstante, un hecho controversial nace a raíz 
de la asociación que Hernando de Alvarado Tezozómoc establece entre 
el antiguo templo de Huitznáhuac y la parroquia de San Pablo el Viejo 
cuando se realiza una lectura extremadamente literal de la “Relación 
de los edificios del gran templo de México”, presente en el capítulo 
38 del libro ii de la Historia general de las cosas de la Nueva España.19 
De los 78 edificios que fray Bernardino de Sahagún enumera como 
construcciones localizadas en el interior del recinto del Templo Mayor, 
el denominado Uitznaóac Teucalli tiene la décimo novena posición, así 
como el Uitznaóac Calmécac la vigésimo cuarta. Cabe mencionar que 
fuentes etnohistóricas alternativas son más moderadas y realistas sobre 
el número de edificios religiosos en el interior del complejo ceremonial. 
Hernán Cortés y Francisco López de Gómara remarcan la presencia de 
más de cuarenta construcciones 20 y el Conquistado Anónimo anota un 
número superior a los veinte edificios.21 Estos últimos datos muestran 
una fuerte consistencia con la información arqueológica recabada por 
el Programa de Arqueología Urbana del Proyecto Templo Mayor (pau), 
puesto que en el año 2006 se hallaban registradas un mínimo de 35 es-
tructuras.22 Si el recinto del Templo Mayor albergó un número superior 
a los cuarenta edificios religiosos durante el Horizonte Posclásico Tar-
dío, ello supondría que cerca del 50% de las construcciones registradas 
en la obra de fray Bernardino de Sahagún se podrían haber distribuido 
en los diferentes barrios y parcialidades de México-Tenochtitlan. Cabe 
mencionar que este hecho fue observado por vez primera por Eduard 
Seler 23 y, con posterioridad, por Ignacio Marquina.24 En este sentido, 
Carlos Javier González ha demostrado recientemente que el templo de 
Yopico —registrado también en la relación de edificios que aportaron 
los informantes nahuas de Sahagún— se localizó en el tlaxilacalli de 
Tlacocomoco, dentro de la parcialidad tenochca de Moyotlan.25

19 Sahagún 2000 [1569], p. 247 y ss. 
20 Cortés 2000 [1520], p. 141, López de Gómara, 2003 [1552], p. 195.
21 Conquistador Anónimo 1986 [1532-1533]. 
22 Barrera 2006, p. 269-270.
23 Sanders 2006, p. 294-295. 
24 Marquina 1960.
25 González González 2005.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   47 30/11/2010   01:25:54 p.m.



48 Rossend Rovira Morgado

Así pues, este tipo de evidencias ponen al descubierto la descentra-
lización presente en la disposición espacial de las instituciones desti-
nadas al culto religioso en México-Tenochtitlan, hecho que enfatiza el 
carácter segmentario que define al altepetl al cual hemos hecho alusión 
con anterioridad. El tlahtoani se hallaba sujeto al ejercicio de una so-
beranía personal (o tlahtocayotl) que debía garantizar la estabilidad y el 
equilibrio de los diferentes segmentos constitutivos del propio altepetl. 
Por ello, los rituales que rodeaban la entronización del gobernante su-
ponían un acto público idóneo para renovar dicha alianza ontológica. 
Al mismo tiempo, el inicio del nuevo reinado se afianzaba mediante 
un ritual político encaminado a efectuar una cíclica legitimación del 
poder a través del viaje iniciático que el propio tlahtoani emprendía 
con la visita a una serie de estaciones simbólicas dentro de la geografía 
sagrada de México-Tenochtitlan (Figura 3). Hernando de Alvarado 
Tezozómoc realiza una vivaz descripción de este tipo de ceremonias 
asociadas a la unción real cuando relata el acceso del tlahtoani Tízoc 
al icpalli tenochca en 1481:

Y llévanlo [a Tizoc] a hazer oraçión y sacrificio al templo alto de Huitzi
lopochtli y llegado, danle una sotil y delicada biznaga o navaza y 
comiénçase a punçar las orejas y [en] las espinillas de los pies y [en] 
los molledos de los braços, y con lo que se punçó [en] los molledos fue 
de un güeso de tiguere muy agudo, significa ser es[forza]do, animoso. 
Hecho este sacrificio, se baxa donde está el cuauhxicalli, brasero de 
piedra o aguxero del demonio adonde echan coraçones umanos, y 
allí se torna a punçar en las espinillas de los pies y acabado esto, dan 
de çiertas codornices y degolládolas, haze de la sangre de estas abes 
un sacrificio, y luego le sahúma con un incensario hechándole copal. 
Hecho esto, base abaxo a otro palacio suyo [que] llaman tlilancalco, 
[que] lo encalado de toda ella estava teñido de negro que es casa de 
recogimiento y tristeza, la que fue la propia Casa de la Moneda agora 
treinta y quarenta años, y la tiene en guarda y como suya Çihuacoatl 
Tlacaeleltzin. [En] llegando allí, se comienza otra bez a punçar y sacar-
se sangre y cortar cabeças de codornizes y sahúma la sala rreal que está 
allí. Ba luego a otra casa [que] llama[n] yopico y lo propio haze, [que] 
se punça y corta cabeças de codornices y sahúma la sala della; por lo 
consiguiente a la casa de huitznahuac (casa de nabanjas o punçaderas), 
y lo propio haze, y de allí se ha a la orilla de la gran laguna mexicana 
que tiene la gran çiudad de Mexico y hecho otro tanto, se ha a las 
casas rreales, adonde agora es la Rreal Audiencia […] 26

26 Tezozómoc 2001 [1598], p. 248-249. Fray Diego Durán (1994 [1587], cap. xxxix,  
p. 295-298) relata este mismo acontecimiento, pero tan solo menciona la visita real a cuatro 
estaciones urbanas: el templo de Huitzilopochtli, el cuauhxicalli, el Tlillan y el templo de 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   48 30/11/2010   01:25:55 p.m.



49HUITZNÁHUAC: RITUAL POLÍTICO Y ADMINISTRACIÓN SEGMENTARIAn

Los rituales que involucraban autosacrificio, ablación de miembros 
mediante el uso de espinas y filos de obsidiana, sílex o pedernal, ex-
tracción y libación de sangre, muerte ritual de fauna sagrada, quema 
de corazones y sahumerio de resinas aromáticas llevaban cumpliendo 

Yopico. Por razones ignotas obvia hacer referencia al templo de Huitznáhuac y al santuario 
cercano a la laguna de México.

Figura 3. Sitios urbanos visitados por el tlahtoani en las ceremonias  
de unción real (fuente: R. Rovira)

Recinto del Templo Mayor

Ayauhcalli de 
Temazcaltitlan

Huitznáhuac

Yopico

Tlillancalco

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   49 30/11/2010   01:25:57 p.m.



50 Rossend Rovira Morgado

desde antiguo funciones cruciales en Mesoamérica con relación a la 
regeneración y al mantenimiento del equilibrio cósmico, así como en 
las dinámicas sociopolíticas de las propias elites.27 De este modo, los 
tlahtoqueh mexicas reconocían que el éxito de su recién estrenado rei-
nado dependía en buena medida de la correcta realización de este 
tipo de actividades, así como de la pertinente peregrinación a dichos 
lugares sagrados de México-Tenochtitlan. Como señala acertadamente 
Eduardo Matos Moctezuma, en el Templo Mayor se materializaba la 
quintaesencia del cosmos al convertirse éste en el centro neurálgico 
donde convergían los planos terrestre, celestial y del inframundo. Al 
mismo tiempo simbolizaba al Coatépec, lugar en el que acontecie-
ron tanto el nacimiento de Huitzilopochtli como el combate del dios 
tutelar de los mexicas con su hermana Coyolxauhqui.28 La visita al 
cuauhxicalli, así como al Tlillancalco, debió suponer la última aparición 
en público del nuevo tlahtoani electo dentro del recinto del Templo 
Mayor, efectuando una breve parada en un edificio palatino destinado 
al recogimiento, penitencia y ayuno. Con posterioridad, la llegada al 
templo de Yopico en el tlaxilacalli moyoteca de Tlacocomoco fungió 
como un acto ritual a través del cual se legitimaba el acceso al poder 
recordando la muerte y sacrifico de Cópil.29 Asimismo, el desplaza-
miento hacia el templo de Huitznáhuac se debió de efectuar a través 
de una importante vialidad que existió en las actuales calles de Arcos de 
Belén, José María Izazaga y San Pablo y que conectaba Yopico con el 
gran recinto ceremonial de Teopan.30 De esta manera, en el Huitzná-
huac los tlahtoqueh concertaban rituales propiciatorios para asegurar el 
éxito y la fama en su reinado mediante el recuerdo del acontecimiento 
sagrado que tuvo lugar en 1325, cabiendo la posibilidad de que el úl-
timo santuario en la peregrinación urbana que menciona Hernando 
de Alvarado Tezozómoc fuese un ayauhcalli 31 localizado en el propio 
tlaxilacalli teopantlaca de Temazcaltitlan.

A parte de ser un recinto ceremonial que desempeñaba un indis-
cutible papel en el proceso de legitimación de la tlahtocayotl tenochca 
mediante el ritual regio encaminado a favorecer la comunicación con 

27 Joyce et al., 1991, p. 3-5, Schele et al., 1992, Read 1998, p. 123 y ss., Olivier 2006,  
p. 414-420, Sodi 2006, p. 426-429, Sugiyama y López Lujan 2006, p. 33-36. 

28 Matos Moctezuma, 2006, p. 82-89. Anthony F. Eveni (2006, p. 310-313) aporta datos 
adicionales que confirman una vinculación del Templo Mayor con el Monte Tlalóc —locali-
zado a 44 kilómetros ligeramente al SE de Tenochtitlan—, así como con el mítico Tlalocan. 

29 González González, 2005, p. 51-55.
30 Ibidem, p. 58-61.
31 “Llegados los sátrapas al agua donde se havían de bañar, estavan cuatro casas cerca de aquel 

agua, a las cuales llaman ayauhcalli, que quiere decir “casas de niebla”. Estavan estas cuatro casas 
ordenadas hazia las cuatro partes del mundo” (Sahagún, 2001 [1569]: Libro ii, cap. 25, p. 168). 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   50 30/11/2010   01:25:58 p.m.



51HUITZNÁHUAC: RITUAL POLÍTICO Y ADMINISTRACIÓN SEGMENTARIAn

los ancestros fundadores de la ciudad,32 el templo de Huitznáhuac 
también constituía un importante escenario urbano relacionado con 
ciertas festividades del calendario religioso y festivo de los mexicas. En 
este mismo santuario se llevaron a término ciertas actividades rituales 
especializadas y teatralizaciones religiosas vinculadas con el culto a 
Huitzilopochtli y el de Tezcatlipoca en su avatar de Omácatl (2-Caña). 
Fray Bernardino de Sahagún menciona que en el Huitznáhuac “se 
matavan las imágines de los dioses que llamavan centzonuitznahoa, a 
honra de Uitzilopochtli, y también matavan muchos cautivos, esto se 
hazía cada año, en la fiesta de panquetzalitztli”.33 Durante este mismo 
mes de panquetzaliztli (del 9 al 28 de noviembre) se sacrificaban cautivos 
de guerra y esclavos tanto en el templo de Huitzilopochtli como en 
varios recintos ceremoniales de la ciudad, entre ellos, el Huitznáhuac.34 
Es más, tal y como Michel Graulich argumenta, el templo de Huitz-
náhuac era particularmente conocido por ser la sede del culto al dios 
Tezcatlipoca Omácatl, el cual patrocinaba y presidía los convites. Dicha 
divinidad mostraba profundas conexiones con el dios Huitznáhuatl 
—señor del rumbo del sur, o huitztlampa—, cuya personificación era 
sacrificada anualmente en el juego de pelota llamado Tezcatlachco.35

El Huitznáhuac como “casa sagrada” de Teopan

La febril actividad ritual que cumplía el ciclo anual en el templo de 
Huitznáhuac constituía la faceta más visible de esta compleja institu-
ción urbana. No obstante, contamos con informaciones complemen-
tarias que corroboran que dicho recinto ceremonial disponía de per-
sonalidad jurídica propia para organizar mano de obra dependiente, 
poseer en régimen de propiedad patrimonial inmuebles, tierras y 
rentas en trabajo o patrocinar actividades comunitarias singulares. 
Teniendo en cuenta este tipo de componentes, resulta más adecuado 

32 El culto a los antepasados que habían participado en la fundación de la comunidad 
fue un rasgo que caracterizó al ritual político en la antigua Mesoamérica. Recomendamos las 
siguientes lecturas para profundizar tales cuestiones: A. F. Chase & D. Z. Chase [eds.] Mesoa-
merican Elites. An Archaeological Assessment, University of Oklahoma Press, Norman, 1992,  
P. McAnany, Living with the Ancestors. Kinship and Kinghsip in Ancient Maya Society, University of 
Texas Press, Austin, 1995; P. Plunket [ed.], Domestic Ritual in Ancient Mesoamerica, Cotsen In-
stitute of Archaeology-ucla, Los Angeles, 2002; y D. Michelet & Ch. Arnauld “Del arraigo 
mediante el culto a los ancestros a la reinvindicación de un origen extranjero”, en Nuevas 
ciudades, nuevas patrias. Fundación y relocalización de ciudades en Mesoamérica y el Mediterráneo 
Antiguo, M. J. Iglesias et al. [eds.], seem, Madrid, 2006������������  , p.��������  65-92. 

33 Sahagún 2001 [1569], Libro ii, cap. 38, p. 251.
34 Sahagún 2001 [1569], Libro ii, cap. 15, p. 132-133. 
35 ����������������������   Graulich 2002���������  , p.�����  1-3.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   51 30/11/2010   01:26:00 p.m.



52 Rossend Rovira Morgado

caracterizar al templo de Huitznáhuac como una entidad cuya or-
ganización y funcionamiento internos responden al modelo que la 
antropología estructuralista y la sociología de la religión reconocen 
bajo la denominación de holy house. Las instituciones tipo “casa sagra-
da” suelen ser espacios destinados a la veneración de los fundadores 
de la comunidad, con quienes se mantiene una comunicación fluida 
mediante el ritual. Constituyen, pues, vehículos arquitectónicos que 
estimulan la conexión con lo sobrenatural, hecho que proporciona 
una importante fuente de legitimación ideológica para resolver dispu-
tas y litigios entre los miembros de la comunidad.36 Por otra parte, la 
organización de las redes de abastecimiento, producción y consumo en 
el seno de la “casa sagrada” se basa en la proyección a gran escala de 
una economía de base doméstica. El templo dispone de cocinas y al-
macenes propios en los que se depositan productos alimenticios y otros 
tipos de bienes económicos.37 Asimismo, los integrantes de las “casas 
sagradas” reconocen su adscripción a esta institución vinculándose 
entre sí mediante complejas normas de interdependencia personal 
y formando una red social corporativa. La transmisión de nombres, 
títulos, dignidades y cargos especializados con connotaciones ritua-
les también supone un importante rasgo adicional.38 A continuación, 
analizaremos cada uno de estos elementos diagnósticos en el templo 
de Huitznáhuac.

Calmecac y teccalli en el Huitznáhuac

Como hemos especificado con anterioridad, fray Bernardino de Saha-
gún menciona la existencia de un calmecac asociado al templo de Huitz
náhuac, cuya ubicación debió de encontrarse en estrecha contigüidad 
espacial con el propio recinto religioso. La sacralidad que emanaba 
de este propio lugar proporcionó una fuente idónea de jurisprudencia 
para que los tlamatinimeh que impartían protocolo, poesía, retórica, 
escritura, canto, historia o artes mecánicas instruyesen de manera 
eficaz a los futuros dirigentes del Estado tenochca.39 Cabe plantear 
que la tradición pedagógica del calmecac de Huitznáhuac pudo haberse 
recuperado de manera parcial con la creación hacia 1580 del Colegio 
de San Pablo, hecho relacionado con el acusado declive que padeció 
el Colegio Imperial de la Santa Cruz de Tlatelolco en 1576. Del mis-

36 ������������������������������������������������������������������������             Carsten y Hugh-Jones 1995�����������������������������������������������          , p.�������������������������������������������          45, Bloch 1995����������������������������      , p.������������������������      82, Kirch 2000���������  , p.�����  108.
37 ��������������������������������     Pollock 1999��������������������    , p.����������������    118 (Fig. 5.1).
38 ����������������������   Gillespie 2000��������  , p.����  25.
39 ������������������������������    López Austin 1961�������������  , p.���������  120-121.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   52 30/11/2010   01:26:01 p.m.



53HUITZNÁHUAC: RITUAL POLÍTICO Y ADMINISTRACIÓN SEGMENTARIAn

mo modo, fray Bernardino de Sahagún reporta la existencia de un 
tecuhtlahtoh denominado Huitznahua(tlailotlac) que impartía justicia en 
su propio tribunal o teccalli.40

Estancias, tierras patrimoniales y rentas en trabajo

Francisco López de Gómara aseveró que los templos de Tenochti- 
tlan disponían de recursos patrimoniales propios que contemplaban 
la propiedad de tierras y la extracción de rentas en productos y en 
servicios.41 Para el caso concreto del Huitznáhuac, contamos con los 
datos contenidos en el folio 19r. del Códice mendocino. En dicha fuente 
documental se recoge el tributo reclamado a Tlatelolco. Aparte del 
tributo en especie, se contempla la aportación de un coatequitl par-
ticular organizado en cuadrillas de trabajadores destinado a reparar 
el templo de Huitznáhuac,42 cuyo glifo hemos reproducido en la 
Figura 1. Además, Alfonso Caso recogió varios materiales publicados 
y de archivo que avalaban el hecho de que la parcialidad de Teopan 
tenía en propiedad estancias rurales no contiguas en Tlaxolpan, Hue-
huetlan, Tlalyztacapan, Colhuatlayauhcan, Tepetlacalco y Mixiuhcan,43 
mismas que pagaban su correspondiente terrazgo. Es más, la aparición 
de Teopan como entidad corporativa que posee personalidad jurídica 
para tener inmuebles patrimoniales vuelve a reiterarse en un pleito 
inédito de 1564 protagonizado por los principales de San Pablo y el 
cabildo de ciudad de México: 

martin ytzhuatzin, miguel juarez, pablo ayogua, pedro tepolcatl […], 
yndios principales de san pablo por nos[otros] y en el nombre de 
los demas naturales del dicho barrio en la mejor forma y manera 
que de dicho lugar […] que nosotros havemos sido agrabiados por el 
cabildo por querer forçar exido en ciertas tierras que tenemos sem-
bradas de mayz [que] se dizen atlixco junto al barrio de cocoçingo 
[Cuauhcontzinco] que es de la otra parte de la cerca que pone fin con 
la laguna hazia las atarazanas. […] las dichas tierras son nuestras y 
nos pertenecen por ser de nuestro patrymonio y bienes ereditarios 
y avellas eredado de nuestros padres y aguelos y antepasados que 

40 Ibidem, p. 100-101.
41 “(…) porque [el Templo Mayor] tiene muchos pueblos para su fábrica y reparaciones, que están 

obligados a tenerlo siempre en pie, y que de concejo siembran, recogen y mantienen a toda esta gente de 
pan y frutas, carne y pescado, y de leña cuando es de menester…” (López de Gómara, 2003 [1552], 
p.196-197).

42 Carrasco 1996, p. 167-169.
43 Caso 1956, p. 23-24.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   53 30/11/2010   01:26:02 p.m.



54 Rossend Rovira Morgado

siendo por linea recta demas de diez y de viente y de treinta y de 
quarenta años.44

Así pues, estos datos corroboran las informaciones aportadas por 
Francisco López de Gómara. De forma paralela, se evidencia que la 
personne morale que articulaba el régimen de propiedades inmuebles 
del tlayacatl de Teopan era el templo de Huitznáhuac, quien desple-
gaba diferentes tipos de tenencias especializadas sobre la tierra (cal-
pullalli, tecuhtlalli y teopantlalli).

Títulos, cargos y símbolos

La “casa sagrada” de Teopan en el Huitznáhuac disponía de su pro-
pia jerarquía religiosa y administrativa a la cual se aludía con dife-
rentes títulos y dignidades. Fray Bernardino de Sahagún menciona 
la existencia del huitznahuac tiachcauh, quien lideraba el séquito de 
sacerdotes y principales que acompañaba la figura de Huitzilopoch- 
tli.45 Asimismo, el huitznahuac teohuatzin seguía en rango al mexicatl 
teohuatzin y se encargaba de prestarle ayuda complementaria en sus 
quehaceres diarios.46 Varias fuentes coinciden en el hecho de que 
el cargo que se escondía bajo el título honorífico de huitznahuatl 
fue ostentado durante el reinado de Motecuzohma II (1502-1520) 
por Motelchiuhtzin,47 quien bautizado con el nombre de don Andrés 
de Tapia ejerció la gobernación indígena de ciudad de México entre 
1525 y 1530/1532.48 El huitznahuatl, conjuntamente al ticocyahuacatl, al 
tlacateccatl y al tlacochcalcatl, integraba la cúpula militar en la sociedad 
mexica-tenochca (Figura 4).

Del mismo modo, este gran señor formaba parte del alto consejo 
del tlahtoani y su asociación conceptual con el Sur y con el color verde 
permite afirmar con cierta seguridad que fue la autoridad guberna-
mental que ejercía jurisdicción sobre el tlayacatl meridional de Teopan. 
La huehuecalli (o casa de comunidad) de esta parcialidad se localizó 
en el tlaxilacalli de San Pablo Tozanitlan (véase Figura 2b), tal y como 

44 El barrio de San Pablo con el cabildo de la Ciudad de México por tierras de ejidos. agn, Tierras, 
1564, v. 20, 2a. parte, exp. 7, f. 1r.

45 Sahagún 2001 [1569], Libro iii, cap. 1, p. 278.
46 Sahagún 2001 [1569], Libro ii, cap. 38, p. 265.
47 Sahagún 2001 [1569], Durán 1994 [1587], cap. lxxii, p. 515; Tezozómoc 2001 

[1598], p. 483.
48 Sahagún 2001 [1569], Libro viii, cap. 1, p. 638; Chimalpáhin Cuauhtlehuanitzin 2006 

[c. 1620], p. 135, Gibson 1994, p. 170. 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   54 30/11/2010   01:26:03 p.m.



55HUITZNÁHUAC: RITUAL POLÍTICO Y ADMINISTRACIÓN SEGMENTARIAn

Figura 4. Los altos jerarcas militares de México-Tenochtitlan, probables 
señores de cada una de las parcialidades urbanas. El Huitznahuatl,  

resaltado en rojo (fuente: Códice Mendocino, 1542: f.67r)

se recoge en el truculento litigio acontecido en 1576 entre los des-
cendientes de don Andrés de Tapia Motelchiuhtzin y las autoridades 
indígenas de San Juan Tenochtitlan.49

Patrocinio de actividades comunitarias

Los teopantlacah poseían una profundo sentido identitario por ser el 
grupo tenochca que fue elegido por los designios de Huitzilopochtli. 
Si bien es cierto que este tipo de propaganda ideológica se reproducía 
cíclicamente con la celebración del ritual ordinario y las ceremonias 
de entronización de los tlahtoqueh, dos actos públicos constituían los 
eventos más importantes en los que los teopantlacah se congregaban 
bajo el auspicio del Huitznáhuac: el mercado y el juego de pelota. Her-
nán Cortés, el Conquistador Anónimo y Francisco López de Gómara 
atestiguan la existencia de una actividad comercial multicéntrica en 

49 Hernando de Tapia y sus herederos con el barrio de San Juan, por casas. agn, 1576, v. 37, 
exp. 2, f. 1r.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   55 30/11/2010   01:26:27 p.m.



56 Rossend Rovira Morgado

el seno de México-Tenochtitlan.50 Cada barrio y parcialidad concer-
taba sus propios mercados a diario y sus comerciantes pagaban las 
correspondientes tasas al tlahtoani y a los templos.51 Es probable que 
existiese un patrón rotativo en la afluencia de usuarios que se con-
centraban en estos mismos mercados, pues el Conquistador Anónimo 
afirma que era cada cinco días cuando se celebraba “tianguez general” 
en Tlatelolco.52 El antiguo tianquiztli de Teopan se localizó en la plaza 
frontera al templo de Huitznáhuac y parece que sobrevivió brevemente 
a la Conquista, puesto que en 1552 el virrey don Luis de Velasco Ruiz 
de Alarcón proveía a la Real Audiencia la supresión de los mercados 
urbanos subsidiarios y la potenciación del mercado indígena de San 
Juan los sábados.53 Sin embargo, Hernando de Alvarado Tezozómoc 
daba fe de la pervivencia de un mercadillo en la plaza de San Pablo 
a finales del siglo xvi.54

Con referencia al juego de pelota de Teopan, con anterioridad 
se ha argumentado la profunda relación existente entre los dioses 
Huitznáhuatl y Tezcatlipoca Omácatl —señores del templo de Huitz- 
náhuac— con el Tezcatlachco. La celebración periódica de torneos 
competitivos protagonizados por miembros de la nobleza teopant-
laca en el Tezcatlacho generó una importante fuente de identidad 
colectiva. Cabe presuponer que dicha cancha de juego de pelota se 
encontraría en estrecha asociación espacial con este recinto ceremo-
nial de Teopan. A colación de estas observaciones, es necesario re-
cordar que, aparte del Teotlachco localizado en el subsuelo de la 
Catedral de Ciudad de México durante las intervenciones efectuadas 
por el pau, los arqueólogos del Instituto Nacional de Antropología e 
Historia Luis Alberto Martos y Salvador Pulido reportan el hallazgo 
de un juego de pelota adicional durante una intervención de rescate 
en la Ciudadela.55 Estos mismos investigadores afirman que existen 

50 Cortés, 2000 [1520], p. 139, Conquistador Anónimo, 1986 [1532-1533], p. 147, López 
de Gómara, 2003 [1552], p. 190.

51 51Cortés, 2000 [1520], p. 143, Garraty, 2007, p. 140, 143, Durán, 1967 [1587], t. i, 
cap. xx, p. 179: “Los mercados en esta tierra eran todos cerrados de unos paredones siempre 
fronteros de los templos de los dioses, o a un lado y en el pueblo [en] el que se celebra tianguiz 
aquel día tenían como fiesta principal en aquel pueblo o ciudad y, así, en el momoztli donde 
estaba el ídolo del tianguiz ofrecían mazorcas de maíz, ají, tomates, fruto y otras legumbres y 
semillas y pan; en fin, de todo lo que se vendía en el tianguiz”.

52 Conquistador Anónimo, 1986 [1532-1533], p. 145.
53 “El Príncipe. Presidente y Oydores de la Audiencia Real de la Nueva España. A nos se 

ha hecho relación que en esta audiencia se ha proveido que dentro de veinte leguas todos los 
pueblos de los Yndios lleven los sábados a vender a esta ciudad de Mexico” (ci, v. iv, 1552, 
p. 310-311).

54 Tezozómoc, 2001 [1598], p. 304.
55 Martos y Pulido 1989.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   56 30/11/2010   01:26:28 p.m.



57HUITZNÁHUAC: RITUAL POLÍTICO Y ADMINISTRACIÓN SEGMENTARIAn

documentos fechados del siglo xvi que certifican la existencia de un 
juego de pelota complementario que se localizó en la zona aledaña 
a la parroquia de San Pablo.56 Los datos recolectados hasta la fecha 
por nuestra investigación personal no permiten aportar informacio-
nes concluyentes sobre la ubicación exacta de este juego de pelota. El 
tlaxilacalli que se hallaba contiguo al barrio de San Pablo Teocaltitlan 
por el sur aparece mencionado indistintamente en fuentes de archivo 
del siglo xvi con el nombre de Tlachcuititlan (“Cerca del césped”) 57 
o Tlachcutitlan (“Cerca del juego de pelota”) 58 [Fig.5]. Por su parte, 
Domingo de San Antón Muñón Chimalpáhin Cuauhtlehuanitzin re-
lata que en el año 1611 Hernando Teucxochitzin, habitante de San 
Pablo Tlachcuititlan, fue elegido alcalde.59 No obstante, un pleito por 
el cobro de tasas de arrendamiento fechado en el tránsito de la época 
virreinal tardía a la República vuelve a referirse a este barrio con el 
nombre de Tlaxcutitlan.60 

En consecuencia y a despecho de la ausencia de información ar-
queológica en el área central de la antigua parcialidad de Teopan 
que pueda corroborar dichas evidencias documentales, no podemos 
asegurar que el antiguo juego de pelota del Tezcatlachco se localizara 
junto a la parroquia de San Pablo el Viejo.61 En todo caso, la hipóte-
sis que se genera con el análisis preliminar de datos procedentes de 
fuentes publicadas y de archivo apoya el hecho de que el Tezcatlachco 
pudo haberse localizado en algún punto comprendido entre las calles 
Escuela Médico Militar, Fray Servando Teresa de Mier y Jesús María, 
área que se encuentra a escasos doscientos metros de dicha iglesia. 

56 Martos y Pulido 1989, p. 84-85. 
57 Caso, 1956.
58 Autos seguidos por Pablo Marquez contra Ana Xoco, yndios del barrio de San Pablo, sobre unas 

casas y tierras. agn, Tierras, 1564, v. 55, exp. 5, 17r.
59 “Yn S. Pablo tlaca. mochiuque. hernando teucxochitzin. tlachcuititlan chane” (Chimalpahin 

Cuauhtlehuanitzin 2006 [c. 1620], p. 172).
60 Los naturales del barrio de San Francisco Tultengo contra Dionisio Cano Moctezuma, sobre el 

pago del arrendamiento de los potreros nombrados Tultengo y Tlaxcutitlan, agn, Tierras, 1815-1819, 
v. 1416, exp. 7.

61 Las intervenciones de rescate y salvamento arqueológico efectuadas durante los últi-
mos cuarenta años en el sector urbano correspondiente a la antigua parcialidad de San Pablo 
Teopan se han concentrado mayormente en tres núcleos: el área de la actual estación de 
metro Pino Suárez —donde se localizaron estructuras asociadas al antiguo complejo ceremo-
nial del Tocititlan (González Rul, 1963)—, en la Calzada de San Antonio Abad a la altura de 
la Plaza del Tlaxcoaque-Plaza del Bicentenario y en la zona comprendida entre San Lázaro y 
La Candelaria, sede de los antiguos tlaxilacaltin de Cuauhcontzinco y Atlixco (Sánchez et al., 
2007, p. 158-163). Existe, pues, un elevado déficit de datos sobre los predios colindantes a la 
plaza y parroquia de San Pablo.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   57 30/11/2010   01:26:29 p.m.



58 Rossend Rovira Morgado

Figura 5. Fragmento del pleito por tierras entre Ana Xoco y Pablo Macuex donde 
se especifica que el tlaxilacalli de San Pablo Teopan, donde se encontraban las 
propiedades en litigio, pudo denominarse Tlachcutitlan (fuente: Autos seguidos 
por Pablo Marquez contra Ana Xoco, yndios del barrio de San Pablo, sobre unas casas 

y tierras. agn, Tierras, 1564, v. 55, exp. 5, f. 17r)

Conclusiones

El estudio de los altepemeh que exhibieron un elevado grado de urbani-
zación en el Altiplano de México durante la etapa prehispánica tardía 
requiere el análisis tanto de las estancias rurales que sustentaban parte 
de la población urbana como de los barrios y parcialidades citadinos. 
Como anunciamos al inicio de este trabajo, no se puede establecer 
una distinción conceptual tajante entre el campo y la ciudad dentro 
de la mentalidad nahua. El altepetl englobaba concepciones binarias 
que implicaban una fuerte carga de interdependencia y complemen-
tariedad entre ambos ámbitos espaciales. Del mismo modo, el ejerci-
cio de la soberanía se construyó con base en el dominio de las relacio-
nes interpersonales y no del principio de territorialidad. En el caso 
concreto del altepetl de México-Tenochtitlan, el sentido ontológico a 
través del cual se cimentaba la adscripción del individuo al territorio 
se justificaba con la vinculación a varias instituciones urbanas que 
generaban importantes fuentes de identidad colectiva. En este senti-
do, el templo de Huitznáhuac en la parcialidad de Teopan constituyó 
una entidad depositaria de aquellas tradiciones históricas del pueblo 
mexica-tenochca que favorecían la emanación de importantes flujos 
de poder simbólico a través de los cuales el tlahtoani amparaba y 
guiaban al pueblo. Así, la “casa sagrada” del Huitznáhuac se convertía 
en una influyente personne morale que controlaba el sustento y el ciclo 
vital de la comunidad teopantlaca, un hogar sacro donde los padres y 
hermanos mayores proporcionaban arropo espiritual y mantenimiento 
a unos hijos que gozaban de un espacio propicio para honrar y festejar 
a los ancestros y a los dioses.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   58 30/11/2010   01:26:37 p.m.



59HUITZNÁHUAC: RITUAL POLÍTICO Y ADMINISTRACIÓN SEGMENTARIAn

Bibliografía

Siglas

agn	 Archivo General de la Nación, México, México

bnf	 Bibliothèque Nationale de France, París, Francia

ci	 Cedulario Indiano, 4 v., Madrid, Ediciones Cultura Hispánica, 1945-
1946

Referencias bibliográficas mencionadas

Alcántara, Alejandro, Las zonas residenciales de Tenochtitlan según las fuen-
tes coloniales, México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 
2008.

Barrera, José Álvaro, “El Programa de Arqueología Urbana del Tem-
plo Mayor”, en Arqueología e historia del Centro de México. Homenaje a 
Eduardo Matos Moctezuma, coordinación a cargo de Leonardo López 
Luján et al., México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 
2006, p. 265-272.

Bloch, Maurice, “The Resurrection of the House amongst the Zafimaniry 
of Madagascar”, en About the House: Lévi-Strauss and Beyond, edición a 
cargo de Janet Carsten y Stephen Hugh-Jones, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1995, p. 69-83.

Boturini, Lorenzo, Idea de una nueva historia general de la América septen-
trional, fundada sobre material copioso de figuras, symbolos, caractères, y ge-
roglíficos, cantares, y manuscritos de autores yndios, últimamente descubiertos, 
Nueva York, Aston, Lenox & Tilden Foundations, 1899 [1746]. 

Calnek, Edward E., “The Internal Structure of Tenochtitlan”, en The 
Valley of Mexico: Studies on Prehispanic Ecology and Society, edición a 
cargo de Eric R. Wolf, Albuquerque, University of New Mexico Press, 
1976, p. 287-302.

, “Tenochtitlan-Tlatelolco: the Natural History of a City”, en Ur-
banism in Mesoamerica, edición a cargo de William T. Sanders et al., 
México, University Park/Instituto Nacional de Antropología e Histo-
ria/Pennsylvania University Press, 2003.

Carrasco, Pedro, “Estructura familiar en Tepoztlán en el siglo xvi”, 
Nueva Antropología, México, 1982 [1964], n. v, 18, p.127-154.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   59 30/11/2010   01:26:38 p.m.



60 Rossend Rovira Morgado

, “������������������������������������������������       La sociedad mexicana antes de la Conquista”, en Historia Ge-
neral de México, 2ª. edición, v. 1, México, El Colegio de México, 1977, 
p. 165-288.

, Estructura político-territorial del imperio tenochca. La Triple Alianza 
de Tenochtitlan, Tetzcoco y Tlacopan, México, Fondo de cultura Econó-
mica/El Colegio de México, 1996.

Carsten, Janet y Stephen Hugh-Jones, “Introduction”, en About the 
House: Lévi-Strauss and Beyond, edición a cargo de Janet Carsten y 
Stephen Hugh-Jones, Cambridge, Cambridge University Press, 1995, 
p. 1-46.

Caso, Alfonso, “Los barrios antiguos de Tenochtitlan y Tlatelolco”, Me-
morias de la Academia Mexicana de Historia, 1956, t. xv, n. 1, México, 
p. 7-63.

Codice Aubin, Historia de la nación mexicana, edición a cargo de Charles 
E. Dibble, México, Editorial Porrúa (Colección Chimalistac), 1963 
[1576]. 

Conquistador Anónimo, Relación de algunas cosas de la Nueva España y 
de la gran ciudad de Temistitán México; escrita por un compañero de Her-
nán Cortés, edición a cargo de Jesús Bustamante, Madrid, Ediciones 
Polifemo, 1986 [1532-1533]. 

Cortés, Hernán, Cartas de relación a Carlos V, Madrid, Editorial Dastin, 
2000 [1520-1525].

Chimalpáhin Cuauhtlehuanitzin, Domingo Francisco de San Antón 
Muñón, Annals of His Time, edición a cargo de James Lockhart et al., 
Palo Alto, Stanford University Press, 2006 [c. 1620].

Durán, Diego, The History of the Indies of New Spain, traducción y edición 
a cargo de Doris Heyden, Norman, University of Oklahoma Press, 
1994 [1587].

, Historia de las Indias de Nueva España e Islas de la Tierra Firme, 
México, Editorial Porrúa, 1967 [1587].

Elson, Christina, “Elites at Cerro Tilcajete: A Secondary Center in the 
Valley of Oaxaca”, tesis doctoral, Detroit, University of Michigan, 
2003.

Eveni, Anthony F., “The Templo Mayor in Sacred Place”, en Arqueología e 
historia del centro de México. Homenaje a Eduardo Matos Moctezuma, coor-
dinación a cargo de Leonardo López Luján et al., México, Instituto 
Nacional de Antropología e Historia, 2006, p. 305-315. 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   60 30/11/2010   01:26:39 p.m.



61HUITZNÁHUAC: RITUAL POLÍTICO Y ADMINISTRACIÓN SEGMENTARIAn

Férnandez, Federico y Ángel Julián García, coordinadores, Territorialidad 
y paisaje en el altepetl del siglo xvi, México, Fondo de cultura Econó-
mica/Universidad Nacional Autónoma de México, 2006.

García Cubas, Antonio, Memoria para servir a la carta general del imperio 
mexicano y demás naciones descubiertas y conquistadas por los españoles du-
rante el siglo xvi en el territorio perteneciente hoy a la República mexicana, 
México, Oficina Tipográfica de la Secretaría de Fomento, 1892.

García Chávez, Raúl, “Tenochtitlan antes de Tenochtitlan: nuevos ele-
mentos arqueológicos para la definición de su cronología”, en Arqueo-
logía e historia del centro de México. Homenaje a Eduardo Matos Moctezuma, 
coordinación a cargo de Leonardo López Luján et al., México, Instituto 
Nacional de Antropología e Historia, 2006, p. 217-237.

García Icazbalceta, Joaquín, Nueva colección de documentos para la histo-
ria de México. Códice franciscano. Siglo xvi, México, Editorial Salvador 
Chávez Hayhoe, 1941 [§1569].

Garraty, Christopher P., “Intercambio de mercado y consolidación en 
el corazón del Imperio Azteca”, en Revista Española de Antropología 
Americana, Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 2007,  
v. 37, n. 2, p. 139-164. 

Gibson, Charles, Los aztecas bajo el dominio español. 1519-1810, México, 
Siglo XXI, 1994. 

Gillespie, Susan D., “Lévi-Strauss Maison and Société-à-Maisons”, en Be-
yond Kinship: Social and Material Reproduction in House Societies, edición 
a cargo de Rosemary A. Joyce y Susan D. Gillespie, Philadelphia, 
University of Pennsylvania Press, 2000, p. 22-72.

González Aparicio, Luis, Plano reconstructivo de la región de Tenochtitlan, 
México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 1973.

González González, Carlos Javier, “Ubicación e importancia del templo 
de Xipe Tótec en la parcialidad tenochca de Moyotlan”, Estudios de 
Cultura Náhuatl, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 
2005, n. xxxvi, p. 47-65.

González Obregón, Luis, Las calles de México, México, Editorial Porrúa, 
2006 [1922].

González Rul, Francisco, “Tocititlan”, Anales del Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, México, Instituto Nacional de Antropología e 
Historia, 1963, t. xv, n. 44, p. 67-73.

Graulich, Michel, “Tezcatlipoca-Omacatl, el comensal imprevisible”, 
Cuicuilco, México, enah, 2002, mayo-agosto, v. 9, n. 25, p. 1-9.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   61 30/11/2010   01:26:41 p.m.



62 Rossend Rovira Morgado

Grim, John A. (editor), Indigenous Traditions and Ecology: The Interbeing of 
Cosmology and Community, Cambridge (Massachussetts), Harvard Uni-
versity Press, 2001.

Hirth, Kenneth G., “The Altepetl and Urban Structure in Prehispanic 
Mesoamerica”, en Urbanism in Mesoamerica, edición a cargo de William 
T. Sanders et al., México, University Park/Instituto Nacional de Antro-
pología e Historia/Pennsylvania University Press, 2003, p. 57-84.

, ����������������������������������������������������������������        “Incidential Urbanism: The Structure of the City in Prehispanic 
Central Mexico”, en The Ancient City. New Perspectives on Urbanism 
in the Old and New World, edición a cargo de Joyce Marcus y Jeremy 
A. Sabloff, Santa Fe, School for Advanced Research, 2009, p. 273-
297.

Joyce, Rosemary A. et al., “Olmec Bloodletting: An Icographic Study”, 
en Sixth Palenque Round Table [§ 1986], edición electrónica a cargo 
de Virginia M. Fields, Norman, University of Oklahoma Press, 1991, 
p. 1-12.

Kirch, Patrick V., “Temples as ‘Holy Houses’. The Transformation of Ritual 
Architecture in Traditional Polynesian Societies”, en Beyond Kinship: 
Social and Material Reproduction in House Societies, edición a cargo de 
Rosemary A. Joyce y Susan D. Gillespie, Philadelphia, University of 
Pennsylvania Press, 2000, p. 103-134.

Lockhart, James, The Nahuas After the Conquest. A Social and Cultural 
History of the Indians of Central Mexico, Sixteenth Through Eighteenth Cen-
turies, Palo Alto, Stanford University Press, 1992. 

López Austin, Alfredo, La constitución real de México-Tenochtitlan, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 1961.

López de Gómara, Francisco, La Conquista de México, Madrid, Editorial 
Dastin, 2003 [1552].

Marcus, Joyce: “On the Nature of the Mesoamerican City”, en The An-
cient Civilizations of Mesoamerica: A Reader, edición a cargo de Michael 
E. Smith y Marilyn A. Masson, Malden, Blackwell Pubishers, 2000 
[1983], p. 49-82.

Marquina, Ignacio, El Templo Mayor de México, México, Instituto Nacional 
de Antropología e Historia, 1960.

Marroquí, José María, La ciudad de México. Origen del nombre de sus calles 
y plazas (algunas), y varios establecimientos y anécdotas, v. i, México, Im-
prenta Tipográfica y Literaria “La Europa”, 1900.

Martos, Luis Alberto y Salvador Pulido, “Un juego de pelota en la ciudad 
de México”, en Arqueología, México, Instituto Nacional de Antropolo-
gía e Historia, 1989, n. 1, p. 81-88.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   62 30/11/2010   01:26:43 p.m.



63HUITZNÁHUAC: RITUAL POLÍTICO Y ADMINISTRACIÓN SEGMENTARIAn

Matos Moctezuma, Eduardo, Tenochtitlan, México, Fondo de cultura 
Económica/El Colegio de México, 2006.

Monzón, Arturo, El calpulli en la organización social de los tenochca, México, 
Instituto Nacional de Antropología e Historia/Universidad Nacional 
Autónoma de México, 1949.

Olivier, Guilhem, “El simbolismo de las espinas y del zacate en el México 
central posclásico”, en Arqueología e historia del Centro de México. Ho-
menaje a Eduardo Matos Moctezuma, coordinación a cargo de Leonar-
do López Luján et al., México, Instituto Nacional de Antropología e 
Historia, 2006, p. 407-424.

Orozco y Berra, Manuel, Historia antigua y de la Conquista de México,  
4 t., México, Editorial Porrúa, 1978 [1881].

Pollock, Susan, Ancient Mesopotamia: The Eden That Never Was, Cambrid-
ge, Cambridge University Press, 1999.

Reyes García, Cayetano, El altepetl. Origen y desarrollo. Construcción de la 
identidad regional náhuatl, Zamora, El Colegio de Michoacán, 2000. 

Reyes García, Luis et al. (editores), Documentos nahuas de la ciudad de 
México del siglo xvi, México, Centro de Investigaciones y Estudios 
Avanzados en Antropología Social/Archivo General de la Nación, 
1996.

Read, Kay Almere, Time and Sacrifice in the Aztec Cosmos, Bloomington, 
Indiana University Press, 1998.

Rojas, Teresa, “El sistema de organización en cuadrillas”, en Alfredo 
López Austin y Mari Carmen Serra Puche (comps.), Origen y formación 
del Estado en Mesoamérica, México, Universidad Nacional Autónoma 
de México, 1986, p. 135-150.

Sahagún, Bernardino de, Historia general de las cosas de la Nueva España, 
Madrid, Editorial Dastin, 2001 [1569].

Sánchez, María de Jesús et al., “Tenochtitlan y Tlatelolco durante el 
Posclásico Tardío”, en Ciudad excavada. Veinte años de arqueología de 
salvamento en la ciudad de México y su área metropolitana, coordinación 
a cargo de Luis Alberto López Wario, México, Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, 2007, p. 145-187. 

Sanders, William T., “The Templo Mayor: History and Archaeology”, en 
Arqueología e historia del Centro de México. Homenaje a Eduardo Matos Moc-
tezuma, coordinación a cargo de Leonardo López Luján et al., México, 
Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2006, p. 291-304.

Schele, Linda et al., The Blood of Kings: Dinasty and Ritual in Maya Art, 
New York, George Braziller, 1992. 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   63 30/11/2010   01:26:44 p.m.



64 Rossend Rovira Morgado

Smith, Adam T., The Political Landscape: Constellations of Authority in Early 
Complex Polities, Berkeley, University of California Press, 2003.

Smith, Michael E., “Aztec City-States in the Basin of Mexico and Morelos”, 
en The Postclassic Mesoamerican World, edición a cargo de Michael E. 
Smith y Frances F. Berdan, Salt Lake City, University of Utah Press, 
2003, p. 58-60.

Sodi, Federica, “El técpatl, un acercamiento a filo de obsidiana”, en Ar-
queología e historia del Centro de México. Homenaje a Eduardo Matos Moc-
tezuma, coordinación a cargo de Leonardo López Luján et al., México, 
Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2006, p. 425-432.

Sugiyama, Saburo y Leonardo López Luján, Sacrificios de consagración en 
la Pirámide de la Luna, México, Consejo Nacional para la Cultura y las 
Artes/Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2006.

Tezozómoc, Hernando Alvarado, Crónica mexicana, Madrid, Editorial 
Dastin, 2001 [1598].

Webster, David y William Sanders, “La antigua ciudad mesoamericana: 
teoría y concepto”, en Reconstruyendo la ciudad maya: el urbanismo en 
las sociedades antiguas, coordinación a cargo de Andrés Ciudad et al., 
Madrid, Publicaciones de la seem, 2000, p. 43-64.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   64 30/11/2010   01:26:45 p.m.


