RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Felix Baez-Jorge, El lugar de la captura, México, Gobierno del Estado de
Veracruz, 2008, 395 p.

“Suele tenernos acostumbrados Félix Baez-Jorge a estudios profundos
que penetran en la esencia de los temas que trata para convertirlos,
con buena pluma y decantado conocimiento, en aportes significativos
acerca de la religién mesoamericana. Por ello, pienso que esta obra
se convierte en lectura indispensable para todos aquellos que desean
conocer y profundizar en los nada faciles caminos de la mitologia, el
simbolismo y el pensamiento, tanto antiguo como actual, del hombre
que fue y del que sigue siendo. Cada uno de sus libros se constituye
en so6lido pilar que nos lleva a la reflexién y al conocimiento. Este es
uno de ellos...”

Me refiero, por supuesto, al libro El lugar de la captura (simbolismo
de la vagina telirica en la cosmovision mesoamericana), del cual es autor
el antropélogo Félix Bdez-Jorge. Estas palabras con las que termino

i “Presentacién” al tomo de referencia, me sirve como predmbulo
para engarzarlas con las palabras finales de quien escribe el “Epilogo”
a la obra, el doctor Jacques Galinier, quien por su parte asienta: “La
vagina dentada si alarma, provoca el panico en las fantasias infantiles,
pero también en la teoria. Félix Baez-Jorge ha superado los dos para
ofrecernos un libro magnifico que todos los mesoamericanistas, y mas
alla, deberan meditar”

Esta alfa y omega sirven de marco al “ntcleo duro” que constituye
el libro que hoy nos convoca. El triptico resultante es, a todas luces,
revelador y paradigmatico. Revelador, en cuanto nos proporciona
elementos suficientes para penetrar en el laberinto que significa la
“vagina dentada” manifiesta de multiples maneras en el México pre-
hispanico y en grupos indigenas actuales. Paradigmatico, porque en
él leemos imbricadas las diferentes relaciones que se dan entre mitos,
mujer, luna, menstruacién, castracién, etcétera, vistos a través de la
mirada de un antropdlogo que no se detiene en los umbrales del cono-
cimiento sino que, como lo demuestra en muchas de sus obras las que
ya forman legién, echa mano de todos los recursos metodolégicos para

ECNahuatl 41_FINAL.indd 327 30/11/2010 01:33:56 p.m.



328 ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL

explicarnos los pormenores del tema que trata. Todo ello nos aproxima
a la importancia que el tema tiene para una mejor comprension del
pensamiento humano acerca del simbolismo de la vagina teltrica y su
relaciéon con la cosmovisién en Mesoamérica.

Un aspecto que resulta relevante dentro de lo tratado por Béez-
Jorge, es que en el mundo prehispanico la deidad que representa la
vagina dentada dentro del panteén mesoamericano guarda estrecha
relaciéon con la tierra, madre generadora que da frutos y alimenta al
hombre, pero que al mismo tiempo sirve de lugar en donde los hom-
bres se transforman y se convierten en huesos. Al estudiar a Tlalte-
cuhtli, Sefior/Sefiora de la Tierra, no encontré ninguna festividad ni
templo dedicado a esta deidad; tampoco sabemos de algtn ritual por
medio del cual se le rindiera culto. Mas bien lo que prevalece es la
presencia del dios/diosa en multiples expresiones: esculturas, codices,
debajo de recipientes sacrificiales, etcétera, lo que nos llevé a otra con-
sideracion: por lo general, salvo muy contadas excepciones, la figura
del nimen permanece oculta a la mirada de los mortales. En efecto,
las mas de 40 esculturas en piedra que conocemos del mundo mexica
estan labradas con la efigie de la deidad, pero no estaban a la vista,
sino colocadas boca abajo. En el caso de recipientes de igual manera
esta ubicada en la parte inferior del mismo y en las representaciones
pictéricas como lo son los cddices, la tenemos representada casi siem-
pre con la parte esencial —la boca con grandes colmillos presta a
devorar a los cadaveres—, pero, hay que recordar que los cédices eran
de manejo exclusivo de los iniciados, de los sacerdotes y no estaban
a la vista publica.

Es probable que lo anterior obedezca a la misién primordial que la
deidad tenia: devorar los cadaveres. Esto debi6é de impactar de manera
relevante a la poblacién, de ahi ese ocultamiento que de la misma se
hace. Pero lo importante de todo esto estriba en que esa boca enorme
de afilados colmillos es la vagina devoradora y castradora a que se
hace alusién en el estudio de Félix. El autor, en el tercer capitulo de
su obra dedicado a los c6digos miticos y contextos simbélicos, después
de analizar la relacion hombre-maiz trata lo referente a Tlaltecuhtli,
para lo cual acude a un buen niimero de autores que han visto el tema
y nos dice, en una clara relacién de devoradora-paridora que posee la
deidad como su principal atributo, que:

A partir de las fuentes examinadas en paginas anteriores es evidente
que, en tanto representaciones colectivas, Tierra (Madre) y Mujer (ge-
nésica) comparten la doble naturaleza que es propia del simbolismo
asociado a la vagina dentada: son creadoras en un sentido y, al mismo

ECNahuatl 41_FINAL.indd 328 30/11/2010 01:33:57 p.m.



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 329

tiempo, receptaculo después de la muerte, ambito mitico y simbélico
(cimentado en la sexualidad) que posibilita el renacer (p. 187-188).

Justo en el momento en que Baez-Jorge ponia punto final a su en-
riquecedor estudio, la deidad, agradecida, emergia de los arcanos de la
tierra con todo su contenido ancestral. El 2 de octubre de 2006, frente
al Templo Mayor de los mexicas en el corazén de la ciudad de México,
salia a la luz una escultura de grandes dimensiones que representa
a Tlaltecuhtli en su versién femenina. Estaba colocada boca arriba, a
diferencia de tantas esculturas similares pero menores en tamaifio que
habian sido encontradas a lo largo de muchos anos. Tenia la tipica
posiciéon de parto con sus piernas abiertas y las manos levantadas. El
pelo crespo se entretejia con banderas de sacrificados y la boca con los
dientes visibles y la lengua asomada bebia la sangre que provenia de
la matriz formada por una oquedad en el vientre. Sin embargo, tenia
algunos elementos diferentes a otras representaciones: craneos en las
coyunturas en lugar de aquellos mascarones tan peculiares y un glifo
consistente en la cabeza de un conejo con diez circulos debajo de ella
y otros dos mas por encima. Todo esto llamé la atencién de Leonardo
Lépez Lujan y mia, pues a lo anterior se unia el hecho de estar colo-
cada, como se dijo, boca arriba. Empezamos a ver éstas asociaciones y
llegamos a una hipétesis: podria tratarse, quiza, de la lapida mortuoria
de Ahuitzotl, tlatoan: mexica que habia regido los destinos de Tenoch-
titlan entre 1486 y 1502. Las razones para plantear esta hipétesis eran:
1) El glifo localizado entre la garra de la pierna derecha, ya que si se
lefa el numeral antes dicho como 10 Conejo, se trataba precisamente
del afno de muerte del gobernante. Si se interpretaba como 12 Conejo
también guardaba cierta relacién con eclipse solar, ademas de la aso-
ciaciéon de Ahuitzotl con el agua, elemento con el cual se asocia tanto
por su nombre como por el motivo de su muerte segiin alguna de
las fuentes histéricas. 2) La etapa constructiva en la que se encontré
la escultura corresponde a la etapa VI del Templo Mayor, etapa que
hemos adjudicado a este tlatoani. 3) Los craneos en las coyunturas
decian de su relacién con el concepto de muerte. 4) Diversas fuentes
sefialaban que gobernantes como Axayacatl, Tizoc y Ahuitzotl habian
sido enterrados justo frente al Templo Mayor el edificio conocido como
Cuauhxicalco. Otro aspecto importante era la posicién de la lapida
y la representacién de la deidad, ya que su cabeza apuntaba hacia el
poniente y sus piernas hacia el oriente. Pensibamos, pues, que debajo
de la lapida mortuoria estuvieran los restos del tlatoani.

Lo interesante de todo esto es que, como bien sabemos, el tlatoani
se equiparaba al sol, por lo que la figura de la diosa tiene su cabeza

ECNahuatl 41_FINAL.indd 329 30/11/2010 01:33:59 p.m.



330 ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL

y enorme boca hacia el poniente, para cumplir su misién devoradora
en el momento en que el astro-tlatoani se ocultaba por ese rumbo del
universo para pasar al mundo de los muertos, el Mictlan. Ya en el
interior de la diosa, ocurre el rito de transito por medio del cual sera
parido por el oriente el nuevo sol-tlatoant, sélo que ahora investido en
la persona del sucesor, Moctezuma II.

La nueva imagen de Tlaltecuhtli viene a corroborar mucho de lo
dicho por Baez-Jorge en su estudio. Aqui estd, en colosales dimensio-
nes, la diosa devoradora de hombres, soles y gobernantes. Es el ciclo
constante de nacimiento, muerte y renacimiento por medio del cual
la diosa-tierra cumple su tarea. Esta vagina dentada, tal como a ella
me referi desde 1987, cobra hoy toda su dimensién en las paginas de
El lugar de la captura, en las que Félix Baez-Jorge une todo su cono-
cimiento arqueolégico, etnografico y antropolégico en general para
adentrarse en un tema del que, estamos seguros, esta obra es pilar
sélido del que habran de partir nuevas interrogantes.

EDUARDO MATOS MOCTEZUMA

ECNahuatl 41_FINAL.indd 330 30/11/2010 01:34:00 p.m.



