
barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 205

estudios de cultura maya liii: 205-238 (2019)

Sincronía de tiempos rituales y solares en las estructuras 
de 4 x 65 días de los códices mayas

Synchrony of Ritual and Solar Times in the 4 x 65-Day Structures
of the Maya Codices

Carlos Barrera Atuesta

Investigador independiente 

Resumen: Este documento presenta una metodología viable para mantener en sin-
cronía fechas solares características del ciclo agrícola mesoamericano con recono-
cidos ciclos calendáricos y celestes. El procedimiento establecido combina técnicas 
simples de aritmética modular con el desarrollo de estructuras de 4 x 65 días cen-
tradas sobre la referencia solar de origen más probable del calendario civil maya: 
el solsticio de invierno. Los resultados obtenidos revelan nuevas dimensiones de 
cómputo entre fechas rituales, representadas por múltiples intervalos canónicos y 
astronómicos que se desarrollan paralelamente en ambos sentidos del tiempo. El 
alcance general de los intervalos oscila entre el orden de los días y los siglos, y su 
precisión suele ser menor de ±1 día.

Palabras clave: cuenta ritual de 260 días, astronomía maya, ciclos agrícolas, códices 
mayas, calendarios de horizonte.

Abstract: This paper presents a viable methodology to maintain synchronicity bet-
ween solar dates characteristic of the Mesoamerican agricultural cycle with recog-
nized calendrical and celestial cycles. The established procedure combines simple 
techniques of modular arithmetic with the development of 4 x 65 day-structures 
centered on the solar reference of most probable origin of the Maya civil calendar: 
the winter solstice. The results obtained reveal new dimensions of computation 
between ritual dates, represented by multiple canonical and astronomical intervals 
that develop in parallel in both directions of time. The general scope of the intervals 
ranges from the order of days to centuries, and their accuracy is usually less than 
±1 day.

Keywords: 260-day ritual count, Maya astronomy, agricultural cycles, Maya codices, 
horizon-based calendars.

Recepción: 6 de diciembre de 2017.
Aceptación: 17 de abril de 2018.
DOI: 10.19130/iifl.ecm.2019.53.951.



206 estudios de cultura maya liii

Introducción

Los códices mayas de Dresde y Madrid registran almanaques y tablas de 4 x 
65 días (Aveni, Morandi y Peterson, 1995: tablas 1a y 1b; Vail y Aveni, 2004: 
tabla 8.1, 221s; Bricker y Bricker, 2011: 660-674), cuya iconografía y estructura 
concuerdan con rituales agrícolas de agua y fuego descritos en textos colonia-
les (Rice, 2004: 245-248; Bricker, 2007: 37-39; Morales, 2014). Las principales 
fechas solares que definen dichos intervalos rituales, según lo informan distin-
tos estudios etnográficos, coinciden con puntos del horizonte hacia los que se 
orientan numerosas estructuras arquitectónicas prehispánicas (Sánchez y Šprajc, 
2015: 89-105; Vail y Looper, 2015; Méndez, 2012). De esta forma, las mismas 
fechas utilizadas en la Mesoamérica ancestral para delimitar las temporadas de 
lluvia y sequía, y para señalar los momentos propicios para la siembra, cosecha y 
recolección, habrían sido perpetuadas por medio de estas construcciones, o por 
otros elementos orientados hacia el cenit o el horizonte (Šprajc, 2017; Broda, 
2016; Wood y Márquez, 2016; Galindo, 2015; Carter, 2014: 35-38; Aldana y Fash, 
2014; Green, 2014; Aveni, 2013; Montero, 2013; Grofe, 2012; Zaro y Lohse, 2005; 
Aveni, Dowd y Vining, 2003; Espinosa, 2002; Morante, 2001; Soruco, 1991;  Aveni 
y Hartung, 1986, 1976, 1975; Hohmann y Vogrin, 1982; Tichy, 1978; Drucker, 1977; 
Hartung, 1968; Morley, 1920).

Estas efectivas técnicas de seguimiento solar no satisfacen, sin embargo, una 
importante conclusión extractada por la doctora Johanna Broda (1971, 1983) 
luego de observar la “correspondencia entre los ritos, los fenómenos climatoló-
gicos y la agricultura” (Šprajc, 2000: 135): “debe haber existido algún método, 
aún desconocido, para mantener el calendario en concordancia con el año solar” 
(Broda, 1983: 145). (Contrástese la posición de Broda con otros estudios sobre 
años solares de Iwaniszewski, 2013; Šprajc, 2000; Bolles, 1990 y Teeple, 1931.)

La metodología aquí propuesta plantea una solución viable para los referidos 
problemas de sincronía, partiendo del análisis de estructuras de 4 x 65d inscritas 
en códices prehispánicos y podría reflejar, por ende, algunos aspectos perdidos 
del conocimiento indígena atávico.

Justificación

La importancia de la sincronía entre fechas solares y ciclos calendáricos y astro-
nómicos, se fundamenta principalmente en razones rituales y de subsistencia. 
Para los antiguos mayas (y demás culturas afines de Mesoamérica) resultaba con-
veniente establecer fechas canónicas de referencia coincidentes con fenómenos 
climatológicos periódicos que eran determinantes para los procesos agrícolas, 
como las temporadas de lluvia y sequía o los tiempos considerados propicios 
para sembrar y cosechar. Conscientes de que el calendario Jaab’ y el año trópi-
co carecían de concordancia permanente, y ante el riesgo que implicaba tener 



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 207

que regular sus actividades agrícolas esenciales dependiendo exclusivamente de 
observaciones astronómicas expuestas al albur de las condiciones atmosféricas, 
los antiguos habitantes de Mesoamérica habrían experimentado la necesidad de 
encontrar algún tipo de correspondencia solar a través de ciclos canónicos al-
ternativos, como la cuenta ritual de 260d, de hecho su opción más probable. Al 
respecto, Šprajc (2000: 151 s.) comenta y cita lo siguiente:

Asimismo parece significativo que en algunas comunidades indígenas que conservan 
las formas menos distorsionadas del calendario prehispánico, el año de 365 días 
tiene poca importancia para la regulación de los trabajos agrícolas; es el ciclo ritual de 
260 días el que sirve para estos fines, en combinación con las observaciones astronómicas.1 
	 El agricultor, por su parte, ha de procurar que la quema se lleve a cabo antes 
de que lleguen las primeras lluvias, pues, de lo contrario, quedaría imposibilitado 
para hacerlo, perdiendo así la ocasión de usar el terreno talado. Para preservarse 
de este peligro, el milpero suele acudir a alguno de los dos escribas que hay en el 
cacicazgo, el cual, usando un almanaque impreso en Mérida, le puede anunciar la 
clase de tiempo que ha de hacer en cada uno de los meses venideros.

De ello podría colegirse que dicha combinación de técnicas rituales-astro-
nómicas acabó por producir un método eficaz de seguimiento del año trópico 
fundamentado en el uso de la cuenta ritual de 260d, u otro “ciclo maya” útil. 
Las observaciones astronómicas, por su parte, habrían cumplido una importante 
función adicional de calibración, necesaria para validar y optimizar la pretendi-
da sincronía entre ciclos. Sin perjuicio de lo anterior, en siglos posteriores a la 
ocupación española los agricultores se habrían visto obligados a conciliar sus 
rituales ancestrales con doctrinas católicas impuestas, ejerciendo un conveniente 
sincretismo a través del cual determinados “días de Santos” establecidos en el 
calendario cristiano habrían pasado a desempeñar las funciones inherentes a su 
ciclo ritual (Méndez, 2012; Sánchez y Šprajc, 2015: 94-97, 100s).

Conforme a los resultados obtenidos durante esta investigación, se infiere asi-
mismo que la metodología aquí propuesta podría ser un instrumento útil para 
articular diversos modelos de representación e interpretación solar basados en el 
estudio de orientaciones astronómicas, cámaras cenitales y calendarios observa-
cionales.

Fundamentos y métodos

Los métodos aquí desarrollados se inspiran en ciertos almanaques contenidos 
en los códices mayas de Dresde y Madrid que dividen la duración del ciclo ritual 
de 260d en cuatro intervalos equivalentes de 65d. Estas particiones pueden estar 
conformadas a su vez por trayectos o distancias menores, técnicamente denomi-
nadas “Números de Distancia”.

1 Cursivas en el original.



208 estudios de cultura maya liii

Los almanaques de 4 x 65d

La Figura 1 ilustra un almanaque típico de 4 x 65d que se caracteriza por repre-
sentar en cada una de sus particiones los cuatro rumbos y colores principales 
de la cosmovisión maya: rojo al oriente, blanco al norte, negro al occidente y 
amarillo al sur. Los respectivos textos jeroglíficos del almanaque, inscritos a doble 
columna, confirman dicha información y asocian estas cuatro direcciones cosmo-
lógicas con distintas manifestaciones de Chaak, el dios de la lluvia.

Figura 1. Almanaque D.30b-31b (Códice de Dresde).

La estructura de este almanaque —delineado en el sector central de las pá-
ginas 30 y 31 del Códice de Dresde— se ilustra en la Tabla 1, en donde sendos 
intervalos de 65d separan las fechas 8 Chikchan, 8 Ok, 8 Men y 8 Ajaw del ciclo 
ritual. El Número de Distancia de 65d que, desde 8 Ajaw conduce hacia 8 Chik-
chan, representa el completamiento de un ciclo ritual de 260d, a partir del cual, 
la secuencia descrita por la estructura del almanaque D.30b-31b podría repetirse 
ad infinitum. Para fines de diferenciación, las sucesivas fechas 8 Chikchan, así ob-
tenidas, podrían registrase en renglones consecutivos, bajo una misma columna.

Una estructura de estas características estaría conformada, en consecuencia, 
por intervalos horizontales de 65d e intervalos verticales de 260d, y se le podría 
denominar “estructura de 65d x 260d”. Sobre un sistema reticular de tales carac-
terísticas se fundamenta este proyecto.



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 209

El módulo aritmético

El módulo aritmético es una herramienta simple, pero poderosa, para el análisis 
de fenómenos cíclicos. Por definición, el módulo A de un número B es el residuo 
r que se obtiene al dividir B entre A, y su expresión matemática es B mod A = r

Una aplicación práctica de este operador aritmético podría ser la siguiente: 
supóngase que es domingo y se desea saber qué día de la semana será dentro 
de 40d. Como la semana representa un período de 7d, entonces todo múltiplo 
entero de 7d conducirá de nuevo hacia un día domingo. Por tal motivo, después 
de transcurridos 5 x 7d = 35d, aún será domingo, y se requerirán 5d adicionales 
para completar los 40d pretendidos. Esto se traduce, por supuesto, en que 40d 
después de un día domingo se alcanzará un día viernes. Habría bastado, por 
tanto, con avanzar únicamente 5d desde el domingo de origen para conocer la 
respuesta; dato que hubiésemos obtenido directamente de haber efectuado la ope-
ración 40 mod 7 = 5.

Obsérvese ahora qué hubiese sucedido una semana después de aquel domingo 
situado a 5 x 7d del origen. Los días transcurridos habrían sido 6 x 7d = 42d, 
y no los 35d inicialmente considerados, así que los 40d en cuestión se habrían 
celebrado tan solo un par de días antes del cumplimiento de la sexta semana. 
Con base en el anterior análisis se podría definir entonces que, en un contexto 
cíclico, existen dos direcciones válidas de solución, una positiva y otra negativa. 
La solución negativa (-2) se obtiene al sustraer el valor del módulo (7) de la so-
lución positiva (5).

De forma un poco más técnica, el uso del operador módulo (mod) se podría 
describir en función de los siguientes elementos relacionados con la división de 

Tabla 1. Estructura de (4 x 65d) x 260d del almanaque D.30b-31b.
Autor: Carlos Barrera Atuesta.



210 estudios de cultura maya liii

los números B/A: Dividendo (B), divisor (A), cociente (C) y residuo (r), por lo que 
la relación operacional se cumple del siguiente modo: B = (C x A) + r.

Para una secuencia cíclica y de modo genérico, el cociente C indica el núme-
ro de ciclos completos, y el residuo r, el avance del número B dentro del ciclo 
siguiente. Por tanto, para poder conocer qué cantidad R falta para completar el 
ciclo siguiente, se requiere calcular R = A – r. Resulta más práctico, sin embargo, 
reformular dicha expresión en función de una cantidad erre prima (R’) de días, 
correspondiente a la ecuación R’ = r – A, para que el signo negativo del resultado 
indique que se trata de una posición anterior. Tenemos entonces que el módulo 
aritmético indica el orden dentro de algún ciclo, por lo que si B = 40 y A = 7 
(datos del ejemplo inicial), se tendrá entonces que el residuo r = 5 indica el 
quinto día (viernes) después del día 0 (domingo).

Ahora bien, sabemos por inscripciones epigráficas que los mayas del período 
Clásico equiparaban la fecha del “fin de período” anterior con el “asiento” u 
origen del período en curso (ver Figura 2, donde la inscripción cronológica de 
Palenque 13.0.1.9.2 13 Ik’ homologaba la fecha 20 Mol del ciclo anterior con el 
origen 0 Ch’en del ciclo en curso).

Figura 2. Registro cronológico 13.0.1.9.2 13 Ik’ 0 Ch’en (asiento de Ch’en) inscrito en el panel 
del Templo de la Cruz de Palenque como 13.0.1.9.2 13 Ik’ 20 Mol (fin de Mol) 

(Según Linda Schele).



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 211

Al aplicar este mismo criterio al día domingo de nuestro ejercicio, tenemos 
entonces que su posición puede ser representada como cero, pero también como 
siete. Es por esta razón que justificábamos la existencia de una “solución negati-
va” (más corta) que podríamos definir en función de una cantidad R’ (erre prima) 
de días, expresable mediante la ecuación R’ = r – A, cuya operación resultante 
(-2) indica la posición del día quinto (viernes) respecto del día séptimo (domingo).

En las Tablas 2 y 3 se relacionan los principales intervalos utilizados en el 
artículo, y la forma en que éstos se ven afectados por el operador aritmético 
“módulo” (mod), detallando para cada caso los elementos involucrados en el pro-
ceso. Los valores positivos de los intervalos se registran en la Tabla 2, y los 
valores negativos, en la Tabla 3. Nótese el intercambio de valores entre residuos 
(r) y complementos (R), así como la diferencia en el número de ciclos completos 
cuando un intervalo pasa de ser positivo a negativo (siendo el cociente C la fun-
ción entero de B/A).

Tabla 2. Relación y análisis de los principales intervalos utilizados en el artículo, y detalle de los 
valores obtenidos para cada uno de los elementos que conforman el operador módulo.

Autor: Carlos Barrera Atuesta.



212 estudios de cultura maya liii

En dichas tablas, el valor n indica el número (y la dirección) de las repeticiones 
aplicadas al factor K, que aquí describe intervalos múltiplos de 13d y 20d, pero que 
también podría ser utilizado para representar otros múltiplos reconocidos de 7d y 9d.

Desarrollo de estructuras de 65d x 260d

A partir del solsticio de invierno de diciembre 21 —la referencia natural de ori-
gen más probable del calendario solar maya— (Bricker, 1982; Tichy, 1991; Sán-
chez y Šprajc, 2015: 89 s.), se adicionan y sustraen intervalos múltiplos de 65d, 
procediendo a registrar las fechas solares obtenidas dentro de un sistema coorde-
nado en donde cada unidad básica de desplazamiento representa 65d en la escala 
horizontal, y 260d en la escala vertical (Figura 3). Bajo este tipo de ordenamiento, 
el avance del tiempo se define siguiendo la direccionalidad de la lectura (de iz-
quierda a derecha y de arriba hacia abajo). La distribución simétrica de celdas en 
torno al solsticio de referencia facilita la identificación de patrones de distancia.

Tabla 3. Relación y análisis de los principales intervalos utilizados en el artículo, y detalle de los 
valores obtenidos para cada uno de los elementos implícitos del operador módulo.

El cociente C (ciclos completos) ha sido obtenido al aplicar la función entero (Z) a (B/A).
Autor: Carlos Barrera Atuesta.



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 213

En un sistema reticular de estas características, cada fecha solar registrada 
será obtenida nuevamente después de transcurridos 118 desplazamientos hori-
zontales consecutivos (cf. Tablas 2 y 3), en virtud de que:

B = 118 x 65d = 7670d	 A = 365.242275d

C = 20			   r = 365.154500d

R’ = 365.154500d – 365.242275d = -0.087775d

Donde r y R’ representan las soluciones positiva y negativa del sistema, es 
decir, las posiciones en adelanto y en atraso del intervalo (B) múltiplo de 65d, 
respecto del año trópico real (A). Estos resultados indican, por tanto, que han 
transcurrido 20 años solares (C), más la fracción 365.1545d (r), y que tan solo falta 
—pues así lo indica el signo negativo del valor de R’— una fracción de 0.087775d 
para completar el ciclo siguiente (el vigésimo primero).

Por ende, la diferencia acumulada entre 21 años trópicos del período Clásico 
(conforme era su duración para finales del siglo vi; Meeus y Savoie, 1992: 42) y 
118 repeticiones de 65d, corresponde a 0.087775d (2 horas, 6 minutos y 23.76 
segundos). Sin embargo, la sincronía entre el ciclo ritual de 260d y el calendario 
solar se obtiene únicamente tras recorrer 236 celdas horizontales (ver Tablas 2 y 
3), en cuyo momento la diferencia entre 42 años solares y 59 ciclos rituales es de 
0.175550d (4 horas, 12 minutos y 47.52 segundos) ya que:

B = 236 x 65d = 15340d	 A = 365.242275d

C = 41			   r = 365.066725d

R’ = 365.066725d – 365.242275d = -0.175550d

Por tal motivo, la precisión del modelo (establecida en ±1 día) será suficiente 
para efectuar proyecciones confiables en un rango de ±239.248077 años (ya que 

Figura 3. Desarrollo inicial de una estructura de 65d x 260d. Solsticio de referencia: diciembre 21 
de 599, según el calendario gregoriano proléptico. Autor: Carlos Barrera Atuesta.



214 estudios de cultura maya liii

se acumula un error de ±1d por cada ±42/0.175550 años), tiempo suficiente para 
anticipar las condiciones climatológicas generales que determinarán los ciclos 
agrícolas y rituales de las siguientes nueve o diez generaciones.

Como consecuencia de las restricciones impuestas por estos sistemas de re-
tículas que reflejan una de las formas más comunes en que los antiguos mayas 
estructuraban el tiempo (Aveni, Morandi y Peterson, 1995: tablas 1a y 1b), la 
separación existente entre los solsticios de invierno y verano, y entre las demás 
fechas opuestas-complementarias del sistema, será de 59 x 65d = 3835d.

Grosso modo, el intervalo de 3835d representa el cumplimiento de 10½ años 
trópicos (ver Tabla 2), ya que ½ x 365.242275d = 182.6211375d, mientras que:

B = 59 x 65d = 3835d	A = 365.242275d

C = 10			   r = 182.577250d

R’ = 182.577250d – 365.242275d = -182.665025d

La estructura deducida a partir del Códice de Dresde indica, por lo tanto, que, 
en el contexto de un mismo ciclo solar, la separación existente entre los solsticios 
de invierno y verano dista muy poco de ser simétrica y mutuamente equidistante.

Conjuntos de fechas de enlace

El intervalo de separación de 3835d entre fechas opuestas-complementarias pue-
de ser establecido con facilidad a través de dos conjuntos de “fechas de enlace” 
distanciadas por 7 x 260d = 5 x 364d = 1820d, del entorno inmediato de ambos 
solsticios (o de las demás fechas que conforman el sistema).

Estos grupos de enlace (Figura 4a) se caracterizan por vincular, de forma con-
secutiva y alternada, fechas rituales y solares significativas coincidentes con reco-
nocidos modelos de representación e interpretación solar basados en el estudio 
de orientaciones astronómicas, cámaras cenitales y calendarios de horizonte, así:

Dic. 15 – 1820d = Dic. 21		  Feb. 18 + 1820d = Feb. 12
Abr. 24 – 1820d = Abr. 30		  Jun. 28 + 1820d = Jun. 22 

Febrero 12 y abril 30 pertenecen, por ejemplo, a los esquemas 1 y 2 de Šprajc 
(2004: 92, tabla 1), al igual que las fechas agosto 13 y octubre 30, obtenidas a partir 
de un segundo grupo de fechas de enlace (Figura 4b) que opera como sigue:

Jun. 16 – 1820d = Jun. 22		  Ago. 20 + 1820d = Ago. 13
Oct. 24 – 1820d = Oct. 30		  Dic. 28 + 1820d = Dic. 21



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 215

Las demás fechas, por su parte, pertenecen a estructuras identificadas en al-
manaques del Códice de Dresde, coincidentes con referencias solares registradas en 
manuscritos coloniales como el de Juan de Rodas (Bricker, 1982: 102), en donde 
diciembre 28 es equiparado con la fecha 1 Tzun del calendario Tzotzil, y también 
con estudios más recientes de Sánchez y Šprajc (2015) que contemplan estructu-
ras arquitectónicas orientadas hacia abril 24 y agosto 20 (Champerico, Estr. 15-a; 
El Tigre, Estr. 1, Edificio Superior; Tikal, Templo III; Yaxnohcah, Estr. A-1; cf. Figu-
ras 4a y 4b), o hacia febrero 18 y octubre 23 (Tikal, Templo IV; cf. Figuras 4a y 4c).

En ese orden de ideas, la distancia que separa los solsticios de invierno y ve-
rano (Figura 4a) será de 1820d + 3(65d) + 1820d = 3835d, debido a que:

Dic. 21 + 1820d = Dic. 15		  Dic. 15 + 3(65d) = Jun. 28
Jun. 28 + 1820d = Jun. 22		  Dic. 21 + 3835d = Jun. 22

Distancia igual a la comprendida entre los solsticios de verano e invierno (Fi-
gura 4b):

Jun. 22 + 1820d = Jun. 16		  Jun. 16 + 3(65d) = Dic. 28
Dic. 28 + 1820d = Dic. 21		  Jun. 22 + 3835d = Dic. 21

B 
Figura 4. a) Transición entre diciembre 21 (de 599) y junio 22 (de 610). 

b) Transición entre junio 22 (de 610) y diciembre 21 (de 620). Autor: Carlos Barrera Atuesta.

A 



216 estudios de cultura maya liii

De esta forma, se cumple un primer ciclo de 2 x 3835d = 7670d = 21 años 
solares, entre dichos solsticios de invierno (de 599 y 620). El solsticio de invierno 
de 599 ha sido seleccionado para ilustrar estas estructuras porque representa el 
punto medio del desarrollo del período Clásico comprendido, en términos gene-
rales, entre los años 250-950. Sin embargo, cualquier solsticio elegido arbitraria-
mente como referencia habrá de generar resultados similares.

Las secuencias del tipo “junio 22 vs. diciembre 21” representan las transiciones 
más comunes para solsticios distanciados por intervalos de 3835d. No obstante 
lo anterior, y por motivos asociados a la forma en que opera el calendario grego-
riano, la fecha diciembre 21 también puede ser obtenida eventualmente a partir 
de junio 21, como efectivamente acontece 3835d antes de diciembre 21 de 599 
(Figura 4c).

Figura 4c. Transición entre junio (de 589) y diciembre (de 599).
Autor: Carlos Barrera Autesta.

A propósito, nótese la correspondencia existente entre las respectivas fechas 
de enlace —expresadas en función del calendario gregoriano proléptico— que 
preceden por 1820d al entorno de diciembre 21 de 599 (junio 15, agosto 19, 



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 217

octubre 23 y diciembre 27 de 594) y aquellas obtenidas para el año 1170 en la 
columna D del almanaque D.15b-16b (Figura 5; Tabla 4), que en este estudio si-
guen la solución de Bricker y Bricker (1992: 61, 64), pero aplicando la constante 
de correlación 584285 (número de días transcurridos desde las 12:00 horas de 
enero 1 de 4713 a.C., del calendario juliano proléptico, hasta alcanzar la Fecha 
Era maya 13.0.0.0.0 4 Ajaw 8 Kumk’u en septiembre 8 de 3114 a.C. del calendario 
juliano proléptico, equivalente a agosto 13 de 3114 a.C. del calendario gregoria-
no proléptico).

Figura 5. Almanaque D.15b-16b de 4 x 65d (Códice de Dresde).

Obsérvese asimismo la concordancia existente entre las respectivas fechas de 
enlace del año 605 que preceden por 1820d al entorno de junio 22 de 610 (Figura 
4a), y aquellas registradas en la columna A del almanaque D.15b-16b (abril 24, 
junio 28, septiembre 1 y noviembre 5 de 1170).

Respecto a estas configuraciones, existen algunos aspectos de interés que 
ameritan ser comentados en virtud de la importancia que reviste su contexto 
cultural.

El almanaque D.15b-16b y su relación con otras estructuras de 65d y 1820d

El período de siembra es el tema principal del almanaque D.15b-16b, conforme 
lo insinúan sus escenas figurativas y lo confirman sus textos jeroglíficos. Los 



218 estudios de cultura maya liii

elementos iconográficos del almanaque, así como la postura singular de Chaak, 
asociada por los Bricker (1992) con el ‘doblez del año’ y la fecha 0 Yax, permitie-
ron sugerir a dichos académicos un modelo de solución en ‘tiempo real’ que en 
su trabajo adopta la constante de correlación 584283.

Tabla 4. Fechas de enlace en la estructura del almanaque D.15b-16b.
(Calendario gregoriano proléptico, constante de correlación 584285).

Autor: Carlos Barrera Atuesta.

En la versión propuesta por Victoria y Harvey Bricker, la iconografía del al-
manaque concuerda exclusivamente con la primera fila de la estructura (fechas 
comprendidas entre abril y junio de 1170), lo que excluye de su “instantánea” (en 
su acepción de “fotografía”) a otras componentes del almanaque.

La identificación de un sistema de fechas solares que, de manera análoga a 
la fecha “asiento de Yax”, alias 0 Yax, también representa un punto de inflexión 
situado a medio camino entre solsticios de tipo opuesto distanciados por 3835d 
permite ofrecer aquí una visión más amplia de la escena, y esclarecer un poco 
más su relación con otras estructuras similares.

La así denominada Tabla del Agua, comprendida entre las páginas 69 y 74 del 
Códice de Dresde, incluye en su sección inferior (D.70b-73c) una tabla de múltiplos 
de 1820d conformada por segmentos internos de 65d. Aparte de sus evidentes 
propiedades matemáticas que permiten sincronizar siete ciclos rituales de 260d 
con cinco “años computacionales” de 364d, poco más podía decirse acerca de las 
potenciales funciones de este ciclo de 1820d.

En el contexto del almanaque D.15b-16b, sendos intervalos —negativo y po-
sitivo— de 1820d vinculan las fechas solares abril 24 y noviembre 5 (Tabla 4) 



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 219

—localizadas al inicio y al final de la columna A de la estructura— con las fechas 
canónicas abril 30 y octubre 30 (cf. Figuras 4a y 4b; Tablas 5 y 6) —que designan 
el inicio y el final de la temporada de lluvias en extensas regiones de Mesoaméri-
ca— estableciendo de esta forma una relación de afinidad con el argumento cen-
tral de la Tabla del Agua. Nótese la correspondencia cercana respecto a las pro-
yecciones de 1820d y 65d de Bricker y Bricker (2011: 398s) —donde 9.16.18.4.7 
es mayo 1 de 769— y Vail y Hernández (2013: 155s) —donde 9.5.6.7.7 es octubre 
28 de 540—, así como la concordancia iconográfica de la cifra 5.1.0 de 1820d en 
el agua vertida por Chak Chel desde su cántaro durante la temporada de lluvias 
(Códice de Dresde, 74).

Por su parte, los datos obtenidos en la columna D de la estructura (Tabla 4) 
enlazan el solsticio de verano del año 1165 (localizado 1820d antes de junio 15 
de 1170; Tabla 5), con el solsticio de invierno del año 1175 (localizado 1820d 
después de diciembre 27 de 1170; cf. Tabla 6), mediante un intervalo de 1820d + 
3(65d) + 1820d = 3835d, generándose de este modo una relación de correspon-
dencia entre pares opuestos-complementarios (Figura 4c).

Tabla 5. Fechas canónicas de 1165-6 en columnas A y D del almanaque D.15b-16b.
(Calendario gregoriano proléptico, constante de correlación 584285; cf. Figuras 3, 4a y 4c.)

Autor: Carlos Barrera Atuesta

Los registros cronológicos del sitio clásico de Machaquilá, Petén, Guatemala

Una serie de inscripciones cronológicas del asentamiento arqueológico de Macha-
quilá —situado en la región suroriental de Petén, Guatemala— conmemoran la 
culminación de períodos ho’tuun de 5 x 360d, y evidencian el seguimiento simul-
táneo de los tres principales ciclos solares mayas (360d, 364d y 365d) mediante el 
registro de intervalos de 1800d, 1820d y 1825d (Iwaniszewski, 2013: 300, Tabla 6).



220 estudios de cultura maya liii

En las estelas bajo estudio (Tabla 7), el cumplimiento de los intervalos de 5 x 
364d = 7 x 260d = 1820d coincide con fechas de dedicación 1 Ajaw de la cuenta 
ritual, y los ciclos de 5 x 365d = 1825d concuerdan con registros 13 Kumk’u del 
calendario Jaab’. Para facilitar su identificación en la Tabla 7, las fechas 1 Ajaw han 
sido destacadas en rojo, y las dataciones 13 Kumk’u, en verde.

Tabla 6. Fechas canónicas de 1175 en columnas A y D del almanaque D.15b-16b.
(Calendario gregoriano proléptico, constante de correlación 584285; cf. Figuras 3, 4a y 4b.)

Autor: Carlos Barrera Atuesta

Tabla 7. Registros cronológicos de Machaquilá.
Basado en Iwaniszewski (2013: 300, Tabla 6).



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 221

Otros intervalos representativos comprendidos entre las inscripciones cronoló-
gicas de Machaquilá están constituidos por ciclos mayas reconocidos no contem-
plados en estudios previos que, en último análisis, inducen a reconsiderar la for-
ma en que pudo haber sido establecida la sincronía entre ciclos rituales y solares.

Las fechas 6 Ajaw de las Estelas 18 y 5 —en color púrpura— representan 
una transición de 23400d, conformada por cinco repeticiones del intervalo maya 
de 4680d (Códice de Dresde, 58b y 59c) utilizado para proyectar eclipses de tipo 
opuesto, y para rastrear los movimientos sinódicos de Venus y Mercurio. Dicho 
intervalo de separación de 23400d, se encuentra sugerido además entre el fin de 
k’atun 9.17.0.0.0 —a partir del cual se habrían efectuado sendas transiciones 
de 1800d y 1820d hacia la Estela 18— y la fecha 10.0.5.0.0 de la Estela 6.

La convergencia de ciclos de 1820d y 1825d sobre la fecha de dedicación de 
la Estela 3 resalta la importancia que habría tenido la Rueda Calendárica 1 Ajaw 
13 Kumk’u para los antiguos habitantes de Machaquilá. Por tal motivo, resulta 
lógico suponer que los integrantes de su élite practicaran el seguimiento de di-
chas componentes rituales y Jaab’ a través del ciclo de 73 x 260d = 52 x 365d = 
18980d, atestiguado en las páginas 65-72,73b del Códice de Madrid (Vail y Aveni, 
2004: 172s), y asociado en otros contextos culturales de la antigua Mesoamérica 
con las ceremonias del Fuego Nuevo.

Otro período notable, esta vez establecido de manera explícita entre las res-
pectivas fechas de dedicación de las Estelas 3 y 8, describe una duración de 2 x 
1820d = 3640d (cf. Códice de Dresde, 45a, 64a y 71e). En tanto que las Estelas 4 y 
5, dedicadas con veinte años de diferencia, se correlacionan con la misma fecha 
solar de enero 1. Este hecho sugiere, tal y como lo había inferido Broda (1983), 
que en la antigua Mesoamérica ya existían métodos para estimar la duración del 
año solar en, al menos, 365¼d (resultado que se obtiene al analizar el intervalo 
de 7305d comprendido entre las fechas de dedicación de las Estelas 4 y 5 de 
Machaquilá), y que este conocimiento pudo haber sido aplicado para intentar la 
coordinación entre ritos, fenómenos climatológicos periódicos y ciclos agrícolas.

La orientación de estructuras arquitectónicas hacia puntos específicos del ho-
rizonte habría resuelto efectivamente las dificultades para fijar fechas solares, 
pero no el asunto de la sincronía entre ciclos solares y rituales. Se concluye, por 
tanto, que “otro método, aún desconocido”, debió ser utilizado, y que se requie-
re revisar con atención la información aquí argüida para procurar dilucidarlo.

Ciclos rituales-solares

De la discusión anterior, podría extraerse lo siguiente:

• 	Un intervalo de 18980d debió ser aplicado desde la fecha de dedicación de la 
Estela 3 para dar continuidad, y hacer seguimiento de la Rueda Calendárica 
1 Ajaw 13 Kumk’u.



222 estudios de cultura maya liii

• 	Un intervalo de 3640d fue evidentemente aplicado sobre la misma fecha de 
dedicación de la Estela 3, motivando la respectiva inscripción de la Estela 8.

• 	Debió existir un método para determinar la posición que ocupaban las fechas 
registradas respecto del año trópico; hipotéticamente, un rasgo destacado del 
paisaje en donde el sol emergía (o se ocultaba) en dichos tiempos específi-
cos del año (el método utilizado no es relevante para el análisis; las fechas 
inscritas sí lo son).

Los antiguos mayas eran astrónomos avezados, así que debieron proceder 
a registrar la posición del sol en el horizonte para la fecha de dedicación de la 
Estela 3 (enero 8, según la información suministrada por la Tabla 7). La fecha 
de dedicación de la Estela 8, conforme consta en la Tabla 7, es equivalente a 
diciembre 26 (según el calendario gregoriano proléptico); punto que los antiguos 
astrónomos mayas también habrían señalado en el horizonte.

Resta por establecer entonces la fecha solar alcanzada después de transcurri-
dos 18980d desde la fecha de dedicación de la Estela 3. Para este fin, podríamos 
fijar un módulo aritmético de 365.242253d (duración del año trópico para media-
dos del siglo ix; ver Tabla 2; cf. Meeus and Savoie, 1992: 42), así:

(18980d) mod (365.242253d) = 352.645097d		 ‘solución positiva’
352.645097d – 365.242253d = -12.597156d		 ‘solución negativa’

Por lo tanto, se requiere retroceder 12.597156d desde enero 8 (fecha de de-
dicación de la Estela 3) para conocer la fecha que habrían atestiguado los anti-
guos mayas en el horizonte una vez completada la siguiente Rueda Calendárica 1 
Ajaw 13 Kumk’u. La sustracción preliminar de 12.0d desde enero 8 conduce hacia 
diciembre 27, así que la sustracción de la fracción restante de día (0.597156) 
—que aproximaremos a 1.0 porque los antiguos mayas solo manejaban números 
enteros— habría conducido en consecuencia hacia diciembre 26. Es decir, hacia 
la misma posición solar registrada en la inscripción de la Estela 8.

Para sorpresa del astrónomo ancestral que hubiese efectuado estas observa-
ciones, no solo habrían coincidido las respectivas posiciones del sol en el hori-
zonte para la recién obtenida Rueda Calendárica y para la fecha de dedicación 
de la Estela 8, sino que también habrían coincidido sus respectivos componentes 
rituales. Un importante intervalo de sincronía entre ciclos solares y rituales había 
sido descubierto, y su duración era inferior a la expectativa de vida de muchos 
gobernantes mayas de la época (Martin y Grube, 2000), de tal suerte que el cum-
plimiento de dos de estos ciclos consecutivos de sincronización bien pudo haber 
sido atestiguado por un mismo individuo, y por sus descendientes directos.

El intervalo obtenido corresponde en consecuencia a 18980d – 3640d = 
15340d, y puede ser expresado en función, tanto del ciclo ritual, como del año 
solar, a través de la relación de correspondencia 59 x 260d = 42 años solares.



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 223

Para facilitar los cómputos cronológicos, las Figuras 6-9 incorporan un identifi-
cador único de fechas técnicamente denominado ‘día juliano’ (DJ), que representa 
la cuenta correlativa de días transcurridos desde el mediodía de enero 1 de 4713 
a.C., según el calendario juliano proléptico. De esta forma, el lector podrá adi-
cionar o sustraer los intervalos indicados de sus respectivos días julianos. Debe 
tenerse presente, sin embargo, que las demás fechas ilustradas en dichas imáge-
nes continúan siendo expresadas en función del calendario gregoriano.

Figura 6. Proyección de la fecha diciembre 26 de 825 (cf. Tabla 7)
a través de un ciclo ritual-solar de 15340d = 18980d – 3640d.

Autor: Carlos Barrera Atuesta

El análisis de los intervalos ilustrados en la Figura 6 desvela una propiedad 
inédita de los múltiplos de 1820d que se traduce en su capacidad para anticipar 
los efectos que genera la Rueda Calendárica sobre la posición del sol en el hori-
zonte y, por consiguiente, en la fijación de fechas solares. Por tal motivo, la fecha 
obtenida después de transcurridos 52 ciclos de 365d, i.e. 18980d, será la misma 



224 estudios de cultura maya liii

fecha obtenida después de cumplidos tan solo 10 ciclos de 364d, i.e. 3640d = 2 
x 1820d.

Por extensión, los mayas habrían podido deducir entonces que el efecto solar 
generado por 104 ciclos de 365d, i.e. 37960d, equivalentes a 65 ciclos canónicos 
de Venus de 584d (Códice de Dresde, 24, 46-50), era el mismo generado por tan 
solo 20 ciclos de 364d, i.e. 7280d, equivalentes a 4 ciclos de 1820d (Códice de 
Dresde, 64), y que, en último análisis, esto era debido a que la diferencia entre 
sus respectivas duraciones concordaba con el cumplimiento de 84 años solares, 
es decir, con dos ciclos rituales-solares de 15340d (ver Figura 7).

(104 x 365d) – (20 x 364d) = 30680d = 2 x 15340d = 84 años solares

Figura 7. Obtención de ciclos rituales-solares de 30680d a partir de
estructuras básicas de 7280d, 23400d y 37960d (cf. Tabla 7).

Autor: Carlos Barrera Atuesta

Es en este punto del análisis donde adquiere sentido práctico el intervalo de 
23400d identificado entre las inscripciones cronológicas de las Estelas 18 y 5 de Ma-
chaquilá, ya que dicho período (equivalente a 65 ciclos de 360d) puede ser com-
plementado con una veintena de ‘años computacionales’ de 364d para producir, 
nuevamente, 84 años solares (Tabla 7; Figura 7).

 (65 x 360d) + (20 x 364d) = 30680d = 2 x 15340d = 84 años solares

Esto explicaría, además, por qué resultaba esencial para la antigua élite de Ma-
chaquilá realizar el seguimiento simultáneo de los ciclos solares fundamentales 
de 360d, 364d y 365d.



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 225

Intervalos congruentes

La revisión de los casos anteriores permite proponer un procedimiento sencillo 
para obtener intervalos canónicos congruentes, es decir, intervalos que generan 
desplazamientos similares respecto del ciclo anual, tal y como acontece con los 
intervalos de 7280d, 37960d y -23400d (ver Tablas 2 y 3).

(7280d) mod (365.242253d) 		  R’ = -24.845060d

(37960d) mod (365.242253d) 	 R’ = -25.194312d

(-23400d) mod (365.242253d) 	 R’ = -24.495808d

El procedimiento en cuestión consiste en adicionar o sustraer múltiplos conse-
cutivos de 118 x 65d = 7670d a partir de un ciclo maya reconocido hasta lograr 
obtener otro intervalo canónico significativo. Para el caso aquí referido, los inter-
valos de 37960d y -23400d habrían sido sintetizados a partir del ciclo de 7280d = 
28 x 260d = 20 x 364d = 4 x 1820d, de la siguiente forma:

7280d + 4(7670d) = 37960d

7280d – 4(7670d) = -23400d

Se considera que los intervalos de 37960d y 23400d son significativos porque, 
al igual que el intervalo de 7280d, pueden ser expresados en función de ciclos 
mayas reconocidos, como 117d, 260d, 360d, 365d, 584d y 585d. Condición que 
aquí se cumple, ya que 37960d es función de 260d, 365d y 584d; mientras 23400d 
es función de 117d, 360d y 585d (ver Figura 7).

Por otra parte, los intervalos múltiplos de 7670d fueron estudiados bajo dife-
rentes circunstancias por al menos cinco investigadores, que aportaron evidencia 
y sustento teórico. En 1981, Robert D. Peden2 propuso un sistema de enclava-
miento de ciclos celestes en donde 42 años trópicos eran equiparados con 59 
ciclos rituales de 260d; en 1995 Elzbieta Siarkiewicz deduce a partir de códices 
no mayas que 42 años trópicos son equivalentes a 15340d; en 2000, Simon Martin 
y Nikolai Grube advierten que sendas inscripciones epigráficas registradas en los 
Monumentos 161, 3, 29, 111 y 134 de Toniná (Mathews, 2001) se encuentran 
distanciadas por 59 ciclos rituales de 260d que describen 42 años solares; y en 
2011, el autor descubre que el intervalo de 30680d representa la sincronía entre 
84 años solares, 118 ciclos rituales y 83 períodos sinódicos de Urano (el planeta 
más distante aún detectable a simple vista desde la Tierra bajo condiciones at-
mosféricas óptimas).

El intervalo de 30680d = 11960d + 2(9360d) también posee el potencial nece-
sario para vincular durante su trayecto diversas zonas de eclipses, conforme se 
deduce de la anterior identidad expresada en función de ciclos mayas de 11960d 
y 9360d, usados para describir dicho tipo de eventos.

2 Documento HTML de 2004 [1981] en posesión del suscrito autor.



226 estudios de cultura maya liii

Utilidad práctica

El sentido práctico de los métodos desarrollados podrá ser apreciado con 
mayor claridad si se considera su aplicación sobre la estructura del almanaque 
agrícola D.15b-16b. Para los efectos, se reproducen los intervalos ilustrados en la 
Figura 6, partiendo del origen 10.17.5.1.2 1 Ik’ 0 Yax, abril 24 de 1170 (ver Tabla 
4), conforme se ilustra en la Figura 8. Las Tablas 8 y 9 describen en detalle las 
estructuras obtenidas para cada una de las fechas alcanzadas (abril 11 de 1180, 
y abril 11 de 1222). Al respecto, debe tenerse presente que la validez efectiva 
del almanaque D.15b-16b estará dada en términos de la fecha solar abril 24 y la 
componente Jaab’ 0 Yax, en el sentido de que ambas deben seguir perteneciendo 
al intervalo de 13d comprendido entre los límites rituales (inclusivos) 1 Ik’ y 1 Men 
si se desea conservar la concordancia iconográfica.

Figura 8. Proyección de la fecha abril 11 de 1180 (cf. Tablas 4, 8 y 9)
a través de un ciclo ritual-solar de 15340d = 18980d – 3640d.

Autor: Carlos Barrera Atuesta



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 227

La estructura del almanaque D.15b-16b obtenida al avanzar 3640d desde abril 
24 de 1170, inicia en 10.17.15.3.2 1 Ik’ 10 Ch’en, y se correlaciona con la fecha 
solar abril 11 de 1180 (Tabla 8; Figura 8). 10 Ch’en precede por 10d a 0 Yax, y 
abril 11 precede por 13d a abril 24. Por consiguiente, 10.17.15.3.12 11 Eb 0 Yax, 
y 10.17.15.3.15 1 Men 3 Yax (abril 24 de 1180), siguen perteneciendo al intervalo 
de 13d delimitado por las fechas rituales 1 Ik’ y 1 Men, y como consecuencia de 
ello la estructura del almanaque agrícola D.15b-16b continúa siendo válida.

La proyección de 18980d a partir de 10.17.5.1.2 1 Ik’ 0 Yax conduce, por su 
parte, hacia una estructura con origen en 10.19.17.14.2 1 Ik’ 0 Yax (Tabla 9; Figura 
8), en la que abril 24 de 1222 se sitúa sobre el extremo opuesto 1 Men del inter-
valo de 13d, indicando que se ha alcanzado la vigencia máxima del almanaque.

Tabla 8. Fechas de enlace del año 1180 en columnas A y B del almanaque D.15b-16b.
(Calendario gregoriano proléptico, constante de correlación 584285; cf. Figuras 4a y 4c.)

Autor: Carlos Barrera Atuesta

Arqueológicamente hablando, los registros 10.17.5.1.2 1 Ik’ 0 Yax (abril 24 de 
1170) y 10.19.17.14.15 1 Men 13 Yax (abril 24 de 1222) establecen el terminus post 
quem y el terminus ante quem para la operación práctica del almanaque agrícola 
D.15b-16b, en lo que concierne a su primer elemento iconográfico.

El efecto más evidente del cumplimiento de una Rueda Calendárica es, por 
consiguiente, la respectiva migración de 13d hacia las columnas B y A de la es-
tructura desarrollada para el año 1222 (Tabla 9), de las fechas de enlace que ori-
ginalmente pertenecían a las columnas A y D del año 1170 (Tabla 4). Este mismo 
efecto se observa, por su parte, entre las estructuras de los años 1170 y 1180 
(cf. Tablas 4 y 8; Figura 8), en virtud de la capacidad predictiva del intervalo de 
2 x 1820d = 3640d. Gemelli Careri (1927) aseveraba que los indios de la Nueva 



228 estudios de cultura maya liii

España mantenían la correspondencia con el año trópico en el siglo xvii adicio-
nando 13d al fin de ‘siglo’ de 52 años (entendido como una Rueda Calendárica) 
para que el primer día del nuevo ‘siglo’ diera inicio siempre un 10 de abril (cf. 
Tablas 4 y 9; Figura 8).

Tabla 9. Fechas de enlace del año 1222 en columnas A y B del almanaque D.15b-16b.
(Calendario gregoriano proléptico, constante de correlación 584285; cf. Figuras 4a y 4c.)

Autor: Carlos Barrera Atuesta

Concordancia etnohistórica

En su obra Relación de las cosas de Yucatán, Diego de Landa (1864) establece la co-
rrespondencia entre el primer día del año maya, y julio 26 de 1553 del calendario 
gregoriano proléptico (julio 16 del calendario juliano), hecho que permite fijar 
la culminación del ‘mes’ Mak y sus respectivos rituales agrarios de fuego y agua 
(cf. Morales, 2014) para abril 11. Esta fecha se encuentra en concordancia con el 
primer registro solar obtenido para el almanaque agrícola D.15b-16b, luego de 
aplicar sobre su estructura del año 1170 (Tabla 4) sendos intervalos de 3640d y 
18980d (Tablas 8 y 9; Figura 8). Abril 11 también pertenece al Grupo 4 de orien-
taciones de Šprajc que suelen enfilar hacia el oeste (Sánchez y Šprajc, 2015: 74, 
Tabla 7).

Conforme se argumenta en la sección titulada “módulo aritmético”, la cul-
minación en abril 11 del mes yucateco Mak —caracterizado por los procesos 
agrícolas de roza, tumba y quema— debió coincidir con el origen del período 
siguiente, dedicado al acopio de semillas, la remoción y siembra del terreno, ac-
tividades que se habrían prolongado durante dos trecenas más de días (cf. Tablas 4, 



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 229

8 y 9), finalizando en mayo 7, poco después del inicio de la temporada de lluvias. 
Mayo 7, por su parte, pertenece al Grupo 9 de orientaciones astronómicas de 
Šprajc que suelen enfilar hacia el oeste (Sánchez y Šprajc, 2015: 74, Tabla 7). La 
iconografía asociada al siguiente período de 31d en la estructura del calendario 
D.15b-16b (ver Figura 5; Tabla 4) parece simbolizar en la figura de Jun Ajaw el 
tiempo de transformación durante el cual la semilla “muere” para brotar o “re-
nacer” como planta.

Obsérvese asimismo la inscripción cronológica 9.19.15.0.0 1 Ajaw 3 Sek en la 
Estela 8 de Machaquilá (Tabla 7), correlacionada con abril 10 de 825 (cf. Inicio del 
nuevo ‘siglo’ según Gemelli, 1927) y precedida de abril 11 de 783 (9.17.12.7.0 1 
Ajaw 13 Sotz’) por 15340d (Figura 8; Tablas 8 y 9: columna A), así como el registro 
9.19.10.0.0 8 Ajaw 8 Xul de mayo 6 de 820 en la Estela 4 de Machaquilá (Tabla 
7), precedido de mayo 7 de 778 (9.17.7.7.0 8 Ajaw 18 Sek) por 59 ciclos rituales 
de 260d (cf. Tabla 4: columna B).

Coherencia cronológica

En julio de 2012, Christian Prager circuló una breve nota epigráfica donde exami-
naba la posible datación y procedencia del Códice de Dresde mediante la compa-
ración de registros paleográficos de distintas secciones del manuscrito y un frag-
mento de vasija hallado en la Estructura R-87 de Mayapán, en los que se nombra 
al dios D de Schellhas —Itzamná— utilizando estilos caligráficos casi idénticos. 
Una inscripción calendárica 10 Ajaw 8 Ajaw proveniente de los fragmentos de una 
escultura de tortuga hallada en la superficie de la Ofrenda 3 y la datación por 
radiocarbono de otras muestras halladas en el mismo sitio permitieron establecer 
un marco cronológico comprendido entre 10.18.0.0.0 (10 Ajaw) y 10.19.0.0.0 (8 
Ajaw), que se correlaciona con los años cristianos 1185 al 1204. Por consiguiente, 
la datación establecida por Prager (2012) concuerda con el contexto cronológico 
del almanaque D.15b-16b, utilizado para fines agrícolas y rituales entre los años 
1170 y 1222 (Tablas 4 y 9).

Proyecciones simétricas

Los estudios que involucran estructuras orientadas hacia abril 11-12 y agosto 
31-septiembre 1 (cf. Tablas 8 y 9: columnas Ay B) se remontan a 1916, año en 
el que Robert Wheeler Willson escribe a Sylvanus Griswold Morley para informarle 
que, de acuerdo con sus cómputos sobre Copán y según podía observarse desde 
la Estela 12, el Sol tendría que ocultarse tras la Estela 10 “20.3 días después 
del equinoccio de primavera y 20.6 días antes del equinoccio de otoño” (Carter, 
2014: 35). 



230 estudios de cultura maya liii

Diversas investigaciones desde entonces han confirmado la validez general de 
las orientaciones hacia abril 11 y septiembre 1, y su relación aproximada con los 
equinoccios o con los “días de cuarto del año” (marzo 22-23, septiembre 20-21), 
considerando márgenes de error de ±1d (Sánchez y Šprajc, 2015: Tabla 7; Aldana 
y Fash, 2014: 34; Martz y Pérez, 2014: Cuadro 2; Green, 2014: Tablas 1.1 y 1.2; 
Aveni, 2013: 343s; Grofe, 2012: 56s; Aveni y Hartung, 1976; Hohmann y Vogrin, 
1982; Tichy, 1978; Drucker, 1977; Hartung, 1968; Morley, 1920).

Los métodos aquí presentados establecen relaciones de simetría respecto a los 
solsticios, usando intervalos múltiplos de 65d y 260d y algunos principios de con-
gruencia (ya tratados) que proyectan en el tiempo referencias solares similares. 
En la Tabla 8, columna B, septiembre 1 de 1180 se encuentra precedido por ocho 
ciclos rituales de 260d del solsticio de invierno (+1d) del año 1174 (cf. Figura 
4a). En virtud de esta pequeña desviación solar, diciembre 22 de 1174 coincide 
con la efeméride de 819d 10.17.9.14.5 1 Chikchan 18 Sip, un hecho que facilita 
la proyección simétrica de los pares solares abril 11-12 vs. agosto 31-septiembre 
1, por medio de intervalos congruentes de 2080d y 32760d que son función de 
diversos ciclos mayas, como 117d, 260d, 360d, 520d, 585d, 780d y 819d (Figura 9).

Figura 9. Estructuras simétricas de tiempo vinculadas a septiembre 1 de 1180
a través de intervalos congruentes de 2080d y 32760d (cf. Tabla 8: columna B).

Autor: Carlos Barrera Atuesta



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 231

Coordinaciones astronómicas

Las múltiples correspondencias calendáricas, canónicas y astronómicas descritas 
por los ciclos congruentes facilitan en gran medida la proyección de fechas y 
eventos que los mayas pudieron haber considerado como significativos. Valórese 
el caso del registro 10.19.18.0.0 obtenido para el almanaque agrícola D.15b-16b 
(Tabla 9: columna B) en donde la componente ritual 1 Ajaw sugiere su asociación 
con el primer día en que Venus es visible como lucero del alba (Códice de Dresde, 
24, 46-50), y la fecha de enlace junio 28 (de 1222) se sitúa 1820d antes de un 
solsticio de verano (cf. Figura 4a). La transición de 1820d comprendida entre 
10.19.18.0.0 1 Ajaw 18 Mak y 11.0.3.1.0 1 Ajaw 13 Mak conduce de facto hacia el 
mismo registro de junio 22 de 1227 obtenido por Floyd Glenn Lounsbury (1983) 
para el primer día de visibilidad de Venus como lucero del alba. Podemos intuir, 
por tanto, que existe una vinculación viable entre el almanaque agrícola D.15b-
16b y la Tabla de Venus del Códice de Dresde.

Un análisis de la estructura de 65d x 260d del almanaque agrícola D.15b-16b re-
vela de hecho que los registros situados 520d antes y 65d después de 10.19.18.0.0 
1 Ajaw 18 Mak deberían corresponder con los primeros días de visibilidad de Venus 
como lucero del alba. El primero de estos registros (10.19.16.10.0 1 Ajaw 3 Xul) 
precede por 2340d a 11.0.3.1.0 1 Ajaw 13 Mak, en conformidad con la ecuación 
diofántica lineal ‘z = 37960x – 2340y’ que rige las estructuras de la Tabla de Venus 
(Lounsbury, 1978). Esta importante ecuación lineal del tiempo es aún utilizada de 
forma implícita en modernas investigaciones que combinan operaciones de múlti-
plos anómalos (9100d, 33280d, 68900d y 185120d) con distintas repeticiones del ciclo 
de 37960d de la Tabla de Venus (Aldana, 2016; Bricker y Bricker, 2007; 2011: 163s).

El registro 10.19.18.3.5 1 Chikchan 3 K’ayab’ (Tabla 9: columna B) coincide, por 
su parte, con el primer día de visibilidad de Venus de septiembre 1 de 1222 (cf. 
Figura 4a) y representa la primera de cuatro transiciones de 585d que conducen 
hacia 11.0.3.1.0 1 Ajaw 13 Mak, desde 10.19.16.10.0 1 Ajaw 3 Xul. La segunda 
transición de 585d, a partir de 10.19.16.10.0 1 Ajaw 3 Xul, no solo conduce hacia 
el primer día de visibilidad de Venus de 10.19.19.14.10 1 Ok 18 Ch’en en abril 8 
de 1224, sino que también sitúa al operador de la tabla en una zona de eclipses 
vinculada —a través de intervalos de 520d— con otras regiones similares.

Teeple (1931: 38) consideraba que la equivalencia aproximada entre 520d y tres 
períodos de eclipses de 173,31d no era intencional sino accidental. Hoy día, sin 
embargo, resulta difícil cuestionar la intencionalidad de intervalos mayas de eclip-
ses como el de 7280d = 14 x 520d (Códice de Dresde, 64) y 4680d = 9 x 520d (Códice 
de Dresde, 58b y 59c). En consecuencia, nótese que la primera transición de 520d a 
partir de 10.19.19.14.10 1 Ok 18 Ch’en conduce hacia la víspera de un eclipse solar 
ocurrido en la fecha juliana septiembre 4 de 1225 (11.0.1.4.10 1 Ok 13 K’ayab’ + 
1d), que se encuentra situada 7280d antes y 4680d después de sendos eclipses 
lunares acontecidos en agosto 9 de 1245 y noviembre 10 de 1212 del calendario 
juliano (11.1.1.8.10 1 Ok 13 Pax y 10.19.8.4.10 1 Ok 13 Wo).



232 estudios de cultura maya liii

Conclusiones

El artículo examina las semejanzas estructurales existentes entre almanaques ri-
tuales de 4 x 65 días en códices mayas, las inscripciones calendáricas de algunos 
monumentos y un conjunto de fechas pertenecientes a modelos de representa-
ción  e interpretación solar basados en el estudio de orientaciones astronómi-
cas, cámaras cenitales y calendarios observacionales. Elementos iconográficos en 
almanaques rituales del Códice de Dresde alusivos a fenómenos climáticos perió-
dicos, relacionados con el ciclo de la siembra, y la vinculación de sus registros 
con fechas canónicas que delimitan las temporadas de lluvia y de sequía han 
permitido inferir el uso por parte de los antiguos mayas de intervalos múltiplos 
de 1820d y 3835d, como 3640d, 7670d, 7280d y 15340d, con capacidad suficiente 
para proyectar a través del tiempo y de forma coordinada las mismas fechas 
rituales y solares.

Los registros cronológicos del sitio clásico de Machaquilá, Guatemala, exhi-
ben asimismo fechas de dedicación distanciadas por múltiplos de 1800d, 1820d 
y 1825d, así como otras inscripciones en las que se registran Ruedas Calendáricas y 
se describen intervalos de 23400d, que evidencian el seguimiento simultáneo de 
los ciclos solares básicos de 360d, 364d y 365d en sincronía con el ciclo ritual 
de 260d.

En el ámbito metodológico, el artículo contribuye con dos aspectos que ame-
ritan ser considerados: la aplicación de la aritmética modular en el análisis de 
fenómenos cíclicos y el desarrollo del concepto de congruencia entre intervalos, 
fundamental para la síntesis de ciclos rituales-solares. Como consecuencia de 
ello, ha sido posible determinar que el segundo múltiplo de 1820d pronostica 
con 42 años de anticipación la fecha solar que será obtenida al término de una 
Rueda Calendárica.

La estructura del almanaque D.15b-16b presenta concordancias importantes 
con fechas solares características del ciclo agrícola maya —como abril 11 y mayo 
7— que coinciden con los Grupos 4 y 9 de orientaciones astronómicas definidos 
por Sánchez y Šprajc (2015: 74, tabla 7) para la arquitectura de Mesoamérica.

La Relación de las cosas de Yucatán de Diego de Landa permite establecer que 
la culminación del ‘mes’ Mak, asociado con el sistema de roza, tumba y quema, y 
los rituales agrarios mayas del fuego y del agua (Morales, 2014), aconteció preci-
samente en abril 11 de 1553 y 1554, justo antes del inicio de la siembra y las pri-
meras lluvias, evidenciando la concordancia etnohistórica adicional entre dichas 
crónicas y las fechas obtenidas a partir de la estructura del almanaque D.15b-16b.

Con base en este y otros análisis practicados, se concluye finalmente que las 
fechas solares registradas por distintas estructuras arquitectónicas orientadas ha-
cia el cielo o el horizonte pudieron haber sido determinadas teóricamente —inclu-
so con siglos de anticipación— mediante la coordinación de reconocidos intervalos 
mayas, manteniendo un apropiado nivel de precisión, y sin haber tenido que 
recurrir a controvertidos ‘métodos de ajuste’ (como los ‘días intercalares’ o los 



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 233

‘años bisiestos’), que hubiesen terminado por afectar la continuidad y la inte-
gridad de sus múltiples ciclos calendáricos sincrónicos —períodos cronológicos 
o dimensiones de cómputo ritual, calendárico, canónico y astronómico que se 
desarrollan en perfecta correspondencia temporal con otros procesos o causas—.

Bibliografía

Aldana, Gerardo
2016	 “Discovering Discovery: Chich’en Itza, the Dresden Codex Venus Table and 

the 10th Century Mayan Astronomical Innovation”, Journal of Astronomy in 
Culture, I (1): 57-76, <https://escholarship.org/uc/item/6cr1s6jd> [Consulta-
do el 22 de julio de 2016].

Aldana, Gerardo y William L. Fash
2014	 “Art, Astronomy and Statecraft at Late Classic Copán”, Mayan Hieroglyphic	

Astronomy Collaboratory, MGAC Working Paper 20140902: 1-35, <https://si-
tes.google.com/site/glyphastro/papers/wp-files> [Consultado el 23 de octu-
bre de 2015].

Aveni, Anthony F.
2013	 Observadores del cielo en el México antiguo, Jorge Ferreiro (trad.), 2ª ed., Méxi-

co: Fondo de Cultura Económica.

Aveni, Anthony F., Anne S. Dowd y Benjamin Vining
2003	 “Maya Calendar Reform? Evidence from Orientations of Specialized Architec-

tural Assemblages”, Latin American Antiquity, XIV (2): 159-178. DOI: https://
doi.org/10.2307/3557593.

Aveni, Anthony F. y Horst Hartung
1975	 “Ancient Maya Architecture and Planning: Possibilities and Limitations for 

Astronomical Studies”, Native American Astronomy, pp. 111-129, Anthony F. 
Aveni (ed.). Austin, London: University of Texas Press, <http://adsabs.har-
vard.edu/abs/1977naa..conf..111H> [Consultado el 12 de abril de 2018].

1976	 “Investigación preliminar de las orientaciones astronómicas de Copán”, Yax-
kin, I (3): 8-13.

1986	 “Maya City Planning and the Calendar”, Transactions of the American Philoso-
phical Society, LXXVI (7): 1-87.

Aveni, Anthony F., Steven J. Morandi y Polly A. Peterson
1995	 “The Maya Number of Time: Intervalic Time Reckoning in the Maya Codi-

ces, Part 1”, Journal for the History of Astronomy, Archaeoastronomy Supplement, 
XXVI (20): S1-S28, <https://goo.gl/DyzLNe> [Consultado el 10 de marzo de 
2017].



234 estudios de cultura maya liii

Bolles, David
1990	 “The Mayan Calendar: The Solar-Agricultural Year, and Correlation Ques-

tions”, Mexicon, XII: 85-89, <https://goo.gl/33uhrb> [Consultado el 11 de 
noviembre de 2017].

Bricker, Victoria R.
1982	 “The Origin of the Maya Solar Calendar”, Current Anthropology, XXIII (1): 101-

103. DOI: 10.1086/202782.
2007	 “Literary Continuities across the Transformation from Maya Hieroglyphic to 

Alphabetic Writing”, Proceedings of the American Philosophical Society, CLI (1): 
27-42, <https://www.jstor.org/stable/4599042> [Consultado el 18 de enero 
de 2017].

Bricker, Harvey M. y Victoria R. Bricker
1992	 “A Method for Cross-Dating Almanacs with Tables in the Dresden Codex”, 

The Sky in Mayan Literature, pp. 43-86, Anthony F. Aveni (ed.). New York, 
Oxford: Oxford University Press.

2007	 “When was the Dresden Codex Venus Table Efficacious?”, Skywatching in 
the Ancient World. New Perspectives in Cultural Astronomy. Studies in Honor of 
Anthony F. Aveni, pp. 95-119, Clive Ruggles y Gary Urton (eds.). Boulder: 
University Press of Colorado.

2011	 Astronomy in the Maya Codices. Philadelphia: American Philosophical Society.

Broda, Johanna
1971	 “Las fiestas aztecas de los dioses de la lluvia”, Revista Española de Antropolo-

gía Americana, VI: 245-327, <https://goo.gl/DOjxWh> [Consultado el 18 de 
febrero de 2017].

1983	 “Ciclos agrícolas en el culto: un problema de la correlación del calendario 
mexica”, Calendars in Mesoamerica and Peru: Native American Computations of 
Time, pp. 145-165, Anthony F. Aveni y Gordon Brotherston (eds.). Oxford: 
British Archaeological Reports International Series, CLXXIV.

2016	 “Astronomía y paisajes rituales en Mesoamérica y los Andes: un enfoque an-
tropológico, interdisciplinario y comparativo”, Primera Escuela Interamericana 
de Astronomía Cultural, pp. 99-134, Sixto R. Giménez Benítez y Cecilia Gómez 
(eds.). La Plata: Universidad Nacional de La Plata, Facultad de Ciencias Astro-
nómicas y Geofísicas, Observatorio Astronómico de la Plata, <https://goo.
gl/7UlvHh>.

Carter, Nicholas P.
2014	 “Space, Time and Texts: A Landscape Approach to the Classic Maya Hie-

roglyphic Record”, Archaeologies of Text. Archaeology, Technology, and Ethics, 
pp. 31-58, Matthew T. Rutz y Morag M. Kersel (eds.). Oxford, Philadelphia: 
Oxbow Books.

Códice de Dresde
s.f.	 Manuscrito, Sächsische Landesbibliothek –Staats– und Universitätsbibliothek 

Dresden (Biblioteca del estado de Dresde – Biblioteca de la Universidad de 
Dresde), <https://goo.gl/yJxv3c>.



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 235

Códice de Madrid
s.f.	 Manuscrito, Museo de América, Madrid (España), <https://goo.gl/X6hqRf>.

Drucker, R. David
1977	 “A Solar Orientation Framework for Teotihuacan”, Los procesos de cambio: 

XV Mesa Redonda, II, pp. 277-284, Anthony F. Aveni (ed.). México: Sociedad 
Mexicana de Antropología.

Espinosa Villatoro, Miguel
2002	 “Nuevas observaciones astronómicas en Edzná, Campeche, México 2001”, 

Los Investigadores de la Cultura Maya, X (1): 54-69, <https://goo.gl/Z1XBiV> 
[Consultado el 18 de febrero de 2017].

Galindo Trejo, Jesús
2015	 “Alineación de estructuras arquitectónicas en Mesoamérica: una práctica an-

cestral de significado calendárico-astronómico”, Diferentes povos, diferentes 
céus e saberes nas Américas: contribuições da astronomia cultural para a história 
da ciência, pp. 65-81, Luis Carlos Borges (org.). Rio de Janeiro: Museu de 
Astronomia e Ciências Afins, <https://goo.gl/BB9iqw 

Gemelli Careri, Giovanni Francesco
1927	 [1699-1700] Viaje a la Nueva España. Juan Francisco Gemelli Careri, José María 

de Agreda y Sánchez (trad.). México: Sociedad de Bibliófilos Mexicanos.

Green, Harold H.
2014	 “Cosmic Order at Chocola: Implications of Solar Observations of the Eastern 

Horizon at Chocola, Suchitepequez, Guatemala”, Archaeoastronomy and the 
Maya, pp. 17-39, Gerardo Aldana y Villalobos, y Edwin L. Barnhart (eds.). 
Oxford, Havertown: Oxbow Books.

Grofe, Michael J.
2012	 “The Copán Baseline: K’atun 9.11.0.0.0 and the Three Hearthstones in 

Orion”, Archaeoastronomy, XXV: 54-84, <https://bit.ly/2v5VXsj> [Consultado 
el 28 de diciembre de 2016].

Hartung, Horst
1968	 “Consideraciones sobre los trazos de centros ceremoniales mayas. Influencia 

de los conocimientos astronómicos en el acomodo de las construcciones”, 
Verhandlungen des XXXVIII, International Amerikanisten Kongresses, Stuttgard-
München, IV: 17-26, Stuttgart-München: Kommissionsverlag K. Renner.

Hohmann, Hasso y Annegrete Vogrin
1982	 Die Architektur von Copán (Honduras): Vermessung, Plandarstellung, Untersuchung 

der baulichen Elemente und des räumlichen Konzepts. Graz: Akademische Druck 
und Verlagsanstalt.



236 estudios de cultura maya liii

Iwaniszewski, Stanislaw
2013	 “The Length of the Year in Maya Calendar and Astronomy”, Proceedings of 

the 20th Conference of the European Society for Astronomy in Culture, pp. 287-
303, Ivan Šprajc and Peter Pehani (eds.). Ljubljana: Slovene Anthropological 
Society, <https://goo.gl/XmuIs3>.

Landa, fray Diego de 
1864   	 Relation des choses de Yucatan de Diego de Landa (Relación de las cosas de Yuca-

tán), Arthus Bertrand (ed.). Paris, Londres: Trübner and Company (Collection 
de documents dans les langues indigènes, 3).

Lounsbury, Floyd G.
1978	 “Maya Numeration, Computation, and Calendrical Astronomy”, Dictionary 

of Scientific Biography. New York: Charles Scribner’s Sons, XV (S1): 759-818, 
<https://goo.gl/FT3JMg>.

1983	 “The Base of the Venus Table of the Dresden Codex, and Its Significance 
for the Calendar-Correlation Problem”, Calendars in Mesoamerica and Peru: 
Native American Computations of Time, pp.1-26, Anthony F. Aveni y Gordon 
Brotherston (eds.). Oxford: British Archaeological Reports International Se-
ries, CLXXIV.

Martin, Simon and Nikolai Grube
2000	 Chronicle of the Maya Kings and Queens: Deciphering the Dynasties of the Ancient 

Maya. London: Thames & Hudson.

Martz de la Vega, Hans y Miguel Pérez Negrete
2014	 “Tehuacalco como lugar de la memoria. Arqueoastronomía y paisaje. Región 

Centro de Guerrero”, Cuicuilco. Revista de Ciencias Antropológicas, XXI (61): 
303-331, <https://goo.gl/NCd5Zm> [Consultado el 11 de marzo de 2017].

Mathews, Peter
2001	 “The Dates of Tonina and Dark Horse in its History”, PARI Journal, II (1): 1-6.

Meeus, Jean y Denis Savoie
1992	 “The History of the Tropical Year”, Journal of the British Astronomical Associa-

tion, CII (1): 40-42.

Méndez, Alonso
2012	 “Day of the Holy Cross: Its Cultural and Astronomical Significance”, Cosmolo-

gy, Calendars, and Horizon-based Astronomy: Papers in Honor of Anthony F. Aveni, 
Society for American Archaeology, 77th Annual Meeting, Memphis, April 22, 2012, 
<https://goo.gl/SjKDxY>.

Montero García, Ismael Arturo
2013	 El sello del sol en Chichén Itzá. México: Fundación Cultural Armella Spitalier, 

<https://goo.gl/YaUesW>.



barrera / sincronía de tiempos rituales y solares en los códices mayas	 237

Morales Damián, Manuel Alberto
2014	 “Mak, rituales agrarios mayas del fuego y del agua en la Relación de las 

cosas de Yucatán”, Ilu, Revista de Ciencias de las Religiones, XIX: 173-191. DOI: 
http://dx.doi.org/10.5209/rev_ILUR.2014.v19.46616.

Morante López, Rubén B.
2001	 “Las cámaras astronómicas subterráneas”. Arqueología Mexicana, VII (47): 46-

51, <https://goo.gl/Gh6vzt>.

Morley, Sylvanus Griswold
1920	 The Inscriptions at Copán, Honduras, Carnegie Publication CCXIX, Washington: 

Carnegie Institution of Washington.

Peden, Robert D.
2004	 [1981] “The Mayan Calendar – Why 260 Days?”, documento electrónico 

HTML en posesión del autor, no disponible en el dominio Web original 
<http://www.spiderorchid.com/mesoamerica/mesoamerica.htm> [consulta-
do el 7 de octubre de 2009].

Prager, Christian
2012	 “Dating the Dresden Codex? A Postclassic Codex Style Painting of God D’s 

Name Hieroglyph ITZAN TZ’IKIN from Mayapan, Yucatan (1184 – 1204 AD)”, 
documento en posesión del autor, <https://goo.gl/ekATkR>.

Rice, Prudence M.
2004	 Maya Political Science. Time, Astronomy and the Cosmos. Austin: University of 

Texas Press.

Sánchez Nava, Pedro Francisco e Ivan Šprajc
2015	 Orientaciones astronómicas en la arquitectura maya de las tierras bajas. México: 

Instituto Nacional de Antropología e Historia.

Siarkiewicz, Elzbieta
1995	 El tiempo en el Tonalamatl. Varsovia: Cátedra de Estudios Ibéricos, Universi-

dad de Varsovia (Monografías, 3).

Soruco Sáenz, Enrique
1991	 “Una cueva ceremonial en Teotihuacan y sus implicaciones astronómicas 

religiosas”, Arqueoastronomía y etnoastronomía en Mesoamérica, pp. 291-296, 
Johanna Broda, Stanislaw Iwaniszewski, y Lucrecia Maupomé (eds.). Ciudad 
de México: Instituto de Investigaciones Históricas, Universidad Nacional Au-
tónoma de México, <https://goo.gl/nrErKf>.

Šprajc, Ivan
2000	 “Problema de ajustes del año calendárico mesoamericano al año trópico”, 

Anales de Antropología XXXIV (1): pp. 133-160, <https://goo.gl/4sMwHG>.



238 estudios de cultura maya liii

2004	 “Perpetuating Celestial Order in an Earthly Environment: Astronomy in 
Mesoamerica around 1000”, The World in the Year 1000, pp. 87-102, James 
Heitzman and Wolfgang Schenkluhn (eds.). New York, Oxford: University 
Press of America, <https://goo.gl/la33ec>.

2017	 “Astronomy, Architecture, and Landscape in Prehispanic Mesoamerica”, Jour-
nal of Archaeological Research, 26 (2): 197-251. DOI: https://doi.org/10.1007/
s10814-017-9109-z.

Teeple, John E.
1931	 “Maya Astronomy”, Contributions to American Archaeology, I (2): 29-116. Wash-

ington: Carnegie Institution of Washington (403).

Tichy, Franz
1978	 “El calendario solar como principio de ordenación del espacio para po-

blaciones y lugares sagrados”, Simposio de la Fundación Alemana para la 
Investigación Científica, Comunicaciones, XV: 153-164.

1991	 Die geordnete Welt indianischer Völker: ein Beispiel von Raumordnung und Zei-
tordnung im vorkolumbischen Mexiko (El mundo ordenado de los pueblos nativos 
americanos: un ejemplo de planificación espacial y orden temporal en el México 
precolombino), Johanna Broda (Mitwirkende). Stuttgart: Franz Steiner Verlag 
(Das Mexiko-Projekt der Deutschen Forschungsgemeinschaft, 21).

Vail, Gabrielle y Anthony Aveni
2004	 The Madrid Codex. New Approaches to Understanding an Ancient Maya Manus-

cript. Boulder: University Press of Colorado.

Vail, Gabrielle y Christine Hernández
2013 	 Re-Creating Primordial Time. Foundation Rituals and Mythology in the Postclassic 

Maya Codices. Boulder: University Press of Colorado.

Vail, Gabrielle y Matthew G. Looper
2015	 “World Renewal Rituals among the Postclassic Yucatec Maya and Contem-

porary Ch’orti’ Maya”, Estudios de Cultura Maya,  XLV: 121-140. DOI: http://
dx.doi.org/10.19130/iifl.ecm.2015.45.135.

Wood Cano, David y Ofelia Márquez Huitzil
2016	 “El Metztlapohualli y los Nueve Señores de la Noche: cómputo de 252 días”, 

Antilha, V (15): 47-106, <https://goo.gl/I8qVFz>. [Consultado el 18 de febre-
ro de 2017].

Zaro, Gregory y Jon C. Lohse
2005	 “Agricultural Rhythms and Rituals: Ancient Maya Solar Observation in Hin-

terland Blue Creek, Northwestern Belize”, Latin American Antiquity, XVI (1): 
81-98. DOI: https://doi.org/10.2307/30042487.


