
meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 193

estudios de cultura maya lii: 193-226 (2018)

Patrones culinarios asociados al camote (Ipomoea batatas) 
y la yuca (Manihot esculenta) 

entre los mayas yucatecos, ch’oles y huastecos

Culinary Patterns Associated with the Sweet Potato (Ipomoea batatas) 
and the Cassava (Manihot Esculenta) 

among Yucatec Maya, Ch’ol, and Huastec

Lucero Meléndez Guadarrama1

Instituto de Investigaciones Antropológicas, 
Universidad Nacional Autónoma de México

Javier Hirose López

Universidad de Oriente, Valladolid, Yucatán

Resumen: El objetivo central de este trabajo consiste en describir los patrones culi-
narios asociados a los tubérculos de Ipomoea batatas (camote) y Manihot esculenta 
(yuca) entre los huastecos, ch’oles y mayas yucatecos (todos miembros de la familia 
lingüística maya), así como sus posibles usos medicinales e implicaciones rituales. 
Analizaremos la importancia cultural que se desprende de su uso en la cocina maya 
desde la época prehispánica hasta nuestros días, pues son alimentos complementarios 
de la dieta cotidiana que fungen también como cultivos de reserva en épocas de 
sequía. El análisis comparativo muestra continuidades en las formas de consumo 
compartidas por los tres grupos a lo largo de los siglos, asimismo se observan 
singularidades lingüísticas y tendencias en sus preferencias de consumo dentro de 
la cocina que los particularizan frente a los otros, y que a su vez definen patrones 
culinarios únicos. Abordaremos una perspectiva multidisciplinaria que conjunta 
miradas complementarias de la lingüística, la antropología de la alimentación2 y la 
etnobotánica, que en conjunto nos ayudan a entender la relevancia cultural de estos 
cultivos entre los mayas.

Palabras clave: lingüística maya, dieta, patrones culinarios, camote (Ipomoea batatas), 
yuca (Manihot esculenta).

1 Los autores desean agradecer a los consultantes huastecos, mayas y ch’oles que participaron en 
nuestras entrevistas así como a los estudiantes de la licenciatura en Lingüística y Cultura maya de 
la Universidad de Oriente, Yucatán. También agradecemos a los dos dictaminadores anónimos que 
hicieron sugerencias y comentarios que ayudaron a enriquecer este trabajo.

2 La antropología de la alimentación es entendida en términos de Gracia-Arnaiz (2010: 365-366) 
como “la disciplina dedicada al estudio de las prácticas y representaciones alimentarias de los grupos 
humanos desde una perspectiva comparativa y holística. La antropología de la alimentación pone su 
atención sobre todo en los factores ecológicos, socioculturales, económicos o filosóficos que influ-
yen en la elección de los alimentos, teniendo en cuenta, sin embargo, que existen otros de carácter 
biológico y psicológico”.

10 patrones.indd   193 27/06/18   16:14



194 estudios de cultura maya lii

Abstract: The objective of this paper is describing the culinary patterns associated 
to the tubers Ipomoea batatas (sweet potato) and Manihot esculenta (cassava) among 
the Huastec, Ch’oles and Yucatec Maya (all members of the Mayan linguistic family), 
as well as their medical uses and ritual implications. We will analyze the cultural 
importance that comes from its use in Mayan cuisine from pre-Hispanic times to 
the present day, since they function as complementary food of the daily diet but 
also work as reserve crops in times of drought. The comparative analysis exhibit 
continuities among the three groups compared related with the way they consume 
these tubers, but they also present linguistic peculiarities and cuisine tendencies 
individually developed. We follow a multidisciplinary perspective that combines lin-
guistics, anthropology of food and ethnobotany, since all contribute to understand 
the cultural relevance of these crops among the Maya.

Keywords: Mayan linguistics, diet, culinary patterns, sweet potato (Ipomoea batatas), 
cassava (Manihot esculenta). 

Recepción: 25 de octubre de 2017.
Aceptación: 6 de febrero de 2018
DOI: 10.19130/iifl.ecm.2018.52.941.

Introducción

El estudio de los tubérculos ha atraído la atención de distintos investigadores 
desde múltiples perspectivas tanto por su valor nutrimental como por su valor 
cultural entre diversos grupos indígenas del centro y sur de México (Bronson, 
1966; García Quintanilla, 2000; Poot-Matu et al., 2002; Linares et al., 2008; Isen-
dahl, 2011; Sheets et al., 2011; Ezra, Acosta y García, 2015; Lasso y Trabanino, 
2015; Trabanino y Meléndez, 2017, por citar algunos de ellos). Su presencia den-
tro de la cocina en México es una herencia directa de los pueblos mesoameri-
canos, quienes desde épocas prehispánicas tempranas cultivaban y consumían 
diversos tipos de tubérculos para complementar su dieta. Su consumo también 
tiene relevancia en el ámbito económico en tanto que ha sido documentado (en 
época reciente y colonial) como un alimento de emergencia o de reserva durante 
temporadas de fuertes sequías, o bien cuando escaseaban otros suministros bási-
cos como el maíz (Landa, 1994 [1566]: 208-9; Bronson, 1966; García Quintanilla, 
2000).3 

3 García (2000: 272) recolectó testimonios entre mayas yucatecos de edad avanzada quienes re-
firieron que, durante su niñez y en época de plagas de langosta, se hacían tortillas con tubérculos, 
ya sea con is, ‘camote’ (Ipomoea batatas), o con makal (Xanthosoma yucatanense):  “Cuando yo era niño 
de seis años había escasez de maíz por las langostas. A cada niño le dieron dos tortillas [hechas con 
camote molido y mezclado con la masa del maíz]. Las personas entonces iban a las milpas abando-
nadas en busca de camote”.

10 patrones.indd   194 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 195

La importancia del estudio de los alimentos como marcadores culturales e 
identitarios entre los mayas ha sido un campo fértil de estudio en los últimos 
tiempos y ha derivado en una multiplicidad de trabajos que han abordado el 
fenómeno desde distintas perspectivas (Guevara, Pichardo y Martínez, 2017; Fer-
nández y Matos, 2014; Herrera y Götz, 2014, entre otros). Los “patrones culina-
rios” entendidos como procesos complejos que comprenden la selección, pre-
paración e ingesta de los alimentos en un determinado grupo cultural (Herrera 
y Götz, 2014: 69) nos permiten entender continuidades culturales entre ellos 
mismos y respecto a otros grupos, lo que forma parte de la identidad.4 La cocina 
forma parte de dichos patrones pues es

el resultado de las diferentes formas en las que los materiales son selecciona-
dos, preparados, distribuidos, servidos y consumidos. Son en gran medida estas 
últimas elecciones las que constituyen distintivos culturales, ya que definen las 
combinaciones de los alimentos y las maneras de prepararlos, los estilos de cocina, 
los roles sociales del cuándo, dónde y por quiénes son preparados y comidos, así 
como las circunstancias bajo las cuales son consumidos (Herrera y Götz, 2014: 73).

Considerando que los tubérculos constituyen un ingrediente importante en la 
cocina de distintos grupos mayas tanto en el eje sincrónico actual como en el 
diacrónico, en este trabajo buscamos mostrar un panorama general sobre las 
prácticas de consumo en dicho ámbito, pues si bien los yucatecos, huastecos y 
ch’oles muestran algunas preferencias culinarias compartidas, también documen-
tamos algunas otras que los particularizan.5 

Este trabajo se estructura de la siguiente manera:

1) En primer lugar, abordaremos de forma general algunos aspectos etnobo
tánicos6 de Ipomoea batatas y Manihot esculenta. 

2) Después, y con base en los principios de la paleobiolingüística, argumenta-
remos que los nombres mayas atestiguados para los tubérculos de sendas 

4 La alimentación como un elemento importante en la identidad ha sido abordado por Allen y 
Sachs (2012); Ayora (2012) y Pilcher (1996), entre otros.

5 Los tubérculos de Ipomoea batatas y Manihot esculenta forman parte de la dieta de otros grupos 
mesoamericanos además de los mayas; sin embargo, el estudio comparativo de los patrones culinarios 
entre nuestro grupo de estudio y los otros grupos mesoamericanos rebasa el alcance del presente 
trabajo. Con el afán de abrir la discusión, y sin intención de agotarla, nos limitaremos a mencionar 
algunos aspectos relevantes compartidos con los Ikoots.

6 La etnobotánica fue definida inicialmente por Harshberger (1896: 146) como “the study of the 
utilitarian relationship between human beings and vegetation in their enviroment, including medici-
nal uses”. En un trabajo más reciente y con un enfoque más amplio, Casas, Blancas y Lira (2016: 1) la 
definen como “a research aimed at understanding what people know about plants, how plants form 
part of their systems of beliefs and conceptions of the world, and how humans make use and manage 
plants for reproducing their social and cultural life”. Nos interesa pues, con este estudio, describir el 
conocimiento que los grupos mayas estudiados tienen sobre el cultivo y manejo de los tubérculos en 
cuestión y su relación con aspectos culturales propios a cada uno de ellos, que se manifiestan en su 
consumo alimenticio y medicinal. Dicho manejo y consumo no pasó desapercibido para los españoles 
durante el siglo xvi, pues hay continuas menciones sobre ello en diversos textos coloniales.

10 patrones.indd   195 27/06/18   16:14



196 estudios de cultura maya lii

plantas son útiles para entender la relevancia cultural que estos tienen entre 
los grupos mayas estudiados. 

3) Posteriormente, describiremos los patrones culinarios que documentamos 
sobre los tubérculos del camote y la yuca;7 nos centraremos en entender 
su valor cultural actual, colonial y prehispánico derivado de las formas de 
preparación y contextos de uso, permitiéndonos apreciar algunas tendencias 
en las preferencias alimentarias con tubérculos entre los tres grupos mayas 
estudiados.  

4) Por último, describiremos los usos medicinales documentados.

Metodología y preguntas de investigación

Este trabajo está guiado por las siguientes preguntas de investigación: ¿qué 
nos dicen los nombres en lenguas mayas sobre la historia de Ipomoea batatas 
y Manihot esculenta? ¿Qué tipo de prácticas culinarias están atestiguadas en los 
textos epigráficos y coloniales?  ¿Cuáles de estas prácticas han prevalecido hasta 
nuestros días? ¿Dichas prácticas culinarias son comunes a los distintos grupos 
mayas estudiados? ¿Cuál es el papel que estos tubérculos ocupan en la dieta de 
los mayas actuales y pasados? Además del uso culinario, ¿qué usos medicinales 
se conoce que tienen o tenían los tubérculos (y en su caso, otras partes de la 
planta) de Ipomoea batatas  y Manihot esculenta? 

Para la recolección de datos se realizó trabajo etnográfico y lingüístico en seis 
comunidades de la región oriental del estado de Yucatán y una del vecino estado de 
Quintana Roo donde se entrevistó tanto a milperos como amas de casa de diversas 
edades. Las entrevistas se realizaron en lengua maya con la colaboración de 
estudiantes de la Universidad de Oriente, que son mayahablantes originarios de las 
localidades estudiadas. Las comunidades donde se recolectaron los datos fueron 
Ekpedz, San Silverio, Xuilub, Kanxoc, Popolá y Valladolid, en el estado de Yucatán 
y en la comunidad de Ignacio Zaragoza (km 80), municipio de Lázaro Cárdenas, 
Quintana Roo. 

Los datos de huasteco (teːnek) fueron recolectados en nueve comunidades de 
habla distribuidas en los estados de San Luis Potosí y Veracruz (San Nicolás, 
Tanlajás; Mantetzulel, Aquismón; Tancanhuitz; San Antonio Huitzquilico, Xilitla; 
Francisco Villa, San Vicente Tancuayalab; Tancoco; San Francisco, Chontla; 
Chinampa de Gorostiza). Los datos referentes a los ch›oles fueron retomados del 
trabajo de Trabanino y Meléndez (2017) y de Lasso y Trabanino (2015), así como 
en entrevista directa a dos hablantes; todos nuestros datos de ch’ol provienen 

7 El término ‘camote’ puede referir a la planta Ipomoea batatas en general, o bien, solo a su tu-
bérculo; así que hemos de aclarar que cuando en este trabajo nos referimos a ‘camote’ y ‘yuca’, nos 
referimos concretamente al tubérculo de las plantas (Ipomoea batatas) y de (Manihot esculenta) respec-
tivamente, y no a otras partes de la planta como son las hojas y el tallo. El término “camote” es una 
palabra de origen nahua cuya forma original es kamohtli (Karen Dakin apud Linares et al., 2008: 15).

10 patrones.indd   196 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 197

de la región aledaña a Palenque, Chiapas. Los datos de la región donde habitan 
los chontales, en Tabasco, fueron retomados del trabajo de Poot-Matu et al. 
(2002). También fueron consultadas diversas fuentes lexicográficas con el fin de 
contrastar nuestros datos de campo con los registros de otros autores (Acuña, 
1993; Arzápalo, 1995; Aulie y Aulie, 1996; Barrera Vásquez, 1980; Becerra y Berlin, 
2008; Beltrán de Santa Rosa, 1746; Bolles, 2001; Bricker, Po’ot y Dzul, 1998; Ciudad 
Real, 1929; Kaufman y Justeson, 2003; Keller y Luciano, 1997; Pérez, 1898; Solís, 
1949; Swadesh, Álvarez y Bastarrachea, 1970).	

Dado que se trata de especies ampliamente conocidas no se colectaron 
especímenes botánicos, sino que únicamente se registraron sus nombres y sus 
usos, tanto alimenticios como medicinales. Las entrevistas fueron traducidas por 
los propios entrevistadores y la información sistematizada por los autores.

Caracterización etnobotánica del camote (Ipomoea batatas) y la yuca (Manihot 
esculenta) y referencias coloniales a su cultivo y consumo

De acuerdo con Terán, Rasmussen y May (1998), las especies americanas preco-
lombinas que se cultivaron en la región de Yucatán son cuatro: el makal (Xanthoso-
ma yucatanense), el camote (Ipomoea batatas), la yuca (Manihot esculenta) y la jícama 
(Pachirrhizus erosus). Aunque en la actualidad hay más especies —como notaron 
Terán et al. (ibid.) y Linares et al. (2008)—, nosotros solo nos enfocaremos en dos 
de ellas por ser las de uso más difundido entre los grupos mayas estudiados y 
sobre los cuales podemos hacer correlaciones que se remontan hasta la época 
prehispánica.

Entre las referencias halladas en los registros coloniales de la Nueva España 
respecto a las plantas de los tubérculos encontramos la de Francisco Hernández 
(apud Linares et al., 2008: 13), quien destacaba que

... existían algunas variedades distintas solo por el color de la raíz (pues todas 
tienen tallos volubles, hojas angulosas y redondas y flores con figuras de cálices 
blancos con púrpura). 

Sahagún, en su tratado Historia General de las Cosas de la Nueva España, destinó 
un apartado para describir generalidades sobre el cultivo y consumo de tubércu-
los entre los nahuas, donde señala que 

Ay otras rayzes buenas de comer, que se hazen como nabos debaxo de la tierra: 
alas quales llaman camotli: estas son vatatas desta tierra: comense cozidas crudas 
y assadas (Folio 17).

En el área maya, en la Relación de las cosas de Yucatán, Diego de Landa (1994: 
208) también se ocupó de mencionar algunas características generales sobre el 

10 patrones.indd   197 27/06/18   16:14



198 estudios de cultura maya lii

cultivo, la forma y sabor de los tubérculos, describiendo con especial interés las 
variedades halladas así como algunas formas de consumo:

tiene una fruta a maravilla fresca y sabrosa que se siembra y la fruta es la raíz que 
nace como nabo gordo y redondo cómense crudas con sal; la otra raíz que nace 
debajo de tierra sembrándola, que es grande mantenimiento, y es de muchas di-
ferencias, que hay moradas, amarillas y blancas, cómense cocidas y asadas y son 
buena comida, y tiran algo a castañas, y ayudan, asadas, a beber.

Algunos años más tarde, en las Relaciones histórico-geográficas de la Gobernación 
de Yucatán se mencionan algunos aspectos relacionados con las características 
morfológicas y el sabor de los tubérculos: 

también hay batatas que los indios llaman ys [is], pero a causa de la sequedad de 
la tierra son pequeñas. Asimismo, hay otra suerte de fruta que se cría debajo de la 
tierra, que los indios llaman chicam [chiikam], y los españoles jícamas [xicama], que 
son como cebollas, pero tienen el sabor como cimera de cardo... (De la Garza et 
al., 1983: 77). 

Por su parte, en la nomenclatura etnobotánica de Barrera Marín, Barrera Váz-
quez y López (1976) existe la entrada léxica [Ui: raíz carnosa, bulbo o tubérculo, 
indistintamente], término genérico que refiere a los tubérculos entre los mayas 
yucatecos, pero que no es usado indistintamente para cada uno de ellos, pues 
como veremos se prefiere el nombre específico que existe para cada uno.

En cuanto a su clasificación botánica, Linares et al. (2008: 11) señalaron que

el género Ipomoea de la familia Convolvulaceae tiene alrededor de 600 especies distri-
buidas en los trópicos y subtrópicos de todo el mundo. El camote (Ipomoea batatas) 
es una de las ocho especies de la sección Batatas nativa que abarca desde México 
hasta el centro de Sudamérica. 

La familia contiene 20 especies silvestres, distribuidas por la península de 
Yucatán (Colunga y May, 1992), mientras que la especie batatas —de acuerdo 
con la bibliografía— presenta entre 10 (op.cit.) y 14 variantes reportadas (Terán, 
Rasmussen y May-Cahuich, 1998) (Figura 1). 

Por su parte, la yuca (Manihot esculenta), especie ampliamente conocida y uti-
lizada en toda el área maya peninsular con fines principalmente alimenticios, 
pertenece a la familia Euphorbiaceae, y en ambiente silvestre se conocen tres espe-
cies (Colunga y May, 1992). En el poblado de Xocén, ubicado en la misma región 
donde se encuentran las comunidades estudiadas en el presente trabajo, se han 
reportado tres variedades, dos de las cuales, a su vez, presentan dos variantes. 
En este estudio no se lograron detectar variedades específicas, así que la infor-
mación obtenida refiere al genérico “yuca”, sin tomar en cuenta las variantes que 
pudiese haber (Figura 2). 

10 patrones.indd   198 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 199

Figura 1. Ipomoea batatas (tubérculo) en el mercado de Valladolid, Yucatán. 

Fotografía: Lucero Meléndez.

Figura 2. Manihot esculenta (tubérculo), mercado de Valladolid, Yucatán.
Fotografía: Lucero Meléndez.

Lamentablemente, y en contraste con la continua mención del camote (Ipo-
moea batatas) como <iz> en los textos coloniales yucatecos de tipo descriptivo, 
no se han encontrado referencias específicas a Manihot esculenta, por lo que no 
es posible obtener una descripción detallada de la yuca en ninguno de sus as-
pectos durante el periodo colonial.8 Este hecho es significativo en términos de 
relevancia cultural, pues mientras que el tubérculo de Ipomoea batatas no pasó 
desapercibido para los frailes y los relatores de los principales cultivos locales, 
el tubérculo de Manihot esculenta no tuvo la misma presencia en estos textos, lo 
que a su vez refleja una mayor preponderancia de uso del camote frente a la yuca 
dentro de la cocina maya (al menos entre los yucatecos coloniales).

8 El nombre maya para la yuca sí está mencionado en muchos de los diccionarios coloniales, lo 
que no hemos encontrado es una descripción detallada en torno a sus usos en la medicina, o que 
refieran a formas de cultivo y consumo.

10 patrones.indd   199 27/06/18   16:14



200 estudios de cultura maya lii

Los nombres para los tubérculos de Ipomoea batatas y Manihot esculenta 
entre huastecos, mayas yucatecos y ch’oles

De acuerdo con Brown et al. (2013: 140), la reconstrucción en las protolenguas de 
los términos de los nombres de las plantas es posible cuando hay cognados de éstas 
en las lenguas hijas, mientras que las implicaciones históricas de su reconstruc-
ción son altamente relevantes en el estudio de la paleoetnobotánica, pues “plant 
names that reconstruct for proto-languages tend strongly to designate plants 
that were substantial cultural significance for speakers of those languages” (ibid.). 
De esta manera, el estudio lingüístico de los términos usados para designar las 
plantas en conjunto con la información etnobotánica y, en su caso, arqueológica, 
es una tarea que puede ayudar en la reconstrucción parcial de la historia remota 
o reciente de un área cultural o de un grupo lingüístico determinado. En la Tabla 
1 se muestran los términos atestiguados para los dos tubérculos que estamos 
estudiando, así como las reconstrucciones propuestas para el protomaya en cada 
caso.

Ipomoea batatas Manihot esculenta 

nombre común
 en español

camote /papa dulce yuca / mandioca

protomaya9 *ʔiis *ȼ’iin o * ȼihn

yucateco íis/ š ʔak’lis10 / [iz]11 ȼ’íim12 ̴ ȼ’íin  [Dziim] [dziin]13

huasteco
iθ14 pHuas15 *ȼ’ihn tyeeʔ > t’inčeʔ (huas SLP); 

čiʔin (HuasChip)

chol
ʔajkum16 ajcum;17 
akum, ajkum20

pChol18 **ȼ’ihn > ȼ’ijn ts’ijn;19

tsin / ts’i21

chontal ʔakum acum22 ȼin tz’in23

Tabla 1. Nombres para los tubérculos del camote24 y de la yuca en huasteco, 
ch’ol, chontal y yucateco.

9 Las formas reconstruidas del protomaya han sido retomadas del trabajo de Kaufman y Justeson 
(2003: 1134; 1089). No entraremos en detalles sobre la variación que se presenta en los núcleos vo-
cálicos de los términos reconstruidos, pues la discusión escapa a los objetivos de este trabajo. Lo que 
nos interesa enfatizar es la transparencia en las formas resultantes que permiten una reconstrucción 
incuestionable de las mismas en protomaya.

10 Bricker, Po’ot y Dzul (1998: 13) encuentran que el primer significado es ‘papa dulce’, mientras 
que otro significado refiere a ‘vagina’.

11 [Iz] es el término registrado en buena parte de las fuentes coloniales para referirse a ‘batatas 
o camotes’, a saber: Bocabulario de Maya Than o de Viena [batata o camote: iz] (Acuña, 1993: 140); 
Diccionario de San Francisco: [iz: batata, camote]; Diccionario Maya de Motul (Ciudad Real, 1929: 460) 
[iz: batatas o camotes; son buenas de comer. casi tienen sabor de castañas]; diccionario de Pío Pérez 
(1898: 38) [iz: riñon, camote]; Diccionario de Viena [iz: Batata o camote: iz. Bengo a comprar camotes: 

10 patrones.indd   200 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 201

ah mani izen] (Acuña,1993: 140). En el Arte de el idioma maya de Beltrán de Santa Rosa (1746: 179), 
la Coordinación alfabética de las voces del idioma maya de Pío Pérez (1898: 38), de Swadesh, Ávarez y 
Bastarrachea (1970: 50) y de Ermilo Solís (1949: 112; 505) está una entrada léxica homófona que re-
fiere a ‘riñón’. Pese a que esta última es homófona con la raíz para ‘camote’ no se pueden considerar 
semánticamente relacionadas, excepto por una posible motivación en cuanto a la forma irregular que 
ambos tienen. En ninguna de las otras lenguas (huasteco, chontal y ch’ol) se encontraron referencias 
al uso del mismo término para ‘riñón’ y para ‘camote’.

12 Bricker, Po’ot y Dzul (1998: 51) la traducen como ‘yuca’ y agregan que es ‘a large herbaceous 
plant with edible root’. La alternancia entre la /m/ y la /n/ finales evidenciada en las formas registradas 
tiene que ver con una regla del maya yucateco donde las nasales finales se labializan en ese contexto 
(n --> m / _#). 

13 Documentado en la Coordinación alfabética de las voces del idioma maya de Pio Pérez (1898: 100) 
[ᴐiin: yuca]; Diccionario de Motul (1929: 285) [ᴐin: yuca, de donde se haze el caçave]; Calepino Maya 
de Motul fol. 131v (Arzápalo, 1995: 1639) [ᴐin: yuca. de donde se haze el cacave]; en las Relaciones 
histórico-geográficas de la Gobernación de Yucatán (1983, I: 263):  “Los nativos de esta provincia tienen 
ciertas raíces que ellos plantan y crecen en la tierra para su alimento. Estos son producidos en el 
invierno. Ellos lo llaman Yz, que son papas, y Dzin, que es la yuca dulce”.

14 En huasteco hay otra especie de camote que se llama lab iθ, “camote real, pero corresponde 
a Dioscorea remotiflora, que también se conoce en español como camote de cerro”. No existen 
referencias coloniales para camote o yuca en huasteco; solo contamos con los registros actuales.

15 Véase Kaufman y Justeson (2003: 1090).
16 Las formas ʔajkum y ȼ’ihn reflejan nuestros registros fonológicos de ch’ol. Las alternancias 

ortográficas que se reflejan en la Tabla 1 para los mismos términos se explican por la variedad que 
existe en los registros hechos por los autores de las fuentes que consultamos. Es frecuente que tanto 
la glotal /ʔ/ como la aspirada /h/ sean subrepresentadas en los registros con alfabeto normalizado así 
que es posible que se trate solo de variación ortográfica —aunque no podemos asegurarlo, pues 
el registro es de otros autores—. En cuanto a la pérdida de la aspiración que contrasta entre los 
registros del ch›ol con respecto a los del chontal, uno de nuestros dictaminadores nos hizo notar que 
la pérdida de aspiración vocálica antes de las velares en chontal parece ser irregular, y que puede ser 
interpretada como préstamo. En todo caso, se prefirió respetar las grafías de cada autor para tener 
el dato idéntico según se representó en cada caso.

17 Aulie y Aulie, 1996: 30.
18 Becerra y Berlin, 2008: 9.
19 Kaufman y Justeson, 2003: 1089.
20 Aulie y Aulie, 1996: 122.
21 Becerra y Berlin, 2008: 44.
22 Keller y Luciano, 1997: 3.
23 Keller y Luciano, 1997: 263.
24 Si bien el término ‘camote’ puede tener el significado de ‘tubérculo genérico’ en contextos de 

habla no especializada, en este caso tenemos la certeza de que las formas mayas presentadas en la 
Tabla 1 reflejan el significado preciso de Ipomoea batatas y Manihot esculenta respectivamente, pues 
la elicitación se hizo con el tubérculo en cuestión (o bien, una imagen de este) frente al hablante. 
Por otro lado, varios de los diccionarios consultados tienen en la entrada una referencia a su nombre 
científico; en caso de no tenerlo, la transparencia en la forma léxica registrada garantiza que se trata 
del mismo referente y no de un término genérico para tubérculos.

En la Tabla 1 observamos que las formas léxicas para ‹yuca› muestran reflejos 
del término reconstruido en protomaya para nombrar a Manihot esculenta *ȼ’iin o 
*ȼihn; es decir, todos son lexemas claramente cognados y, por lo tanto, la recons-
trucción lingüística del protonombre no presenta conflictos —véase su distribu-
ción geográfica en el Mapa 1—. Se aprecia que en huasteco se agregó el morfema 
reconstruido por Kaufman y Justeson (2003: 1090) como *tyee, pero el resultado 

10 patrones.indd   201 27/06/18   16:14



202 estudios de cultura maya lii

actual es una forma lexicalizada en huasteco que alterna regionalmente como 
t’inčeʔ en la variante de SLP, con čiʔin, en huasteco de Chinampa de Gorostiza, 
Veracruz. 

Mapa 1. Distribución de los términos para “yuca” entre ch›oles, chontales, yucatecos y huastecos. 
Mapa: Oscar Zamora.

Por otro lado, el término ʔis en casi todas las lenguas mayas es claramente 
rastreable y reconstruible hasta el protomaya *ʔiis con el significado prima-
rio de “camote” o “sweet potato” (Ipomoea batatas) (véase Kaufman y Justeson, 
2003: 1089-90, 1134, así como nuestros propios datos de campo). Por tratarse 
de un tubérculo, el término ʔis se extendió semánticamente también a la papa 
(Solanum tuberosum), una vez que ésta se introdujo a Mesoamérica en un pe-
riodo post-conquista,25 como consta en las traducciones para muchas lenguas 
mayas presentadas por Kaufman y Justeson (2003: 1134) en su diccionario 
etimológico.

Por su parte, en diccionarios modernos de ch’ol y chontal consultados, así 
como los datos de ch›ol recolectados por Trabanino y Meléndez (2017) y los pro-
pios, muestran el reemplazo léxico del término ʔis por ʔajkum entre los ch’oles, 

25 La papa no era un tubérculo de cultivo vernáculo entre los mayas, se introdujo con la expansión 
de los españoles traído de la región andina.

10 patrones.indd   202 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 203

o bien, por ʔakum entre los chontales, para referirse al tubérculo de Ipomoea 
batatas. Este reemplazo léxico es presumiblemente reciente, pues si bien está 
documentado en múltiples diccionarios de principios del siglo xx, una referencia 
epigráfica (prehispánica) hallada por Beliaev, Davletshin y Tokovinine (2009) refle-
ja una forma relacionada con ʔis (en el Mapa 2 se presenta la distribución actual 
de los términos atestiguados).

26 Uno de nuestros dictaminadores nos señaló que la lengua ch’orti tiene la palabra ku’m para 
“testículo, huevo, o cualquier fruta larga u ovalada”, lo que podría estar relacionado con ajkum/ akum, 
donde aj-kum, podría tener una traducción aproximada de “lo de la forma del huevo”. Este podría 
ser un origen viable para este término, el cual pudo haber sido introducido como préstamo o bien, 
también puede explicarse como una estrategia común morfológica en varias lenguas mayas donde se 
combina el morfema aj con otras raíces para derivar nuevos ítems.  

Mapa 2. Distribución de los términos para “camote” entre ch’oles, chontales, yucatecos y huastecos. 
Mapa: Oscar Zamora.

Los términos ʔajkum o ʔakum resultan poco transparentes en cuanto a su eti-
mología,26 pues no están atestiguados cognados con el significado de “camote” 
con esta misma forma en otras lenguas mayas distintas al ch’ol y al chontal, 
y llama la atención que la innovación léxica está presente solo en las lenguas 
ch›olanas occidentales y no en las orientales, pues en ch’orti’ y en ch’oltí se utili-

10 patrones.indd   203 27/06/18   16:14



204 estudios de cultura maya lii

zan reflejos de *iis  para designar a Ipomoea batatas.27 Tanto Ɂajkum como Ɂakum 
son palabras estructuralmente complejas ya que reflejan una estructura silábica 
CVC.CVC o bien, una CV.CVC, que a su vez tienden a representar palabras com-
puestas por más de un morfema en las lenguas mayas.28 Dado que las posibles 
segmentaciones morfológicas de estos ítems nos pueden conducir a diversos 
caminos poco relevantes para nuestro estudio, por ahora basta concluir que en 
la actualidad tanto ʔakum como ʔajkum son unidades léxicas que codifican el 
significado de “camote” en cada una de estas lenguas, son lexemas claramente 
cognados entre sí pero divergentes del término reconstruido como *ʔiis, lo que 
las convierte en formas léxicas innovadoras dentro de la familia lingüística maya. 

Además de los términos básicos atestiguados, existen otros términos que se 
relacionan con variantes específicas de tubérculos asociados al camote y a la 
yuca, pero son claramente palabras compuestas a partir de los términos básicos, 
como se resume en la Tabla 2. Lo que refleja son tipos y subtipos de tubérculos 
que no serán estudiados en sus particularidades pero que dan cuenta de la diver-
sidad de términos que hay y que lingüísticamente se están distinguiendo en cada 
uno de los grupos estudiados.

Nombre maya Traducción libre

xkubaana iis (yuc) camote cubanita

chak iis (yuc) camote rojo

sak iis (yuc) camote blanco

xmóorado iis (yuc) camote morado

k’an iis (yuc) camote amarillo

ak’iil ts’íim (yuc) yuca trepador

k’an ts’íim (yuc) yuca amarilla

sak ts’íim (yuc) yuca blanca

čakam iθ (huasteco) camotito

lab iθ (huasteco) camote real

lek iθ (huasteco) camote pequeño colorado

Tabla 2. Nombres de tipos específicos de camote y yuca derivados 
de las formas léxicas básicas.

27 El término yucateco š ʔak’lis registrado por Bricker, Po’ot y Dzul (1998) que también refiere a 
“camote”, podría estar parcialmente asociado a la forma atestiguada en las lenguas ch›olanas occiden-
tales, pero está combinado con otros morfemas, así que tampoco es clara su relación.

28 Las raíces tienen una estructura predominantemente CVC, mientras que los afijos tienden a 
tener una estructura silábica CV- o -VC.

A partir del análisis lingüístico de los términos atestiguados se confirma que 
tales tubérculos tuvieron un significado cultural sustancial para los hablantes de 

10 patrones.indd   204 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 205

estas lenguas pues la presencia de raíces prototípicamente mayas cognadas y 
claramente reconstruibles hasta la protolengua nos habla de un conocimiento 
y manejo ancestral de dichos cultivos por parte de estos tres grupos. Hay que 
resaltar la distancia geográfica y lingüística que existe entre los huastecos (te:nek) 
y los mayas de las tierras bajas (ch’olanos y yucatecanos), pues es significativo 
que, pese a la divergencia lingüística y cultural que actualmente existe entre los 
huastecos y los otros dos grupos, en todos se reflejan formas cognadas. 

Este hecho lingüístico confirma lo que a su vez se había postulado desde 
el campo de la arqueología acerca de que entre los mayas prehispánicos los 
tubérculos fueron conocidos, cultivados y consumidos de distintas formas y bajo 
diferentes circunstancias sociales (Bronson, 1966; Isendahl, 2011; Pohl et al., 
1996; Pope et al., 2001; Sheets et al., 2011). Esta práctica cultural claramente 
continuó vigente durante la colonia y prevalece hasta la época actual, donde 
siguen fungiendo como alimentos complementarios de la dieta diaria así como 
víveres de reserva (Landa, 1994; García Quintanilla, 2000).

El uso del camote y la yuca en la cocina maya 

A partir de evidencia arqueobotánica, epigráfica, de fuentes coloniales y de datos 
de campo actuales es posible afirmar que el camote fue y sigue siendo un ingre-
diente profusamente usado para elaborar diferentes bebidas y alimentos tanto 
dulces como salados entre los mayas. Se consumía ya sea solo o mezclado con 
maíz. La mezcla de maíz con otros ingredientes para hacer tortillas, bebidas o  al-
gún otro tipo de alimento parece haber sido una práctica común entre los mayas 
prehispánicos, pues se ha encontrado evidencia de mezclas de maíz con ramón 
(Fernández Souza y Matos, 2014)29 así como de maíz con camote (Trabanino y 
Meléndez, 2017; Beliaev, Davletshin y Tokovinine, 2009). 

Actualmente, entre los mayas yucatecos, los ch’oles y los te:nek (o huastecos), 
el consumo de tubérculos sigue teniendo una presencia importante en la cocina, 
ya que hemos documentado una diversidad de formas en su preparación que van 
desde la simple cocción en agua o al vapor, guisos en forma salada, cocinados 
con azúcar, miel o piloncillo,30 pero también mezclados con maíz para elaborar 
diferentes tipos de bebidas e incluso mezclado con la masa para elaborar tortillas 
(Lasso y Trabanino, 2015; Ferrer, 1999; Terán, Rasmussen y May, 1998). 

29 Fernández y Matos (2014: 91) mencionan el hallazgo arqueológico en un mortero de maíz 
mezclado con ramón, posiblemente para elaborar tortillas, pues ésta es una práctica vigente entre 
los mayas yucatecos. De acuerdo con Long y Vargas (2005: 11) las semillas de ramón, igual que los 
tubérculos, eran alimentos complementarios en la dieta de los mayas prehispánicos cuando había 
escasez de maíz.

30 El piloncillo o panela no es un producto prehispánico sino que fue introducido como endul-
zante en un periodo posterior a la Conquista en algunas regiones de lo que hoy es México. Es un 
producto procesado a partir del jugo de la caña de azúcar y que los huastecos aprendieron a elaborar 
desde que la caña se introdujo en la región en la primera mitad del siglo xvi (Aguilar, 2010). Aunque 

10 patrones.indd   205 27/06/18   16:14



206 estudios de cultura maya lii

La mezcla de maíz con camote en forma de bebidas entre los ch›olanos está 
atestiguada desde la época prehispánica a través de evidencia epigráfica (Beliaev, 
Davletshin y Tokovinine, 2009) y arqueobotánica (Trabanino y Meléndez, 2017), 
lo que da cuenta de la profundidad temporal en el uso de estos ingredientes en 
la cocina maya con prácticas culinarias similares.  

Beliaev, Davletshin y Tokovinine (2009: 264) encontraron el registro epigráfico 
del texto: ’i-si ’u-lu o ’is ’ul, “atole con camote”, inscrito en una vasija de proce-
dencia desconocida ubicada en el museo de Santo Domingo, en Antigua, Guate-
mala, en lo que ellos describieron como “a previously unknown kind of Classic 
Maya mixed drink”.31 El estudio de Trabanino y Meléndez (2017), en torno a los 
residuos de camote y maíz hallados en un cajete del sitio arqueológico de Chini-
kihá, Chiapas, confirma la idea de que los mayas de las Tierras Bajas elaboraban 
mezclas de maíz con camote para preparar, ya sea la bebida referida por Beliaev, 
Davletshin y Tokovinine (2009), o bien alguna otra bebida similar, pues identifica-
ron ambos ingredientes dentro del mismo objeto arqueológico. 

Como muestra de la continuidad en las preferencias de consumo, entre los 
ch›oles actuales de los alrededores de Palenque, Trabanino y Meléndez (2017) 
encontraron el consumo regular de la bebida ʔajkum saʔ, traducida libremente 
por los hablantes como “pozol de camote”. Por su parte, Poot-Matu et al. (2002: 
65)32 también han encontrado que, entre los habitantes de comunidades rurales 
de Tabasco, específicamente en Macuspana, donde habitan hablantes de chontal de 
Tabasco, se mezcla el camote con maíz para elaborar una bebida denominada 
pozol y también “como tortilla (mezclado con maíz)”.

Varios registros coloniales de maya yucateco dan cuenta de la continuidad de 
dichas prácticas culinarias, pues están ampliamente documentadas distintas bebi-
das y alimentos con yuca y camote entre sus ingredientes principales.33 Se tienen 

es probable que los huastecos usaran la miel como endulzante durante la época prehispánica, o algún 
otro edulcorante derivado del agave, por ejemplo, por ahora no tenemos certeza de ello. En el estu-
dio sobre la dieta arcaica mesoamericana llevado a cabo en el occidente de Mesoamérica, Zizumbo, 
Flores y Colunga (2012: 336) proponen que desde épocas muy remotas se usó el almíbar o jarabe 
de mezcal (Agave ssp.) como endulzante: “the results of this research suggest that agaves, together 
with maize, constitued the center of the archaic diet in Western Mesoamerica...”. Sin embargo, en la 
actualidad —y desde la época colonial—, los huastecos no son productores de miel ni de agave, sino 
más bien se especializaron en la producción de endulzantes derivados de la caña como la “panela” 
o piloncillo, por lo que la forma de endulzar es primordialmente con este ingrediente, o en su caso, 
con el azúcar que compran. Por ahora no podemos asegurar que también hubiesen utilizado el jarabe 
de agave como endulzante pero tampoco se debe negar esa posibilidad.

31 En su trabajo sugieren que el tipo de vasija; asociado al contenido que refiere a sa’ y ’ul respec-
tivamente; puede tener relación con el tipo de consistencia y/o temperatura del atole con camote, 
mismo que era diferente de un atole genérico (Beliaev, Davtletshin y Tokovinine, 2009: 264).

32 Los autores han encontrado que en Tabasco, zona primordialmente de ocupación chontalana 
y ch›olana durante las épocas prehispánica y colonial, el cultivo y consumo de los tubérculos es una 
práctica de subsistencia importante pues ayuda a complementar la dieta, enriqueciéndola con otro 
tipo de nutrientes que no se encuentran en el frijol y el maíz.

33 Lamentablemente, los escasos registros coloniales de huasteco y de lenguas ch’olanas occiden-
tales no contienen información culinaria sobre los tubérculos que estamos estudiando.

10 patrones.indd   206 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 207

registros de yucateco en donde se refiere a la mezcla del camote con maíz para 
elaborar diversos tipos de bebidas así como alimentos sólidos: sa is ul, “atole de 
maíz nuevo, hecho el mismo día o con camote molido” (Barrera Vázquez, 1980: 
707). En el Calepino Maya de Motul (siglo xvi, f. 82v)34 aparece la entrada Coppen, 
traducida como “puchas o atol azedo y sabroso echo de maiz viejo con mezcla 
de batatas”. De acuerdo con Bolles (2001: 2716), en la Coordinación alfabética de 
las voces del idioma de Juan Pío Pérez, también está documentada la entrada “izil 
za atole de camotes ó batatas”. El compendio de Pío Pérez se refiere también a 
un “guiso de camote”, que se adereza con la planta Itzinte. 

Para la época actual, Ferrer (1999: 34) documentó la receta de isi sa’, “atole 
con camote”, entre los mayas de Quintana Roo. Bricker, Po’ot y Dzul (1998: 13) 
documentaron la entrada š ʔíisil, “sweet potato patch [parte del camote]” y “slug 
[babosa]”. En la misma página están las entradas š ʔisiʔ-saʔ para “atole hecho de 
maíz y papa dulce”, y ʔis-úul para “atole hecho de maíz verde con un poco de sal”. 
Llama la atención que a pesar de contener la raíz ʔis, la segunda entrada no re-
fiere a “camote”.35  

Con base en estos datos, es claro que la mezcla de maíz con camote para ela-
borar bebidas no es una práctica culinaria reciente, sino que forma parte de un 
continuum histórico que muestra una preferencia en su consumo al menos entre 
los yucatecos y los ch’olanos, pues de los huastecos no contamos con estudios 
descriptivos culinarios de ningún tipo realizados durante la Colonia. 

En cuanto a la combinación con maíz en formato de alimento sólido, en el 
compendio de Pío Pérez (1898) está atestiguado is wah, “pan de maíz nuevo que 
aún está y sin secarse” (Barrera Vázquez, 1980: 271). Aunque la traducción no 
sugiere la combinación con camote, es clara la presencia del término is en esta 
entrada, por lo que el consumo en tal formato tiene continuidad al menos desde 
la época Colonial hasta nuestros días.

Recordando que la cocina abarca no solo la preparación sino también la com-
prensión de roles sociales de un determinado alimento en una cultura dada es 
preciso mencionar un contraste interesante en lo que se refiere al contexto de 
consumo del camote. La representación escrita de ʔis en el nombre de la bebida 
que designa presumiblemente “atole de/con camote” en textos epigráficos mayas 
debe ser considerado como altamente relevante en términos culturales, pues la 
escritura solo fue usada para representar temas asociados a las élites mayas.36 De 

34 En Arzápalo, 1995: 1562.
35 Es posible que la relación se establezca a partir de las propiedades dulzonas que comparten el 

camote y el maíz verde o tierno.
36 A pesar de que se trata de dos únicos registros epigráficos que refieren a ʔis, su representación 

escrita no debe ser subestimada ni deja de ser significativa, pues algunos términos tienen una distri-
bución temporal y geográfica muy limitada. Por otro lado, los temas favoritos en la escritura competen 
al ámbito religioso y político, mientras que aquellos que pertenece a la esfera de la comida representa 
un porcentaje mínimo dentro de los textos jeroglíficos mayas. En la esfera de los alimentos también 
hay una tendencia predominante a representar textos relacionados con el referente “cacao” por su 
relevancia cultural, y hay una bajísima proporción de otros términos asociados a alimentos y bebidas.

10 patrones.indd   207 27/06/18   16:14



208 estudios de cultura maya lii

tal suerte que podemos inferir que los textos epigráficos que refieren a alimentos 
procesados sólidos o líquidos consumidos en recipientes de tipo utilitario necesa-
riamente tuvieron algún tipo de prestigio social. No es casualidad que la mayoría 
de los textos refieran al cacao como uno de los ingredientes principales de las 
vasijas cerámicas mayas. 

En este contexto, la presencia inusual del texto ʔis saʔ asociado a una bebida 
que mezclaba maíz con camote (Beliaev, Davletshin y Tokovinine, 2009) sugiere que 
pudo haber sido una bebida de prestigio, al menos entre los ch’olanos, grupo 
con el cual se relacionan los hallazgos arqueobotánicos de residuos de maíz con 
camote dentro de un mismo objeto (Trabanino y Meléndez, 2017). 

En contraste, para la época actual, esta bebida está documentada principal-
mente en contextos de consumo cotidiano, pues no documentamos su presencia 
en ningún contexto de prestigio en ninguno de los grupos estudiados (celebra-
ciones, rituales, etcétera), por lo que el patrón de consumo parece haber dado 
un giro a lo largo del tiempo. 

En cuanto a las circunstancias bajo las cuales son consumidos los tubércu-
los en general, pero el camote y la yuca en particular, queda claro que existe 
una continuidad en los patrones culturales de consumo en cuanto alimentos de 
emergencia, tal como propuso Bronson (1966) para los mayas prehispánicos, do-
cumentado también por Landa (1994[1566]) durante la Colonia, y cuyas condi-
ciones de consumo prevalecieron hasta épocas recientes entre los tres grupos 
estudiados, según registramos en los testimonios de nuestros consultantes (como 
también lo hizo García Quintanilla, 2000). 

Procesos documentados en las prácticas culinarias
asociadas al camote y la yuca

Los procesos de cocción generalizados para los tres grupos del camote y la yuca 
que se han documentado son asados, hervidos en agua o cocidos al vapor y fri-
tos. En las zonas rurales de Yucatán exclusivamente, algunas personas eventual-
mente consumen el camote cocido en horno de tierra (pib),37 lo que constituye 
una particularidad de los yuca tecos frente a los huastecos y los ch’oles, quienes 
usan el horno de tierra en mucho menor medida que los primeros. 

Contextos actuales de consumo del camote y la yuca

En nuestras entrevistas encontramos que entre los tres grupos estudiados se 
refiere que el camote suele estar presente en las ofrendas de día de muertos. De 

37 De hecho, en el Diccionario Maya de Motul aparece bajo la entrada [mucbil: cosa que se encubre 
en tierra o sotierra o assa debaxo la ceniza o rescoldo. Mucbil iz, batatas assadas assi] (Ciudad Real, 
1929: 635). 

10 patrones.indd   208 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 209

acuerdo con el testimonio de un milpero de Xocén recolectado por García Quin-
tanilla (2000:  272), el camote se consume durante la cuaresma en sustitución de 
la carne y es considerado como un alimento sagrado; sin embargo, esta referencia 
al consumo con carga simbólica sagrada no parece ser evidente entre los huas-
tecos y los ch’oles, quienes lo consumen de manera regular en su vida cotidiana.

Recetas actuales

Entre las recetas de cocina yucateca en el ámbito de los postres, encontramos 
el camote cocinado con canela y azúcar para elaborar dulce de camote, o bien 
como atropellado de camote con coco, en el que “se hierve el camote, desmenuza 
y posteriormente se mezcla con azúcar, coco y canela”.38 También registramos 
referencias a que se cocina mezclado con harina de trigo para hacer pastelitos 
de camote, buñuelos de camote con plátano, así como empanadas rellenas de 
camote hervido.

Se le consume como ingrediente de un guiso conocido como “puchero”, al 
que se añade entero y pelado junto con otras verduras como papa, zanahoria y 
chayote. También es frecuente que se use en lugar de la papa. En Tixcacalcupul y en 
Hunukú nuestros consultantes refirieron que el camote suele ser acompañante 
sólido del atole de masa blanca salado; en lugar de comer pan, se consume el 
camote simplemente hervido, o bien cocido en pib. En su uso más reciente, tam-
bién se fríe en rebanadas delgadas como tostadas. Barros y Buenrostro (2002: 
16) citan entre sus recetas de cocina en Tabasco el “camote con guanábana”, que 
se hace mezclando estos dos ingredientes con azúcar y agua, un dulce que es 
servido en hoja de maíz.

Una particularidad en las preferencias de consumo entre los yucatecos que 
contrasta con las de los huastecos es la tendencia a endulzar el camote y la yuca 
con miel, en lugar de azúcar o piloncillo. Esto tiene una explicación cultural, pues 
los yucatecos se han especializado desde épocas prehispánicas como apicultores, 
según consta en el Códice de Madrid en la sección relacionada con la recolección 
de miel de melipona, lo que marca esta tendencia en su uso dentro del ámbito 
culinario.39 

Por su parte, y de acuerdo con Aguilar (2010: 83), la caña de azúcar fue in-
troducida desde 1523 en la región de la Huasteca potosina, y su procesamiento 
en formato de piloncillo ha sido una práctica arraigada entre la población teːnek  
desde entonces, lo que explica su preferencia por endulzar el camote con deriva-
dos de caña, ya sea el piloncillo o el azúcar misma. 

38 Véase Irigoyen, 2003: 58-59.
39 Uno de los dictaminadores nos cuestionó acerca de la posibilidad de que ésta pudiese ser in-

fluencia de una práctica poblana con origen mestizo; sin embargo, nuestro argumento radica en que 
los mayas yucatecos poseen una larga tradición en el uso de la miel como endulzante para alimentos 
y bebidas atestiguada desde la época prehispánica, lo que hace altamente probable que su uso como 
endulzante sea resultado de la continuidad de una tradición propia antigua. 

10 patrones.indd   209 27/06/18   16:14



210 estudios de cultura maya lii

Entre los teːnek, el camote se consume principalmente como dulce de camote, 
hervido con o sin azúcar o piloncillo; la conserva de camote es una forma 
particular y frecuente entre este grupo de procesar el tubérculo. Los entrevistados 
también declararon consumirlo en empanadas hechas a base de harina de trigo, 
pero rellenas de camote. En solo dos de las nueve comunidades te:nek estudiadas 
se refiere un uso salado del camote en guisos: en San Antonio Huitzquilico, 
nuestro consultante refirió un guiso de “camote morado con frijol, se le pone 
hoja de aguacate oloroso”; mientras que en Tamaletom, San Luis Potosí, también 
se incorpora a guisados con carne de puerco o de res.

Entre los huastecos actuales, el camote está atestiguado como alimento com-
plementario. También tenemos registro de su uso como alimento de “emer-
gencia”,40 pues dos de nuestros consultantes de los municipios de Tantoyuca 
y Chontla, Veracruz, respectivamente, refirieron a que en alguna ocasión una 
sequía intensa azotó la región, ocasionando escasez de maíz, lo que obligó a que 
mezclaran el maíz con el camote para hacer tortillas.41 Esta mezcla también fue 
enunciada en San Antonio Hutizquilico, San Luis Potosí, para hacer “tortilla de 
camote” o bien bok’oles42 de camote, pero acotaron que ya no forma parte de la 
cocina huasteca actual.

De manera interesante, y en contraste con los te:nek  y los yucatecos, nuestros 
consultantes ch’oles declararon que el camote no se mezcla con otras cosas que 
no sea el pozol.43 Se puede consumir simplemente hervido, pero no suele ser 
mezclado con ninguna clase de guisos. Tampoco suelen endulzarlo con ingredien-
tes adicionales, pues lo consideran un producto con propiedades inherentemente 
dulces.

40 Este uso no es raro en otras culturas pues está atestiguado también en Hawai’i como “alimento 
de emergencia” (Linares et al., 2008: 12): “el camote es una de las plantas sagradas conocida por los 
hawaianos como ‘uala, crece silvestre en las montañas y es consumida como alimento de emergencia”. 
Bronson (1966) ya había advertido también esta función entre los mayas prehispánicos de la región 
de Tikal, en el Petén guatemalteco. 

41 La práctica de mezclar maíz con camote para hacer tortillas está atestiguada asimismo entre 
los huaves actuales, ikoots (Samuel Herrera, comunicación personal), como un alimento de la vida 
cotidiana (aunque las tortillas son distintas de las que se conocen entre los mayas, pues son gruesas 
y  horneadas, no cocidas en comal). Según los datos de campo de Samuel Herrera, además de mezclar 
el maíz con camote, los huaves también lo mezclan con plátano o con frijoles para hacer variaciones 
en la tortilla. Por su parte, uno de los dictaminadores nos indicó que también entre los zapotecos 
del Istmo se hacen tortillas de maíz con camote en contextos cotidianos, no como alimento de emer-
gencia. Esta práctica compartida entre ambos grupos puede ser producto de influencia mutua, pues 
históricamente conviven en la región desde hace mucho tiempo. Habrá de indagarse en un futuro si 
la práctica de mezclar el camote con maíz para hacer tortillas es algo común a otros zapotecos o bien 
a otros grupos fuera de esa región.

42 Los bok’oles son gorditas de maíz mezclado con manteca de cerdo y comúnmente se les agrega 
frijol negro en bola, o incluso, una vez cocidos, pueden rellenarse con carne de cerdo o res. Es un 
platillo cotidiano entre los te:nek de San Luis Potosí y Tantoyuca.

43 La mezcla del pozol con otros ingredientes para variar su sabor es una práctica común entre 
los ch’oles de la región de Palenque pues declararon que preparan pozol con jengibre, por ejemplo, 
e incluso elaboran pozol con makal o juk’.

10 patrones.indd   210 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 211

Por su parte, la yuca44 suele consumirse entre los mayas yucatecos cocida o 
“sancochada” con azúcar, o bien hervida o incluso frita y posteriormente adere-
zada con miel. Los yucatecos de Hunukú y Temozón producen de forma regular 
buñuelitos de yuca que son consumidos como postre cotidiano, pero que en es-
pecial en Hunukú se preparan para las fiestas de fin de año, como un platillo especial. 
También es frecuente que funja como sustituto de la papa, en el guiso conocido 
como kóol. Barros y Buenrostro (2011) encontraron que en Veracruz la cáscara 
de yuca puede mezclarse con otros ingredientes para formar una bebida llamada 
popo;45 sin embargo, este tipo de bebida no está atestiguada entre los mayas 
actuales ni coloniales.

Lasso y Trabanino encontraron que entre los ch’oles se consume ts’ijn waj, 
“tortillas con yuca”, en las que se mezcla “la masa del maíz con la masa de yuca 
fermentada durante el mes de mayo, época de tumba y siembra en la región 
palencana en Chiapas” (2015: 119). Nuestros consultantes ch’oles refirieron que 
la yuca no se consume endulzada ni con miel ni con azúcar, y preferentemente 
acompaña a platillos salados.

Igual que el camote entre los huastecos y la referencia de García Quintanilla 
(2000) para los yucatecos de la región oriente de Yucatán, y aunque ya no es 
práctica común actual, la gente campesina de Yucatán y Quintana Roo (de los 
poblados estudiados) refiere que anteriormente la yuca se mezclaba con el maíz 
cuando éste escaseaba, amén de que los tubérculos en general eran sembrados 
para afrontar tiempos de escasez por bajas cosechas. Esto es referido particu-
larmente por los campesinos de mayor edad de las comunidades, quienes a su 
vez mencionan que en general los tubérculos —camote (Ipomoea batatas), yuca 
(Manihot esculenta), sagú (Maranta arundinacea L.), ñame (Dioscorea alata L.), makal 
(Xantosoma yucatanense Engler), entre otros— eran sembrados como una estrate-
gia para afrontar tiempos de hambre cuando había malas cosechas, mientras que 
algunos refieren que los tubérculos en general son beneficiosos para las milpas:

44 En su trabajo sobre el léxico de la comida en Guatemala, Hjelleset (2010: 151) menciona una 
gran variedad en las formas de cocinar la yuca entre los distintos grupos mayas de dicho país. Es 
interesante que ella encontró una diversidad mucho más amplia con respecto a las formas de pro-
cesarla y consumirla de la que se ha atestiguado entre los grupos aquí estudiados. Encontró que los 
buñuelos de yuca se hacen solo en la región oriental de Guatemala, mientras que éstos se producen 
en varias comunidades de la región oriente de Yucatán. De hecho, la autora atribuye la presencia 
de los buñuelos de yuca a la región costa caribe y sugiere que junto con otros términos ubicados de 
forma exclusiva en dicha región, su distribución focalizada guarda relación con la cultura garífuna 
(ibid., 72).

45 Esta bebida refrescante, que se consume en el área de Tlacotalpan, Veracruz, es muy refinada 
y nada pide a las espumas de la cocina contemporánea; el término es muy posiblemente de origen 
náhuatl, relacionado con la raíz apopozoquillotl, “espuma de agua” (Gran Diccionario Náhuatl,  Molina, 
1571: 7r). Sus ingredientes suelen ser cocolmeca, una planta trepadora (Smilax cordifolia), cacao, arroz, 
cáscara de yuca, raíz de chupipe, también una planta trepadora, y azúcar. Los ingredientes se muelen 
bien, para lograr una pasta que se bate con el molinillo hasta obtener una abundante espuma, que 
es lo que se servirá.

10 patrones.indd   211 27/06/18   16:14



212 estudios de cultura maya lii

porque se dice que son un buen amigo de los sembrados principalmente del maíz, 
que.... son un insecticida natural porque gracias a ellos los insectos no se acercan 
al maíz, se utilizan como una distracción (campesino de Kanxoc, comunicación per-
sonal).

 
De acuerdo con las recetas recolectadas por Ferrer (1999: 65, 70) entre los 

mayas de Quintana Roo, se menciona que los ñames voladores46 en caldo “lo 
acostumbraban los antiguos mayas, pero en la actualidad se consume poco” (ibid., 
65); lo mismo para el ñame en pipián, sobre el que anota “ha perdido importancia 
en la preferencia de las familias” (ibid., 70).

Por su parte, entre los huastecos la yuca es de los alimentos más consumidos, 
ya que, de acuerdo con Cilia, Aradillas y Díaz (2015: 146-147), fueron de los más 
mencionados en su muestra por habitante de la comunidad de Tocoy, San Luis 
Potosí. En nuestro caso, documentamos su consumo en dulce y simplemente her-
vida, ambos en venta en el mercado de Tantoyuca, así como el consumo casero 
cotidiano en ambos formatos en las diversas comunidades donde recolectamos 
datos. 

Finalmente, queremos destacar el patrón de consumo para endulzar el camote 
y la yuca entre los huastecos pues, en contraste con los yucatecos, los primeros 
no son productores de miel, pero sí de piloncillo, ingrediente que usan para 
endulzar bebidas y postres. Este hecho es culturalmente relevante, pues indica 
una tendencia de consumo actual marcada claramente por los ingredientes pro-
ducidos por cada grupo.

Las tendencias culinarias de los huastecos y de los yucatecos favorecen un 
consumo dulce del camote y la yuca, mientras que los ch’oles no suelen consumir 
la yuca dulce, solo salada, y el camote no suele ser endulzado con ingredientes 
adicionales, pues es considerado un ingrediente con propiedades dulces. Nin-
guno de los tres grupos consume el pescado de forma regular; ante la pregunta 
expresa de si lo consumen con camote o con yuca, respondieron que ninguno de 
estos tubérculos forma parte de recetas que tienen el pescado como ingrediente 
principal.

Entre los tres grupos estudiados, el camote (Ipomoea batatas) suele consumirse 
solo (como una especie de pedazo de pan) simplemente hervido o, en su caso, 
endulzado con miel, azúcar o piloncillo; en los tres casos el camote puede ser 
el alimento principal en la cena o en el desayuno, acompañado de algún atole 
o de pozol; puede ser consumido como colación, o incluso como postre, pero 
no funge como el platillo central de la comida del medio día. Los huastecos y 
los yucatecos lo consumen como acompañante de guisos, en sustitución de la 
papa, y a veces, junto con la papa, mientras que los ch’oles no lo combinan con 
mezclas saladas.

46 Cuando el autor habla del “ñame volador” no indica a qué especie se refiere, aunque por las 
características creemos que se trata de Dioscorea bulbífera L.

10 patrones.indd   212 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 213

Huastecos Yucatecos Ch’oles Chontales

Tipos 
de cocción

Asado, hervido, 
cocido al vapor
y frito

Asado, hervido,
frito y horneado
en pib

Asado, hervido
y frito.

Asado, hervido 
y frito

Bebidas 
de camote
con maíz 
(Ipomoea 
Batatas)

Documentado 
solo en una
comunidad 
de SLP47

Documentado 
en la Colonia 
y en la época 
actual 

Documentado
en época 
prehispánica,
colonial 
y actual 

Documentado 
época actual

Mezcla 
de maíz con
camote para
elaborar 
tortillas 

Documentado 
en un pasado 
reciente 
(alrededor 
de 50 años atrás
como alimento
de emergencia)

Documentado 
en época 
colonial; también
en un pasado 
reciente 
(alrededor de 50
años atrás como
alimento 
de emergencia)

No se hace 
en la actualidad

No documentado 
por los autores

Mezcla 
de maíz con
yuca

No documentado

Documentado en
época colonial, 
y en la memoria
de algunos 
consultantes

Documentado
en época 
actual 
como ts’ijn
 waah

No documentado

Usos dulces 
de la yuca

Hervido 
con piloncillo 
o con azúcar

Hervido 
y endulzado con
miel o azúcar

Nunca se hace 
dulce de yuca

Hervido 
y endulzado 
con azúcar

Usos 
de la yuca 
en guisos 

No documentado
Sí, es usado 
frecuentemente
en guisos salados.

Sí es usado 
frecuentemente, 
en caldo 
de gallina, res 
y puerco

?

Usos
del camote
en guisos 

Sí, en Tamaletom
y en San Antonio
Huitzquilico, SLP
con guisos

Sí, en puchero 
con puerco

No se usa con 
guisos, solo con
pozol

?

Presencia 
en ofrendas
de día de 
muertos

Hervido, 
endulzado 
opcionalmente
con piloncillo
o con azúcar 

Hervido, 
opcionalmente
endulzado 
con miel

Solo hervido 
(no se agrega
endulzante)

?

Tabla 3. Resumen comparativo de patrones de consumo de la yuca 
y el camote en la cocina maya

47 En San Franciso Chontla, Veracruz, y en Tamaletom, SLP, tres de nuestros consultantes decla-
raron que sí lo consumen en atole, pero se refieren a otra especie de camote (lab ʔiθ, ‘camote real’) 
y no la que estamos describiendo en este trabajo. En Francisco Villa, San Vicente Tancuayalab, se 
refirieron a la bebida wat’ap ʔiθ, ‘atole de camote’, pero no podemos asegurar con certeza cuál de las 
especies utilizan para su elaboración.

10 patrones.indd   213 27/06/18   16:14



214 estudios de cultura maya lii

Ninguno de nuestros consultantes utiliza las hojas de Ipomoea batatas o de 
Manihot esculenta con fines alimenticios.48 Una de nuestras consultantes de maya 
yucateco (de Popolá, Yucatán) declaró que las hojas del kukut makal (Xanto-
soma yucatanense) son usadas para hacer tamalitos al vapor, sirven para envolver 
la masa de maíz, pero se trata de otras plantas de tubérculos, no las que estu-
diamos aquí. 

Entre las particularidades para cada uno de los grupos encontramos que:

El camote en conserva solo lo preparan los huastecos;
 

a) La yuca y el camote endulzados con miel solo están documentados entre los 
yucatecos. La práctica de cocinarlos en pib es algo que también los particu-
lariza. 

b) El piloncillo para endulzar camote y yuca se ha documentado solamente 
entre los huastecos.

c) Los ch’oles tienen una clasificación del camote en el ámbito de lo dulce y la 
yuca pertenece a la esfera de lo salado. El camote no suele ser endulzado 
con algún otro ingrediente, pues se considera dulce por sí mismo.

Figura 3. Venta de yuca hervida y yuca en dulce 
(mercado de Tantoyuca, Veracruz). Fotografía de Carla Tapia. 

48 Aunque sí documentamos su uso medicinal, como describiremos en el siguiente apartado.

10 patrones.indd   214 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 215

Figura 4. Venta de camote hervido.
Fotografía de Carla Tapia

Usos rituales y medicinales del camote entre los yucatecos actuales

En la literatura especializada, el camote y la yuca se reportan casi exclusivamen-
te como productos para uso alimenticio y ocasionalmente medicinal; en este 
sentido, Linares et al. (2008: 12-13) hacen referencia a fray Juan de Navarro en 
su obra del siglo xix, Historia Natural o jardín americano, en la que se mencionan 
las propiedades medicinales del camote: “el camote es una fruta templada y que 
sirve de sustento; el agua en que se cuece es útil para bañar las manos gotosas”.

Estos mismos autores mencionan que:

En general, los camotes se emplean como comestibles. Existen muy pocos reportes 
en los que se les atribuyen propiedades medicinales. Es el caso del camote amarillo 
que se menciona útil para el tratamiento de algunas enfermedades causadas por 
deficiencias nutrimentales como la pelagra y el escorbuto debido a la gran cantidad 
de vitaminas y de carotenos que contiene. De acuerdo a Lorenz y Matos, las hojas 
y raíces son efectivas para el tratamiento de leucemia, anemia, hipertensión, dia-
betes y hemorragias. En la medicina casera, según Roig y Mesa, el cocimiento de 
los bejucos se considera como galactagogo, es decir, sirve para aumentar la leche 
de las mujeres que están criando. Se han descrito las propiedades antitumorales a 
partir de decocciones de las hojas, que se utilizan en forma de gárgaras para tratar 
tumores de la boca y la garganta (ibid., 14).

10 patrones.indd   215 27/06/18   16:14



216 estudios de cultura maya lii

Encontramos otras referencias a tres especies de tubérculos con propieda-
des curativas: Dioscorea bulbifera L., conocida como la papa voladora o xbóola-
dor makal, Dioscorea villosa o ñame silvestre y Manihot esculenta o yuca. Entre los 
mayas yucatecos actuales, la papa voladora es reconocida por sus propiedades 
depurativas del sistema urinario, para limpiar las vías renales y deshacer cálculos 
renales. Chevallier (1997: 89) señala que el ñame silvestre contiene diosgenina, 
una sustancia que “fue el punto de partida para la creación de la primera píldora 
anticonceptiva”, y sus principales usos medicinales son como antiespasmódico, 
antiinflamatorio, antirreumático, sudorífico y diurético. En su trabajo afirma que

 
tanto los pueblos mayas como los aztecas utilizaron el ñame silvestre con fines me-
dicinales, posiblemente para calmar el dolor.... En el norte y centro de América, el 
ñame silvestre constituye un remedio tradicional para las menstruaciones dolorosas, 
el dolor de ovarios y el parto (id.).49 

En cuanto a la yuca, Chevalier (1997: 231) refiere que “la variedad amarga 
puede usarse para tratar sarna, diarrea y disentería”.

En el presente estudio se encontraron cinco usos medicinales de Ipomoea ba-
tatas y Manihot esculenta, algunos comunes para ambas.50 En general para ambas 
especies —así como para los tubérculos en general—, los entrevistados hicieron 
referencia a su valor nutricional,51 por contener muchas “vitaminas”, muy buenas 
para la salud, así como propiedades para depurar el organismo.

49 Justamente la sustancia que contiene la Dioscorea villosa ha sido aprovechada en algunos pro-
ductos cosméticos actuales que son usados como tratamientos alternativos para la menopausia, pues 
la diosgenina es transformada por el cuerpo en progesterona natural.

50 No hemos hecho pruebas para demostrar si las propiedades terapéuticas que se les atribuyen 
a los tubérculos aquí estudiados son efectivos o no. Simplemente referimos los testimonios de nues-
tros consultantes en torno a los usos que tradicionalmente tienen en este ámbito. Si bien tales datos 
provienen de la opinión subjetiva de los entrevistados, es sabido que la raíz de ambos tubérculos 
contiene considerables cantidades de almidón, vitaminas, fibras (celulosa y pectinas) y minerales, 
destacando el contenido de potasio (Linares et al., 2008; Padmaja, 2009). En valor energético supera 
a la papa y en vitaminas destaca por la provitamina A (betacaroteno), B1, C (ácido ascórbico) y E 
(tocoferol). De acuerdo con Linares et al. (2008: 15), “son una fuente valiosa de fibra, antioxidantes 
y rica en vitaminas y minerales... el tipo ‘amarillo’ tiene un contenido de beta-caroteno mayor que 
el de la zanahoria”.

51 De acuerdo con Thottappilly y Loebenstein (2009: 503-504), “el camote [sweet potato] contiene 
niveles sustanciales de proteína además de los carbohidratos. Estos proveen cantidades importantes 
de vitaminas y minerales... El camote es un alimento natural saludable por su alta energía, fibra die-
tética y contenido de vitaminas y minerales” [la traducción es nuestra]. Los autores reconocen que 
durante el procesamiento del camote se pierde una buena cantidad de los nutrientes, pero puntuali-
zan que el consumo del tubérculo puede ser una solución para niños que manifiestan una deficiencia 
de vitamina A pues está contenida en altas cantidades en él (ibid., 505). Por su parte, Padmaja (2009) 
presenta una minuciosa descripción química sobre los nutrientes que se pierden o se conservan según 
el tipo de proceso que se aplique en la preparación del camote. En su análisis muestra que los camotes 
contienen carbohidratos (el nutriente primordial); polisácaridos sin almidón (celulosa, hemicelulosa y 
pectina, como fibra dietética), proteínas y aminoácidos, lípidos (en muy bajas cantidades), vitaminas 
(carotenoides, vitamina C, tiamina - B), rivoflabina - B2 y ácido pantoténico (ibid., 212-216).

10 patrones.indd   216 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 217

Uno de los usos medicinales referidos es para el mal olor del sudor de las per-
sonas o para la sudoración excesiva. Para esto se usa una decocción de hojas de 
camote, solas o combinadas con las de la yuca, con la que la persona que tiene 
este mal deberá bañarse de tres a cuatro veces. 

Otro de los usos referidos es para bajar la fiebre, para lo cual se pueden utili-
zar ya sea las hojas del camote, hervidas y puestas en todo el cuerpo, o bien las 
hojas de la yuca, sin cocer, aplicadas directamente sobre la frente del enfermo el 
tiempo necesario hasta que baje la fiebre. 

Para el camote también se encontró un uso en caso de heridas leves, se corta 
una tira delgada del mismo y se aplica amarrada sobre la herida. 

Documentamos que, entre los huastecos de El Mamey, San Gabriel, Tantoyuca, 
existe una restricción para el consumo del camote en mujeres en periodo de 
lactancia, lo que nos habla de alguna propiedad negativa asociada al tubérculo, 
posiblemente porque puede provocar flatulencia en el bebé lactante.

El camote crudo no se consume, ya que, de acuerdo con Linares et al. (2008: 15),

puede producir flatulencia, diarreas e incluso una purgación drástica debido a su 
alto contenido de resinas glicosídicas (alrededor de 5 a 18%), similares a las res-
ponsables de la actividad purgante de las especies del género Ipomoea que forman 
parte del complejo medicinal de la raíz de jalapa (Ipomoea purga e I. orizabensis, 
entre otras).

Los tubérculos y su presencia en el ámbito religioso maya

En el ámbito de la cosmovisión maya yucateca también se ha documentado su 
relevancia cultural ya que, al crecer dentro de la tierra, los tubérculos guardan 
una relación simbólica con el inframundo, y aquellos que han crecido en milpas 
abandonadas deben ser recogidos mediante rituales específicos descritos por 
García Quintanilla (2000).52

La importancia del camote en el ámbito de la religión maya no será abordada 
con profundidad, pues escapa a los objetivos de este trabajo, pero nos interesa 
destacar que el camote ha sido mencionado en algunos pasajes de textos rituales, 
como en el Chilam Balam de Chumayel, lo que da cuenta de su relevancia en el 
campo de la religión maya colonial.

El pedernal negro es la piedra del poniente. La Madre Ceiba Negra es su centro 
escondido. El maíz negro y acaracolado es su maíz. El camote de pezón negro es su 
camote. Los pavos negros son sus pavos. La negra noche es su casa (Chilam Balam 
de Chumayel, 1930: 17).

52 En los testimonios referidos, se asegura que la hora para cortarse es a las 12 del día, porque 
de lo contrario, cuesta mucho trabajo encontrarlo.

10 patrones.indd   217 27/06/18   16:14



218 estudios de cultura maya lii

En la época actual, el camote sigue ocupando un lugar importante en la cos-
movisión maya. El estudio de Vassallo (2016) es una muestra de ello, pues da 
cuenta de la presencia de este alimento en el campo de lo simbólico. En su tra-
bajo refiere que un hmen de Xocén expresó que “el Chaak blanco, que vive por 
Cancún, trae lluvia blanca, es mala para el maíz, lo mata, pero es buena para que 
abunde el macal,53 las jícamas, los camotes, la yuca” (ibid., 128), lo que vincula los 
tubérculos con un tipo específico de lluvia, asociada al dios Chaak.

De igual forma, García Quintanilla (2000) destacó la importancia de los 
tubérculos entre los mayas yucatecos actuales y documentó algunos testimonios 
que los vinculan con el inframundo, dado que son alimentos que crecen debajo 
de la tierra. Retomando el texto de Villa Rojas (1978: 296 y 299), afirma que 
“los camotes no solo crecen bajo la tierra, camino del inframundo, sino que se 
siembran en sus entradas” (García Quintanilla, 2000: 273). En los testimonios que 
recolectó en Xocén, Yucatán,54 distingue dos tipos de tubérculos, los cultivados 
recientemente y aquellos que se encuentran en milpas abandonadas, convertidas 
prácticamente en monte, donde la vegetación es más alta y cuyos dueños ya no 
son los hombres sino Yum K’aax, el “señor del monte”. De acuerdo con la autora, 
la recolección de estos últimos requiere la ejecución de un ritual, mismo para el 
que los mayas son preparados desde niños. Los tubérculos deben ser recolecta-
dos en punto de las 12 del día, cuando el sol está en su punto más álgido, y se 
requiere de una especie de amuleto —“pulsera”—, para ir en su búsqueda, pues 
son difíciles de hallar.

Consideraciones finales

El consumo con fines alimenticios de distintos tipos de camote entre diferentes 
grupos mayas es un hecho histórico bien documentado que nos ayuda a recons-
truir patrones culinarios, así como entender parcialmente las prácticas subsisten-
ciales de consumo entre los mayas prehispánicos, coloniales y actuales. 

Los patrones de consumo hallados entre los distintos grupos mayas estudiados 
nos hablan de una continuidad cultural en el aprovechamiento de los recursos 
disponibles, así como de tendencias persistentes en la forma de elaborar y con-
sumir los tubérculos. Es interesante destacar que mientras el consumo prehis-
pánico quedó atestiguado entre las élites a través de los textos epigráficos que 
mencionan el término ʔis, en la época actual no puede considerarse un insumo 
de prestigio; al contrario, entre los chontales, y como han advertido Poot-Matu 
et al. (2002: 61), en regiones de Tabasco, su uso actual está siendo relegado y 
marginado debido a que se ha priorizado el cultivo de cereales por encima de las 
especies de tubérculos tradicionales. 

53 Se respetó la ortografía del autor, aunque en este trabajo se usa makal.
54 Y que comparó con los datos de Villa Rojas (mayas de Tusik, Quintana Roo).

10 patrones.indd   218 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 219

Por fortuna, entre los yucatecos, los ch’oles y los huastecos, los tubérculos 
siguen cultivándose y consumiéndose en diversas formas, lo que garantiza, al 
menos por un tiempo, la transmisión de prácticas culinarias antiguas que han 
sido reproducidas por siglos y que se están viendo amenazadas ante el avasallan-
te avance de cultivos prioritarios para las grandes empresas, pero en detrimen-
to de las dietas vernáculas locales. A partir de su presencia en la cocina maya 
podemos afirmar qué tubérculos forman parte de su identidad social en tanto 
que la preferencia en su consumo está mucho más marcada entre la población 
maya que entre los mestizos, siendo los primeros los que los cultivan, cosechan 
y consumen de forma habitual.55 

Si bien los estudios más recientes de marcadores culturales asociados a los 
alimentos han estado vinculados al estudio de los restos animales (Guevara, Pi-
chardo y Martínez, 2017; Fernández y Matos, 2014), es claro que los tubérculos 
jugaron y siguen jugando un papel importante entre los distintos grupos mayas, 
pues son un alimento de uso cotidiano atestiguado desde la época prehispánica 
que los identifica como grupo, en contraste con los grupos del centro,56 cuya 
cocina tiene una presencia predominante de otros insumos como los hongos, el 
epazote, los quelites, etcétera.

La mezcla de la yuca, el makal o el camote con la masa de maíz para elabo-
rar bebidas, tortillas y tamales es una práctica de supervivencia heredada desde 
épocas antiguas que también está atestiguada en el siglo xx a través de los tes-
timonios de los ancianos de las comunidades huastecas (teːnek) y yucatecas. El 
valor cultural de los tubérculos entre los grupos mayas estudiados radica en su 
uso como alimento complementario y de emergencia. Su consumo actual tiende 
a tener un estatus de alimento cotidiano entre los tres grupos mayas, pues se 
consigue de forma regular en los mercados locales y se consume a placer de los 
comensales. 

Por su parte, la mezcla de camote con maíz para elaborar pozol con camote está 
documentada exclusivamente entre los ch’oles y chontales actuales. El registro 

55 En algunos supermercados de ciudades donde hay presencia de población maya (como Mérida, 
Valladolid, Villahermosa o Campeche) se pueden conseguir algunas variedades de tubérculos en la 
sección de productos locales. Sin embargo, la mayor diversidad de subespecies se encuentra en los 
mercados locales. 

56 El cultivo y consumo de Ipomoea batatas es relevante en muchos otros grupos de Mesoamérica 
además de los mayas, aunque nuestro énfasis se ha centrado en los patrones culinarios particulares 
a los mayas y que los distinguen de otros grupos. Por ejemplo, uno de nuestros dictaminadores nos 
hizo notar que su importancia como alimento de emergencia también ha sido atestiguado entre los 
huaves de San Mateo del Mar, donde Signorini et al. (1979: 54) lo ha descrito como un producto que 
“representaba una alternativa al maíz”. Igualmente, en Zizumbo y Colunga (1982: 110) se habla de 
un mito de origen entre los huaves en torno al camote, donde se destaca su valor como producto 
alimenticio complementario al maiz: “... con los camotes se llena bien la panza y el maíz ya no rinde 
con un grano sino que hay que usar más”.  Asimismo, nos señaló que entre los zapotecos del Istmo 
se consume de forma regular la tortilla mezclada con camote, no solo como alimento de emergencia, 
por lo que queda pendiente comprender el estatus de ambos tubérculos en un contexto mesoame-
ricano más amplio.

10 patrones.indd   219 27/06/18   16:14



220 estudios de cultura maya lii

tanto prehispánico (ch’olano clásico) como colonial (yucateco) de bebidas que 
contienen camote mezclado con maíz no necesariamente corresponde a la bebi-
da actual documentada entre los ch’olanos, pues no es lo mismo saʔ que pozol. 
Aun cuando los procesos de elaboración posiblemente fueron diferentes, llama la 
atención que entre los ch’olanos occidentales se siga haciendo la misma mezcla 
de ingredientes para elaborar bebidas, lo que da cuenta de una continuidad en 
la cocina maya desde época prehispánica que se mantuvo en la Colonia y que 
continuó, al menos entre los ch’olanos occidentales, hasta la época actual.

Por ahora, no es posible tener certeza sobre si la práctica de endulzar el 
camote con miel haya sido un común denominador desde época prehispánica 
entre los diferentes grupos mayas estudiados; sin embargo, al ser históricamente 
productores de miel, es factible suponer que al menos los yucatecos sí lo hicieron 
desde entonces. Por otro lado, tampoco podemos asegurar con contundencia que 
todos compartieran la práctica de combinarlo con maíz para elaborar pozol/atole 
o tortillas, pues de los huastecos no hay registros coloniales ni prehispánicos al 
respecto sobre estos productos en particular; pero el dato epigráfico nos permi-
te suponer que al menos los ch’oles, y posiblemente los chontales, sí lo hicie-
ron desde época prehispánica. Por su parte, de las fuentes coloniales yucatecas 
se puede suponer que las prácticas registradas durante la Colonia temprana se 
remontan tiempo atrás, pues además los españoles las registraron como prácticas 
propias de los nativos, distintas de las suyas. 

En el entramado cultural, y en el escenario del mestizaje gastronómico que 
han experimentado los distintos grupos indígenas del país, no es posible deter-
minar con contundencia cuáles recetas son auténticas y exclusivamente vernácu-
las y cuáles son producto de difusión por contacto ya sea con el Viejo Mundo o 
con otros grupos mesoamericanos. Quedan muchas preguntas en el tintero, entre 
ellas comprender la influencia o contribución de las tradiciones de las Antillas, y 
específicamente de las tradiciones afrodescendientes, en el uso y consumo de los 
tubérculos, pero dejaremos esta y otras preguntas para trabajos futuros.

Agradecimientos

Los autores deseamos agradecer a los consultantes huastecos, mayas y ch’oles que 
participaron en nuestras entrevistas, así como a los estudiantes de la Licenciatura 
en Lingüística y Cultura Maya de la Universidad de Oriente, Yucatán. También 
agradecemos a los dos dictaminadores anónimos que hicieron sugerencias y 
comentarios que ayudaron a enriquecer este trabajo.

10 patrones.indd   220 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 221

BIBLIOGRAFÍA

Acuña, René (ed.)
1993 	 Bocabulario de Maya Than. Codex Vindobonensis N.S. 3833, Facsímil y transcrip-

ción crítica anotada. México: Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios Mayas, (Fuentes 
para el Estudio de la Cultura Maya, 10).

Aguilar Rivera, Noé
2010 	 “La caña de azúcar y sus derivados en la Huasteca San Luis Potosí México” 

en Diálogos, Revista electrónica de Historia, 11 (1): 81-110.

Allen, Patricia y Carolyn Sachs
2012 	 “Women and Food Chains: The Gendered Politics of Food”, Taking Food Pub-

lic, pp. 23-40, P. Williams Forson y Carole Counihan (eds.). Oxford y New 
York: Routledge.

Arzápalo, Ramón (ed.)
1995 	 Calepino de Motul, Diccionario Maya-Español, Tomo III. México: Universidad 

Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas.

Aulie, Wilbur H. y Evelyn Aulie
1996 	 Diccionario chol de Tumbalá, Chiapas, con variaciones dialectales de Tila y Sabani-

lla, Emily F. Scharfe de Stairs (ed.). México: Instituto Linguístico de Verano. 
<http://www.sil.org/mexico/maya/chol-tumbala/S121a-Diccionario-ctu.htm> 
[consultado el 18 de septiembre de 2017].

Ayora Díaz Steffan Igor
2012 	 Foodscapes, Foodfields and Identities in Yucatán. Amsterdam: Centro de Estu-

dios y Documentación Latinoamericanos.

Barrera Vásquez, Alfredo (coord.) 
1980 	 Diccionario Maya-Cordemex. Mérida: Ediciones Cordemex.

Barrera Marín, Alfredo, Alfredo Barrera Vázquez y Rosa María López Franco
1976 	 Nomenclatura etnobotánica maya: una interpretación taxonómica. México: Institu-

to Nacional de Antropología e Historia.

Barros, Cristina y Marco Buenrostro
2002 	 Cocina prehispánica: recetario, Arqueología Mexicana (número especial, 12). 
2011 	 “Pozol, popo, champurrado”, Revista Digital Universitaria, 12 (4). <http://

www.revista.unam.mx/vol.12/num4/art41/index.html> [consultado: 28 de 
mayo de 2017].

Becerra, Marcos y Heinrich Berlin
2008 	 Vocabulario de lengua chol (Mexico), Sebastian Matteo (recopilador y transcrip-

tor). <http://www.wayeb.org/download/resources/berlin01.pdf> [consultado: 
30 de mayo de 2017].

[1978]

10 patrones.indd   221 27/06/18   16:14



222 estudios de cultura maya lii

Beliaev, Dimitri, Albert Davletshin y Alexandre Tokovinine
2009 	 “Sweet Cacao and Sour Atole: Mixed Drinks on Classic Maya Ceramic Vases”, 

Pre-Columbian Foodways: Interdisciplinary Approaches to Food, Culture, and Mar-
kets in Ancient Mesoamerica, pp. 257-273, John E. Staller y Michael Carrasco 
(eds.). New York: Springer Science y Business Media.

Beltrán de Santa Rosa, Pedro
1746 	 Arte de el idioma maya Reducido a Succintas Reglas, y Semilexicón Yucateco. Mé-

xico: por la Viuda de D. Joseph Bernardo de Hogal <https://archive.org/
details/artedeelidiomama00belt> [consultado: 30 de mayo de 2017].

Bolles, David
2001 	 Combined Dictionary-Concordance of the Yucatecan Mayan Language. <http://www.

famsi.org/reports/96072/index.html> [consultada: 30 de mayo de 2017].

Bricker, Victoria, Eleuterio Po’ot Yah y Ofelia Dzul de Po’ot
1998 	 A Dictionary of the Maya Language as Spoken in Hocabá, Yucatán. Salt Lake City: 

University of Utah Press.

Bronson, Bennet
1966 	 “Roots and the Subsistence of the Ancient Maya”, Southwestern Journal of 

Anthropology, 22: 251-279. DOI: 10.1086/soutjanth.22.3.3629373

Brown, Cecil, Eike Luedeling, Søren Wichmann y Patience Epps
2013 	 “The Paleobiolinguistics of Domesticated Squash (Curcubita spp.)”, Explora-

tions in Ethnobiology: The Legacy of Amadeo Rea, pp. 132-161, Quinlan, Marsha 
y Dana Lepofsky (eds.). Denton: Society of Ethnobiology, Department of 
Geography, University of North Texas. 

Casas, Alejandro, José Blancas y Rafael Lira 
2016 	 “Mexican Ethnobotany: Interactions of People and Plants in Mesoamerica”, 

Ethnobotany of Mexico, pp. 1-20; Rafael Lira, Alejandro Casas y José Blancas 
(eds.). Berlin: Springer Science + Business Media.

Chevallier, Andrew
1997 	 Enciclopedia de las plantas medicinales. Madrid: Acento.

Chilam Balam de Chumayel
1930 	 Traducción del idioma maya al castellano por Antonio Mediz Bolio. San José: 

Ediciones del “Repertorio Americano”, Imprenta y Librería Lehmann.

Cilia López, Virgina, Celia Aradillas y Fernando Díaz
2015 	 “Las plantas comestibles en una comunidad indígena de la Huasteca Potosi-

na, San Luis Potosí”, Entreciencias: diálogos en la Sociedad del conocimiento, 3 
(7): 143-152.

Ciudad Real, fray Antonio
1929 	 Diccionario de Motul. Maya español. Juan Martínez Hernández (ed.) Mérida: 

Talleres de la Compañía Tipográfica Yucateca S.A.

10 patrones.indd   222 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 223

Códice de Madrid
1888 	 <http://www.famsi.org/spanish/mayawriting/codices/madrid.html> 

[consultado el 8 de marzo 2018].

Colunga García-Marín, Patricia y Filogonio May Pat
1992 	 “El sistema milpero y sus recursos genéticos”, La modernización de la milpa en 

Yucatán, Utopía o realidad, pp. 97-134, Daniel Zizumbo (ed.) Mérida: Centro 
de Investigación Científica de Yucatán.

Ezra, Jorge, Guillermo Acosta y Víctor Hugo García
2015 	 “Análisis de los granos de almidón extraídos de metates y vasijas de Xochi-

calco”, Revista de Investigaciones Arqueométricas, 2 (2): 1-9. 

Fernández Souza, Lilia y Carlos Matos Llanes
2014 	 “Aproximaciones multidisciplinarias a la alimentación de los mayas prehis-

pánicos”, I Simposio de Cultura Maya Ichkantijoo, pp. 87-97. Mérida: Instituto 
Nacional de Antropología e Historia.

Ferrer García, José
1999 	 Recetario maya de Quintana Roo. México: Consejo Nacional para la Cultura y 

las Artes, Culturas Populares (Cocina indígena y popular, 3).

García Quintanilla, Alejandra 
2000 	 “El dilema del Ah Kimsah K’ax, ‚el que mata al monte’: significados del mon-

te entre los mayas milperos de Yucatán”, Mesoamérica, 39: 255-285. 

Gracia-Arnaiz, Mabel
2010 	 “Alimentación y cultura en España”, Physis: Revista de Saúde Coletiva, 20 (2): 

357-386.

Gran Diccionario Náhuatl
2012 	 México: Universidad Nacional Autónoma de México. <http://www.gdn.

unam.mx> [consultado el 2 de marzo de 2018].

Guevara Chumacero, Miguel, Alejandra Pichardo y Montserrat Martínez
2017 	 “La tortuga en Tabasco: comida, identidad y representación”, Estudios de 

Cultura Maya, 49: 97-122. DOI: 10.19130/iifl.ecm.2017.49.758

Harshberger, J.W.
1896 	 “The Purpose of Ethnobotany”, Botanical Gazette, 21 (3): 146-154.

Herrera Flores, Alejandro y Christopher Markus Götz
2014 	 “La alimentación de los antiguos mayas de la península de Yucatán: Con-

sideraciones sobre la identidad y la cuisine en la época prehispánica”, Es-
tudios de Cultura Maya, 43: 69-98. DOI: 10.1016/S0185-2574(14)70325-9

10 patrones.indd   223 27/06/18   16:14



224 estudios de cultura maya lii

Hjelleset, Solveig
2010 	 “El léxico de la comida en Guatemala. Análisis geolingüístico”, tesis de maestría 

en Estudios españoles y latinoamericanos. Bergen: Universidad de Bergen, 
Departamento de Español y Estudios Latinoamericanos.

Irigoyen Rosado, Renán
2003 	 Guisos y postres tradicionales de Yucatán. Mérida: Maldonado Editores del 

Mayab.

Isendahl, Christian
2011 	 “The Domestication and Early Spread of Manioc (Manihot esculenta Crantz): A 

Brief Synthesis”, Latin American Antiquity, 22 (4): 452-68. DOI: 10.7183/1045-
6635.22.4.452

Kaufman, Terrence y John Justeson
2003	 A Preliminary Mayan Etymological Dictionary. <http://www.famsi.org/re-

ports/01051/index.html> [consultado: 15 de mayo de 2017].

Keller, Kathryn C. y Plácido Luciano
1997 	 Diccionario chontal de Tabasco. Tucson: Instituto Lingüístico de Verano.

Landa, fray Diego de
1994 [circa 1566] Relación de las cosas de Yucatán. Estudio preliminar, cronología y revi-

sión del texto de María del Carmen León Cázares. México: Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes (Serie Cien de México).

Lasso, Lina y Felipe Trabanino
2015 	 “Ts’in waj: tortillas con yuca”, Antrópica. Revista de Ciencias Sociales y Humani-

dades, 1 (2): 119-129. 

Linares, Edelmira, Robert Bye, Daniel Rosa-Ramírez y Rogelio Pereda-Miranda
2008 	 “El camote”, Biodiversitas, 81:11-15.

Long Solís, Janet y Luis Alberto Vargas
2005 	 Food Culture in Mexico. Westport/London: Greenwood Press.

Padmaja, G.
2009 	 “Uses an Nutritional Data of Sweetpotato”, The Sweetpotato, pp. 189-233, 

George Thottappilly y Gad Loebenstein (eds.). Berlin: Springer Science + 
Business Media. DOI: 10.1007/978-1-4020-9475-0_11

Pérez, Juan Pío
1898 	 Coordinación alfabética de las voces del idioma maya que se hallan en el arte y 

obras del padre Fr. Pedro Beltrán de Santa Rosa, con las equivalencias castellanas 
que en las mismas se hallan, compuesta por J. Pío Pérez. Mérida: Imprenta de la 
Ermita.

10 patrones.indd   224 27/06/18   16:14



meléndez  hirose / patrones culinarios asociados al camote y la yuca	 225

Pilcher, Jeffrey 
1996 	 “Tamales or Timbales: Cuisine and the Formation of Mexican National Iden-

tity (1921-1911)”, The Americas, 53 (2): 193-216. DOI: 10.2307/1007616

Pohl, Mary, Kevin O. Pope, John G. Jones, John S. Jacob, Dolores Piperno, Susan de France, 
David Lentz, John Gifford, Marie Danforth y Kathryn Josserand

1996 	 “Early Agriculture in the Maya Lowlands”, Latin American Antiquity, 7 (4): 355-
372. DOI: 10.2307/972264

Poot-Matu, José, Dora Centurión Hidalgo, Judith Espinosa Moreno, Jaime G. Cázares y Mar-
tín Mijangos

 2002 	 “Rescate e identificación de raíces y tubérculos tropicales subexplotados del 
estado de Tabasco, México”, Etnobiología, 2: 59-73. 

Pope, Kevin, Mary E.D. Pohl, John G. Jones, David L. Lentz, Christopher von Nagy, Francisco 
Vega e Irvy Quitmyer 

2001 	 “Origin and Environmental Setting of Ancient Agriculture in the Low-
lands of Mesoamerica”, Science, 292 (5520): 1370-1373. DOI: 10.1126/sci-
ence.292.5520.1370

Relaciones histórico-geográficas de la Gobernación de Yucatán, 
1983 	 Mercedes de la Garza, Ana Luisa Izquierdo, María del Carmen León y To-

lita Figueroa (eds.). México: Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios Mayas.

Sahagún, fray Bernardino de 
	 Historia general de las cosas de la Nueva España. Libro XI: De las cosas naturales. 

<https://www.wdl.org/es/item/10622/view/1/257/> [consultado: 18 de sep-
tiembre 2017].

Sheets, Payson, Christine C. Dixon, Adam Blanford, y Monica Guerra
2011 	 “Manioc Cultivation at Cerén, El Salvador: Occasional Kitchen Garden 

Plant or Staple Crop?”, Ancient Mesoamerica, 22 (1): 1-11. DOI: 10.1017/
S0956536111000034

Signorini, Italo, Giorgio Raimondo Cardona, Carla M. Rita y Luigi Tranfo
1979 	 Los huaves de San Mateo del Mar, Oaxaca. México: Instituto Nacional 

Indigenista.

Solís Alcalá, Ermilo. 
1949 	 Diccionario español maya. Prólogo del Lic. Antonio Médiz Bolio.  Mérida: Yikal 

Maya Than.

Swadesh, Mauricio, María Cristina Álvarez y Juan Bastarrachea 
1970 	 Diccionario de elementos del maya yucateco colonial. México: Universidad Na-

cional Autónoma de México, Coordinación de Humanidades, Centro de Es-
tudios Mayas (Cuadernos, 3).

10 patrones.indd   225 27/06/18   16:14



226 estudios de cultura maya lii

Terán, Silvia, Christian Rasmussen y Olivio May Cauich
1998 	 Las plantas de la milpa entre los mayas. Mérida: Fundación Tun Ben Kin, A.C.

Thottappilly, George y Gad Loebenstein 
2009 	 “Concluding Remarks”, The Sweetpotato, pp. 503-513, George Thottappilly 

y Gad Loebenstein (eds.). Berlin: Springer Science + Business Media. DOI: 
10.1007/978-1-4020-9475-0_23

Trabanino, Felipe y Lucero Meléndez
2017 	 “El ajkum sa’ o ‚pozol de camote’ -una bebida entre los mayas palencanos 

del Clásico Tardío-”,  Ketzalcalli, 2016-2: 29-47.

Vassallo, Miguel
2016 	 “Evanescencias en las traducciones del Chilam Balam de Chumayel: el maíz y 

el frijol del sur, los ibes del oriente y el pozol ritual”, Estudios de Cultura Maya, 
47: 119-150. DOI: 10.19130/iifl.ecm.2016.47.745

Villa Rojas, Alfonso
1978 	 Los elegidos de Dios: etnografía de los mayas de Quintana Roo. México: Instituto 

Nacional Indigenista.

Zizumbo Villareal, Daniel y Patricia Colunga García-Marín
1982 	 Los Huaves. La apropiación de los recursos naturales, México: Universidad Autó-

noma de Chapingo, Departamento de Sociología Rural.

Zizumbo Villareal, Daniel, Alondra Flores Silva y Patricia Colunga García-Marín
2012 	 “The Archaic Diet in Mesoamerica: Incentive for Milpa Development and 

Species Domestication, Economic Botany, 66 (4): 328-343.

10 patrones.indd   226 27/06/18   16:14


