
graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 123

estudios de cultura maya xlix: 123-163 (2017)

La Cuenta de los K’atuno’ob: rituales y regionalismos 
en el período Clásico maya

The Count of K’atuno’ob: Rituals and Regionalisms 
in Classic Maya Period

Daniel Graña-Behrens

Frobenius Institut Universität

Resumen: Los mayas del Clásico (300-1000 d.C.) usaban varios calendarios, entre ellos 
la llamada Cuenta de los K’atunes o K’atuno’ob, que señala un período de 20 años 
(k’atun) mediante el signo ajaw, costumbre que continuó existiendo durante el Pos-
clásico. Sin embargo, aunque se conoce su mecanismo calendárico, no se ha puesto 
mucha atención a la presentación morfológica y sintáctica en los textos epigráficos 
para distinguirla de otras formas que también permiten anotar una fecha del k’atun, 
como el día ajaw del Tzolk’in, el cual sólo marca el último día pero no el período en sí. Ade-
más de presentar los argumentos correspondientes, esta contribución hace también 
hincapié en algunos rituales regionales importantes relacionados con la Cuenta de 
los K’atuno’ob en el Clásico, como la llamada práctica del medio k’atun, descrita aún 
en el siglo XVI por fray Diego de Landa, y la relación que guarda esta cuenta para 
referirse a gobernantes muertos y ancestros.

Palabras clave: ajaw, k’atun, medio k’atun, Diego de Landa, rituales.

Abstract: The Classic Maya (AD 300-1000) used different calendars, one of them 
named as “the Count of the k’atun” or “k’atuno’ob” which emphasized a period of 
20 years (k’atun) by means of the sign ajaw, a practice that continued to exist du-
ring the Postclassic Period. While the calendar mechanism is well-known, not much 
attention has been paid on the morphology and syntax in the hieroglyphic texts in 
order to differentiate it from other forms to annotate equally the date of the k’atun. 
For example the system of the tzolk’in day ajaw, which allows  the  recording of a 
k’atun as well, however only the final day of the period gets recorded but not the 
period itself. The present paper not only develops the corresponding arguments but 
also emphasizes on regional uses related to this count in the Classic, among them 
the so-called practice of the half-k’atun still described by fray Diego de Landa in the 
XVI century and the relation with death kings and ancestors.
 
Keywords: ajaw, k’atun, half k’atun, Diego de Landa, rituals

Recepción: 7 de mayo de 2015.
Aceptación: 9 de febrero de 2016.
DOI: 10.19130/iifl.ecm.2017.49.762



124 estudios de cultura maya xlix

Introducción

Los mayas del Clásico conocían varios calendarios, entre ellos uno ritual de 260 
días (llamado Tzolk’in) y uno solar de 365 días (Haab). Pero el calendario que más 
destaca es la llamada Cuenta Larga (también denominada Serie Inicial), un meca-
nismo que acumula los días desde una fecha ficticia equiparada con la creación 
del universo. Es una cuenta similar a la cuenta juliana, con la diferencia de que los 
días se agrupan de otra manera, siendo el día la unidad más pequeña y el b’aktun 
(que consta de 144.000 días) por lo regular el período más alto. Por lo tanto, una 
fecha como 9.0.0.0.0 8 ajaw 13 kej corresponde a nuestra fecha 9 de diciembre de 
435 d.C., tomando en cuenta un número de días (concretamente 584,285) que, 
de acuerdo con varios cálculos, separa la fecha maya cero (13.0.0.0.0 4 ajaw 8 
k’umk’u, respectivamente 14 de agosto de 3114 a.C.) de la del calendario juliano 
(1 de enero de 4712 a.C.). El período inferior al b’aktun es el k’atun. Cada k’atun 
acumula 7,200 días y se cuenta hasta el número 19.

En el caso de la Cuenta de los K’atuno’ob (plural en maya, a continuación, 
abreviado CK), ésta acumula un igual número de días por cada k’atun, pero no 
utiliza el mismo jeroglífico. Mientras en la Cuenta Larga el período de k’atun es 
expresado mediante un conjunto de dos signos (T28:528 en la nomenclatura de 
Thompson, 1962), la CK utiliza la palabra ajaw (T533) más un número entre el uno 
y el 13, dependiendo del período k’atun al que hace referencia. Pero no sólo exis-
te esta diferencia morfológica. Mientras el sustantivo ajaw es el mismo que uno 
de los 20 nombres de los días de la cuenta del Tzolk’in y se combina igual con 
una cifra entre el uno y el trece, en la CK la combinación de número y ajaw co-
rresponde a 7,200 días. Por lo tanto, los 13 números que recorre ajaw equivalen 
a un ciclo que consta de 93,600 días o 260 años redondos de 360 días cada uno.

Esta forma de contar los k’atunes es bien conocida desde hace mucho tiempo 
(Brinton, 1882; Pérez Bermón, 1994), ya que está ampliamente presente en los 
llamados libros de Chilam Balam (cf. Gordon, 1913; Miram, 1988). De éstos existen 
varios, todos provenientes del norte de la península de Yucatán, escritos duran-
te la época colonial a puño y letra por profetas mayas mediante letras latinas, 
pero en idioma maya yucateco. En estos documentos la CK se utilizó tanto para 
anotar fechas históricas como para señalar el tiempo en el cual ciertos sucesos 
podrían repetirse en el sentido de una profecía (Gunsenheimer, 2002, 2009; Pers-
son, 2000; Roys, 1933; Thompson, 1985). Más allá de la existencia de esta cuenta 
en los libros de Chilam Balam, su presencia en el Códice de París y en las estelas 
de Mayapán en el Posclásico, como en algunos monumentos del Clásico, no deja 
duda de su importancia (Lacadena García-Gallo, 2006; Morley, 1915; Schele, Gru-
be y Boot, 1998; Thompson, 1950; Treiber, 1987). Por lo tanto, la investigación 
se ha centrado hasta ahora en tres aspectos en torno a la CK. Primero, ¿cuál es 
la base aritmética de la CK y desde cuándo existe esta cuenta?; segundo, ¿a qué 
se refieren las fechas de esa cuenta: a sucesos históricos o a profecías? y, tercero, 
¿qué relación existe entre los enunciados relacionados con la CK en los Chilam 



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 125

Balam y las inscripciones jeroglíficas? Este trabajo pretende ampliar la base de 
datos para de allí reivindicar el significado de la CK desde una perspectiva del pe-
ríodo Clásico y con relación a aspectos poco tematizados hasta ahora. Se objetará 
la aún predominante teoría evolucionista que considera que la CK es sólo una 
forma de anotación corta de la llamada Cuenta Larga, que sobrevivió en los libros 
de Chilam Balam de la época colonial (Morley, 1915, 1946). Además, se analizará 
el llamado concepto del “k’atun huésped” presente en los textos de los libros 
de Chilam Balam y en la obra de fray Diego de Landa. Por último, se enfoca en 
la costumbre de conmemorar gobernantes muertos del Clásico al utilizar fechas 
escritas con el formato de la CK, que a su vez reflejan un cierto regionalismo.

La Cuenta de los K’atuno’ob

Cuando Sylvanus Morley publicó en 1915 su primera obra acerca de los jeroglí-
ficos mayas, los grandes descubrimientos con relación a la escritura jeroglífica 
aún no habían sucedido. Además, se pensaba que el florecimiento de los sitios 
mayas en las tierras bajas del sur como Copán, Palenque o Tikal antecedía signi-
ficativamente al auge de los asentamientos del norte, es decir en la Península de 
Yucatán. Por lo tanto, se pensó que la CK podía ser una invención o una tradición 
tardía existente sólo en los sitios del norte (Morley, 1915: 85-86). Morley favore-
cía especialmente la idea de que la CK era el resultado de un cambio en la forma 
de utilizar el calendario, en el sentido de que los mayas preferían anotar fechas 
en forma más corta. Tanto él como otros investigadores de la talla de Herbert 
Spinden (1924) o Floyd Lounsbury (1978) correlacionaron el uso predominante 
de una forma de calendario maya con una época. A saber:

• El Clásico Temprano con la Cuenta Larga o Serie Inicial, como también se 
le conoce.

• El Clásico Tardío con los llamados “fines de período” con base en la Cuenta 
Larga.

• El Posclásico y la época de contacto con los españoles con la CK que, al 
ser considerada una forma abreviada de la Cuenta Larga, fue llamada por 
Morley también “Cuenta Corta”.

Esta teoría del acortamiento sucesivo en el calendario maya se basa, no obs-
tante, en un modelo evolucionista aún vigente en la obra The Ancient Maya (Mor-
ley, 1946: 289, 291) y prevalecía viva en la sexta edición de esta obra, editada 
por Robert Sharer (1994: 546, 571). Sólo Linton Satterthwaite (1965: 626) corrigió 
ligeramente esta idea, mientras Eric Thompson (1985: 181-183) prefirió dejar 
abierto su origen.

Morley consideraba que la CK representaba el día ajaw del calendario Tzolk’in 
con uno de los trece coeficientes, para marcar así el día final de cada k’atun, in-



126 estudios de cultura maya xlix

terpretación funcional que aún domina en la actualidad (cf. Stuart, 2011a: 185). 
En este artículo ponemos en juicio esta interpretación. Argumentamos que la 
CK, al igual que sus cuentas gemelas —la  cuenta de los tuno’ob o años de 360 
días (Grana-Behrens, 2002), y la cuenta de los winalo’ob o meses de 20 días— no 
representan un día ajaw del calendario Tzolk’in. En vez de ello sólo utilizan el 
mismo nombre y las mismas cifras (Tabla 1).

Cuenta 
Larga

Tzolk’in Haab
Cuenta 

de los  K ’atuno’ob
Cálculo del coeficiente

para ajaw

9.7.0.0.0 7 ajaw 3 k’an’k’in 7 ajaw

- 2 (Modulo 11)

9.7.0.0.1
9.8.0.0.0

8 imix
5 ajaw

4 k’ank’in
3 ch’en

5 ajaw
5 ajaw

9.9.0.0.0
...
9.18.0.0.0
9.19.0.0.0

3 ajaw

11 ajaw
9 ajaw

3 sotz’

18 mak
18 mol

3 ajaw

11 ajaw
9 ajaw

Tabla 1. Relación entre Cuenta Larga, Tzolk’in, Haab y Cuenta de los K’atuno’ob.

Cuando, por ejemplo, la Cuenta Larga marca el octavo k’atun (tercera fecha 
en la Tabla 1), el día correspondiente en el Tzolk’in es 5 ajaw, y 3 ch’en por parte 
del calendario solar o Haab. Ese 5 ajaw es el día en el que se termina el octavo 
k’atun. Pero el conteo para el octavo k’atun comenzó en la fecha anotada un ren-
glón más arriba, precisamente en 9.7.0.0.1. Desde ese momento el k’atun 5 ajaw 
empezó a regir y a usarse como tal, cuando aún no se había terminado el octavo 
k’atun ni alcanzado el día 5 ajaw del Tzolk’in. En el caso de la CK esto significa que 
conforme avanza un k’atun la Cuenta Larga, el coeficiente del ajaw en la CK baja 
dos cifras, de igual manera como cambia el número correspondiente para el día 
ajaw del Tzolk’in. Lo mismo se puede decir para la cuenta en el tun (360 días) y en 
el winal (20 días). No obstante, comparado con las otras cuentas que se basan en el 
mismo principio (tuno’ob y winalo’ob), la secuencia de los coeficientes utilizados 
para ajaw es otra (Tabla 2).

Cuenta Secuencia del coeficiente para ajaw

Winalo’ob 13, 7, 1, 8, 2, 9, 3, 10, 4, 11, 5, 12, 6

Tuno’ob 13, 9, 5, 1, 10, 6, 2, 11, 7, 3, 12, 8, 4

Kʼatuno’ob 13, 11, 9, 7, 5, 3, 1, 12, 10, 8, 6, 4, 2

Tabla 2. Secuencia del coeficiente para ajaw dependiendo de la cuenta que representa.



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 127

De esta forma sólo el último día de la CK coincide con un día ajaw del Tzolk’in 
y, así, cuando la intención es resaltar únicamente a este último día de un k’atun, 
es posible “simular” la CK mediante el día ajaw del Tzolk’in, igual como podían 
escribir la misma fecha en Rueda Calendárica (Tzolk’in y Haab), en Cuenta Larga, 
o utilizar la expresión conocida como “fin de período”, a saber, por ejemplo, en 
forma 11 ajaw 18 mak (fin del) 18 k’atun. Las razones de preferencia de una forma 
de anotación sobre la otra aún no se conocen, pero tal vez tienen que ver con 
costumbres particulares de una época o son expresiones regionales.

Ahora bien ¿cuándo se sabe que una fecha ajaw aislada con un coeficiente del 
uno al 13 representa o un día ajaw del Tzolk’in o más bien la CK? Para comenzar, 
es importante subrayar que no es suficiente deducir por el tamaño esculpido o 
escrito del ajaw, que se trata automáticamente de la CK (Sattertwhite, 1954). 
Por ejemplo, el Altar 14 de Tikal nos demuestra lo contrario (Figura 1). Aunque 
en el centro del monumento se encuentra la fecha 8 ajaw en forma mucho más 
grande que el resto de la inscripción, en realidad no representa una fecha en CK, 
sino un día del Tzolk’in. La razón es que la inscripción en la orilla comienza con 
la Cuenta Larga 9.13.0.0.0, a la cual le sigue de inmediato en el bloque número 
siete la fecha del Haab (8 woh) y no el día del Tzolk’in, como es de esperarse. Pero 
si después del bloque número seis el lector se pasa al centro del monumento, lo 
que encuentra en realidad es justo el Tzolk’in correspondiente, esto es 8 ajaw. 
De allí el ajaw, aunque de dimensiones mayores que el resto de la inscripción 
sólo representa aquí un simple día ajaw del Tzolk’in en el cual termina un k’atun 
y no una CK.

Una vez rechazado el criterio del “tamaño” y señalada la distinción funcional 
entre el día ajaw del Tzolk’in y el nombre ajaw de la CK, vamos a demostrar que las 
inscripciones del Clásico revelan elementos morfológicos distintivos y una sintaxis 
propia, lo cual pone de manifiesto que los mismos mayas hicieron una distinción 
entre el ajaw de la CK y el día ajaw del Tzolk’in.

Morfológicamente el día ajaw del Tzolk’in tiene poca variabilidad y está expre-
sado regularmente por el logograma T533 del catálogo de Thompson, /AJAW/, y 
ocasionalmente mediante el signo T747. Por lo tanto, los mayas tenían aparen-
temente una regla ortográfica para escribir el día ordinario ajaw del Tzolk’in, de 
modo que el ejemplo de la Tabla 3 al lado derecho sería una violación de esta 
regla al señalar otros signos.1

1 La ortografía de la escritura jeroglífica maya ha sido materia de investigación en la última déca-
da (Wichmann, 2004), pero de tal forma que los enunciados han sido correlacionados con los datos 
lingüísticos para de allí derivar reglas, corregir las lecturas de los signos y proponer interpretaciones 
semánticas y no a la inversa. Es decir, que nunca fueron elaboradas reglas con base en el uso de los 
signos para de allí proponer reglas ortográficas, como por ejemplo al escribir una fecha ajaw del 
Tzolk’in, a diferencia del ajaw para decir “señor”.



Figura 1. Altar 14 de Tikal (Petén). Dibujo de William R. Coe 
(apud Jones y Satterthwaite, 1982: figura 50b).

Tabla 3. Rueda Calendárica con el día ajaw del Tzolk’in en la convención del Clásico, pero con el 
coeficiente del mes Haab en el estilo Puuc (aquí marcado mediante el asterisco) tal y como aparece 
en una inscripción de Edzná, Campeche (a la izquierda), y con otros signos para ajaw alterando la 

regla, aquí señalada mediante el símbolo # (a la derecha). Dibujo del autor.



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 129

En el caso de la CK, el ajaw puede estar escrito tanto con el signo reservado 
para el día ajaw del Tzolk’in, como por aquellos señalados en el ejemplo que 
está a la derecha de la Tabla 3 y otros tantos más. Esto significa que el ajaw de 
la CK tenía una doble función: aludía por un lado al día final de este período, 
como también a los 7,200 días en conjunto que forman un k’atun. Los mayas del 
Clásico, además de distinguir morfológicamente entre el día ajaw del Tzolk’in y el 
ajaw de la CK, elaboraron para ello, a su vez, variedades morfológicas regionales. 
Mientras en las tierras centrales y del sur predomina el uso del signo T533, es 
decir el uso del jeroglífico del día Tzolk’in, en las tierras del norte se encuentran 
otros tantos caracteres y combinaciones de ellos (logogramas y sílabas) para de-
notar la palabra ajaw (Tabla 4a-c).

Tabla 4a-c. Variantes morfológicas para ajaw en el contexto
de la Cuenta de los K’atuno’ob. Dibujo del autor.



130 estudios de cultura maya xlix

Algunos de los signos que acompañan los jeroglíficos principales (T533, T747, 
T1000) como son la sílaba la mediante T178 o wa mediante T130 aún no son 
entendidos en su función gramatical u ortográfica. En comparación con las ins-
cripciones de las tierras centrales y del sur, a las del norte a menudo les falta 
tanto el marco como el pedestal (Tabla 4b-c). Además, la variedad en los signos 
es mucho más grande y sigue un cierto patrón. Muchas veces el logograma ajaw 
está acompañado por sílabas, como si se tratara de una forma arcaica parecida al 
modo como se escribe ajaw en el caso de los llamados glifos emblemas (Berlin, 
1958; Mathews, 1991; Grana-Behrens, 2006). Por otro lado, se trata de rasgos 
regionales distintivos, y el mismo esquema del Clásico también lo encontramos 
en el Códice de París, del Posclásico, elaborado con más seguridad en el norte de 
la Península de Yucatán. En la página 4, por ejemplo, la fecha ajaw entre las dos 
figuras se refiere sin duda a un k’atun (Figura 2). 

Esto se sabe porque las demás páginas anteriores y posteriores son muy simi-
lares en su estructura y exhiben en este lugar un ajaw con un coeficiente menor 
o mayor en dos números, al modo de la secuencia de una CK (Love, 1994). Ahora 
bien, el coeficiente está escrito con tinta roja, tal como si se tratara de una fecha 
ajaw en el Tzolk’in. Al mismo tiempo, el texto jeroglífico que se encuentra arriba 

Figura 2. Códice de París, página 4 (tomado de Love, 1994).



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 131

de este 11 ajaw nos muestra otra fecha al estilo del método yucateco (Bricker y 
Bricker, 2011: 358-359), esto es, primero una fecha que se refiere al período tun 
(que es inferior al k’atun) y enseguida a la misma fecha 11 ajaw. Pero esta vez los 
escritores utilizaron precisamente el canon de signos necesario para dejar en 
claro que se trata de una fecha kʼatun. En vez de que sólo aparezca el signo T533 
/AJAW/, se le agregó como superfijo el T168, también /AJAW/. Por lo tanto, en la 
misma página del Códice de París aparecen dos formas de anotar un k’atun. En 
cierto sentido hallamos algo similar en los libros de Chilam Balam. Es allí donde 
un k’atun, a veces, es mencionado en letras latinas (coeficiente más ajaw), pero 
a la vez acompañado por uno gráfico que muestra un rostro humano masculino 
que lleva una corona. Con ello, posiblemente, se hace alusión a que el ajaw es 
una entidad de tiempo más allá de un solo día, con clara alusión a uno de los 
tres significados entre los que tiene ajaw: “rey”, “señor” o “tiempo” (Figura 3).

Más allá del aspecto morfológico, una fecha ajaw de la CK también resalta 
desde el punto de vista sintáctico, esto es, ocupa otra posición que un día ajaw 
del Tzolk’in. De algún modo esto ya estaba claro desde el descubrimiento del 
llamado “método yucateco” por Eric Thompson (1937) pero no tuvo más impacto. 
Un caso de las inscripciones nos aclara eso. Así, por ejemplo, en la Estela 22 de 
Edzná (Campeche) encontramos una Rueda Calendárica que consiste en la repre-

Figura 3. Cabil Ahau*. Chilam Balam de Chumayel (Gordon, 1913: 83).



132 estudios de cultura maya xlix

sentación del día 12 ajaw y el mes 7 yax, siendo que el coeficiente del Haab es una 
unidad menor (forma del llamado estilo Puuc) (Figura 4). Enseguida encontramos 
la expresión ti 9 ajaw. Ahora bien, esta fecha 9 ajaw es una fecha de k’atun, y el 
enunciado nos dice que la Rueda Calendárica 12 ajaw 7 yax cae dentro de un 9 
ajaw k’atun. Ahora bien, la posición sintáctica del k’atun 9 ajaw obviamente no es 
la misma que el día 12 ajaw del Tzolk’in. Por lo tanto, podemos inferir el siguien-
te esquema sintáctico, en donde hemos dejado también lugar para el periodo tun 
del método yucateco que aquí nos faltó:2

12 ajaw 7* yax (tun) 9 ajaw

Figura 4. Estela 22 de Edzná (Campeche).  
      Dibujo del autor (Grana-Behrens, 2009, II: Tafel 66). 

2 No se debe confundir el período tun escrito como tun, que es parte del método yuca-
teco, con la cuenta de los tunoʼob mediante ajaw (cf. Grana-Behrens, 2002).



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 133

Este patrón sintáctico también lo encontramos en algunas inscripciones del 
centro y sur, por ejemplo, en un monumento de Mountain Cow, Belice (Figura 5). 
Allí tenemos la Rueda Calendárica 13 ajaw 13 woh, que “cae” dentro de un k’atun 
8 ajaw. 

Figura 5. Monumento 1 de Mountain Cow (Belice). Dibujo de Nikolai Grube
(Grube y Martin, 2004: 88).



134 estudios de cultura maya xlix

Más allá de la mera posición, en diversas frases el ajaw de la CK puede prece-
der a una aposición (Tabla 5).

Son tres diferentes aposiciones que pueden aparecer después de una fecha 
ajaw cuando presenta un kʼatun:

• Kʼin, “día, sol, tiempo, señor, reino” y un signo aún no descifrado, pero tam-
bién relacionado con “día”, posiblemente pas, “amanecer”.

• Winik j’aab, lectura más probable para los signos T28:528, que representa 
el nombre jeroglífico del período kʼatun y cuyos glifos también se utilizan 
en la Cuenta Larga para contar el período k’atun (Houston, Stuart y Taube, 
2006: 81).

• Pik, para las variantes T1033, T200 y T177, que significa “ocho mil”, “ropa” 
(Pérez Martínez et al., 1996: 168).

Un ejemplo para el uso de una de estas aposiciones después de una fecha 
ajaw en función de k’atun proviene de Dzibanché (Quintana Roo) (Tabla 6). Allí se 
observa después de la fecha 12 ajaw la expresión winik j’aab, o sea se hace refe-
rencia a que la fecha ajaw funciona como Ajaw k’atun. En seguida, se menciona 
que se trata del cuarto k’atun.

Tabla 5. Aposiciones que pueden aparecer después del ajaw de la CK. Dibujo del autor.

Tabla 6. Aposición winik j’aab (“k’atun“) después de la fecha ajaw, 
dibujo de Christian Prager (apud Mayer 1997: 25, figura 16).



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 135

Análoga a la aposición para k’atun encontramos en el caso de la cuenta de los 
tuno’ob, entonces, la aposición tun, como se puede observar en un monumento 
de Mulenkakaw (Yucatán) (Figura 6).

Las primeras evidencias del uso de la CK datan del Clásico Temprano. Así, por 
ejemplo, encontramos 3 ajaw como fecha que cierra un k’atun en una inscripción 
proveniente de la cueva de Loltún (Yucatán) (Figura 7). Éste podría corresponder 
a la Cuenta Larga 8.16.0.0.0 o al año 357 d.C. (Grana-Behrens, 2009, I: 328).

Otra inscripción del Clásico Temprano es un pequeño objeto, una máscara, 
probablemente de Río Azul (Petén) (Figura 8). A la única fecha 4 ajaw le sigue un 
signo compuesto por k’in, “día, sol, tiempo, señor, rey” (A1-B1), que en este caso 
se supone marca el cierre de un b’aktun.

La Estela 38 de Naranjo (Petén) menciona en orden sucesivo un total de tres 
fechas ajaw que hacen referencia a un k’atun determinado. Éstas son 9 ajaw, 7 
ajaw y 5 ajaw. Cada fecha ajaw está acompañada por el nombramiento explícito 
de un período k’atun, respectivamente 6 k’atun, 7 k’atun y 8 k’atun, cuyos equiva-
lentes en la Cuenta Larga corresponden en orden a 9.6.0.0.0 (554 d.C.), 9.7.0.0.0 
(573 d.C.) y 9.8.0.0.0 (593 d.C.). Morfológicamente, sin embargo, cada ajaw está 
escrito en la convención de un día del Tzolk’in, ya que no se enfatizaba el perío-
do en sí, sino el día final cuando terminó. Otro ejemplo es la Estela 12 de Itzimté 
Bolonchén (Campeche), la cual menciona cuatro fechas ajaw, cada una refiriendo 
a un k’atun diferente en orden sucesivo (Figura 9).

Figura 6. Monumento 1 de Mulenkakaw (Yucatán). 
Dibujo de Christian Prager (cortesía).



Figura 7. Inscripción de la Cueva de Loltún (Yucatán). 
Dibujo de Linda Schele (apud Grube y Schele, 1996: 12, figura 1).

Figura 8. Inscripción en una máscara, dibujo de Michael Carrasco
(2005: 308, figura 5.2).



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 137

Otro caso son los llamados altares de Caracol (Belice). Muchos de estos mo-
numentos redondos llevan una sola fecha ajaw en la forma de un día del Tzolk’in 
en su cara principal. Por eso se ha pensado que se trata de fechas que marcan el 
cierre de un k’atun, es decir que funcionan como CK (Beetz y Satterthwaite, 1981: 
77-101). Por suerte, algunos altares están acompañados por una estela con una 
fecha propia en forma de Cuenta Larga que corresponde al cierre de un k’atun. 
Dado que altar y estela forman un único conjunto, esto permite verificar si real-
mente la fecha ajaw en el altar concuerda con la fecha en la estela. Pero resulta 
que sólo en dos de estos altares el ajaw se refiere inequívocamente a la misma 
fecha k’atun señalada también por la estela (Altar 10 y Estela 17, Altar 12 y Estela 
19). Para los demás monumentos esto ya no es posible de verificar o la fecha ajaw 
se refiere a otra cuenta, por ejemplo, a la Cuenta de los tuno’ob.

Además, es importante señalar que en las inscripciones del centro y del sur la 
fecha ajaw de la CK se refiere casi sin excepción al día en el cual termina el k’atun 
y no al período mismo. Las inscripciones del norte, por el contrario, en muchas 
ocasiones hacen referencia directa al período en vez del día, como se manifiesta 
en la fecha 3 ajaw de la Estela 12 de Itzimté o 9 ajaw de la Estela 22 de Edzná, 
por mencionar sólo dos casos.

Figura 9. Estela 12 de Itzimté Bolonchén (Campeche).
Dibujo del autor (Graña-Behrens, 2009, II: Tafel 80). 



138 estudios de cultura maya xlix

Finalmente, hay que subrayar que el uso de la CK mediante la fecha ajaw 
continuó en el Posclásico, y no, como se ha pensado hasta ahora, que tuvo su 
origen y auge en ese entonces. Ejemplos de ello residen en la misma forma de 
representar el ajaw en la Estela 9 de Mayapán o en una estela sin número de la 
isla de Flores (Petén) (Figuras 10a-b).

Rituales asociados con el fin de la primera mitad de un k’atun

Un k’atun marcado sea mediante CK, Rueda Calendárica, Cuenta Larga o “fin de 
período” no es más que una unidad de tiempo de 20 años de 360 días cada uno, 
esto es, 20 tuno’ob. Por lo tanto, la CK resume mediante el ajaw lo acontecido 
durante 20 tuno’ob, ni más, ni menos. Esto es importante porque cualquier ritual, 
pronóstico o evento con relación a esa cuenta tiene precisamente tal función. 
Así, por ejemplo, en los Anales de Bacalar —documento colonial escrito en maya 

Figura 10. a) Estela 9 de Mayapán (Yucatán). Dibujo del autor (Grana-Behrens, 2009, II: Tafel 99. 
b) Estela de Flores (Petén). Dibujo de Nikolai Grube (apud Martin y Grube, 2000: 230).



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 139

yucateco, pero con letras latinas— se encuentran pronósticos para cada tun o 
“año” inscrito dentro del k’atun 5 ajaw. Lo mismo sucede aparentemente en las 
páginas 2 al 12 del Códice París. Allí todo lo acontecido durante un k’atun, e in-
cluso los rituales que se mencionan para ese período, son una versión corta que 
los mayas elaboraban in extenso mediante la Cuenta de los Tuno’ob o Winalo’ob 
(cf. Grana-Behrens, 2002).

Los rituales mencionados en las inscripciones del Clásico para un k’atun son 
muy estereotípicos y por lo general se refieren al último día del período. Cuatro 
son los rituales o eventos más comúnmente registrados y conocidos:

• Tzutz, “se cierra (el período)” ¿‘acabar, terminar’?
• Kʼal tun, “se amarra la piedra (estela o monumento)”
• Tzʼap tun, “se planta la piedra (estela o monumento)”
• Chok chʼaaj, “(el gobernante) chorrea sangre u otro líquido”

Por lo general las inscripciones mencionan sólo uno de estos rituales y rara 
vez una combinación de ellos. Un raro ejemplo de ello procede de un tablero de 
Pomoná (Figura 11).

En el caso del tablero de Pomoná (Tabasco) se destaca que se terminó el deci-
moséptimo k’atun (pF5). Para ello se emplea el evento tzutzaj (pE5), que se refiere 
en yucateco a “terminar, cerrar, acabarse” o “juntar una cosa con otra que parezca 
una sola” (Barrera Vásquez, 1991: 868), mientras que en ch’orti también lleva el 
significado de “trasplantar” (Wisdom, 1950: 230). De esta manera, los gobernan-
tes mayas del Clásico —a  su vez llamados también ajaw— no sólo asistían al 

Figura 11. Tablero jeroglífico 1 de Pomoná (Tabasco). 
Dibujo de Linda Schele (apud Schele y Miller, 1986: 142, figura III.12).



140 estudios de cultura maya xlix

momento en que se terminaba un período kʼatun, sino “replantaban” o “repetían” 
el tiempo para salvaguardar su existencia (Stuart, 2011a: 269). En consecuen-
cia, eran a su vez representaciones corporales del período mismo (Stuart, 1996: 
165-167). Así, la palabra ajaw tenía una doble función: ser tiempo y representar 
regencia. En seguida se menciona la expresión chum tun (pG5), “fue sentada la 
piedra”, expresión que sólo aparece en las inscripciones de Chinikihá, Palenque y 
Pomoná (Stuart, ibid., 150). El uso de esa expresión tal vez es la razón por la cual 
en este tablero no se menciona el evento tzap tun, “plantar la piedra”, el cual remite 
al empotramiento físico del monumento (Grube, 1990). La siguiente acción por 
analizar, u chokow ch’aaj (pH5), alude a un ritual de esparcir algo, sea incienso o 
resina, y que podría también ser una técnica mántica (Boot, 2005: 116; Stuart, 
2011a: 265). A éste le sigue u k’alaw tun (pI5), “el amarra-piedra”, un ritual de 
mucha importancia y que aparentemente consistía en amarrar, literalmente, una 
piedra o estela mediante tela o cuerdas, como se ha sugerido ya hace tiempo 
(Stuart, 1996: 156). De allí que el acto de amarrar una piedra sea un evento de 
renovación. Especialmente se puede pensar que al cerrarse un k’atun se requería 
un sustituto para el período terminado, hecho garantizado sólo mediante este 
evento, que convertía la piedra en un bulto. Este bulto podría ser sujeto de 
modificación, por ejemplo, a través del sueño u otra técnica mántica (como a 
través del ya mencionado evento chokow ch’aaj) de la cual encontramos indicios 
entre las culturas norteamericanas (Stenzel, 1972: 352). Además, el sueño es el 
perfecto mecanismo para reemplazar ancestros, uno por el otro, como ya se 
pudo demostrar en el caso de los mayas del Clásico (Eberl, 2005: 61). A conti-
nuación, le sigue un enunciado que afirma que el gobernante de Pomoná era la 
imagen o semejanza (u bah) de yax chiht j’un witz’ naah kan (pJ5-L1), una serpiente 
fantástica de la mitología maya cuya función aún se desconoce. Por último, se 
menciona que, a tres días del cierre del k’atun, en el día 3 ak’b’al 1 wayeb, ocurrió 
otro evento tzutzaj (L3-L5), esto es, “fue cerrado”, ¿“fue acabado/fue terminado”? 
(L3-L5) —una referencia oscura y difícil de entender, pero que podría significar 
que las festividades para el cierre del decimoséptimo k’atun duraron tres días—.

Las inscripciones del Clásico no sólo conmemoraban el cierre de un k’atun, 
sino a menudo también resaltaban el cierre del “medio k’atun”. Éste es el mo-
mento en el que 10 tun o “años” de 360 días cada uno (3,600 días) han pasado, 
dentro del intervalo entre un k’atun y otro. Para ello los mayas utilizaban un 
compuesto jeroglífico (T606:23.173) o ZQ3 en la nomenclatura de Martha J. Macri 
y Matthew G. Looper (2003: 226), que actualmente se lee como tahn lam, “centro-
disminuyendo” (Stuart, 2000: 2, 2011b: 27) (Figura 12). Aparte de T606:23.173, 
también se encuentra la variante T74:173:606.

Dependiendo del contexto, se pueden agregar sufijos gramaticales para ob-
tener de allí un verbo antipasivo, posicional o adjetivo (Wichmann, 2004a: 330, 
tabla 12.1). No obstante, queda vigente el significado principal de “centro-dismi-
nuyendo”. Ahora bien, como ya sugiere la actual lectura del compuesto, los ma-
yas de alguna manera consideraban que los primeros diez tuno’ob o “años” de un 



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 141

k’atun eran más importante que los restantes del período, por lo cual enfatizaron 
el corte o cambio entre una mitad y la otra de un k’atun. Esto, al parecer, tiene 
su paralelo en la observación que hizo a inicios de la época colonial fray Diego 
de Landa en Yucatán, cuando escribía:

El orden que tenían en contar sus cosas y hacer sus divinaciones con esta cuenta 
[de los k’atuno’ob] era que tenían en el templo dos ídolos dedicados a dos de es-
tos caracteres. Al primero, conforme (a la cuenta desde la cruz de la raya) arriba 
contenida, adoraban y hacían servicios y sacrificios para remedio de las plagas 
de sus 20 años y (a) los 10 años que faltaban de los 20 primeros, no hacían sino 
quemarle incienso y reverenciarle. Cumplidos los 20 años del primero comenza-
ban a seguirse por los hados del segundo y hacerle sus sacrificios, y quitado aquel 
primer ídolo ponían otro para x otros años. // Verbi gratia: dicen los indios que 
acabaron llegar los españoles a la ciudad de Mérida al año de la Natividad del Señor 
de 1541, que era en punto el primer año de la era de Buluc Ahau que es el que está 
en la casa donde está la cruz, y llegaron el mismo mes de Pop que es el primer mes 
de su año. Si no hubiera españoles ellos hubiesen adorado el ídolo de Buluc Ahau 
hasta el año 51, que son diez años, y al año décimo pusieran otro ídolo, a Bolon 
Ahau y honrábanle siguiéndose por los pronósticos de Buluc Ahau hasta el año de 
61, y entonces quitáranle del templo y pusieran el ídolo Uuc Ahau, y siguiéranle por 
los pronósticos de Bolon Ahau otros 10 años, y así daban vuelta a todos. De manera 
que veneraban estos sus Katunes 20 años y 10 se regían por sus supersticiones y 
engaños, los cuales eran tantos y tan bastantes para engañar a gente simple que 
admira, aunque no a los que saben de las cosas naturales y la experiencia que de 
ellas tiene el demonio. (Landa, 1986: 103-104, Landa n.d. 44r-45v, nota: el diez se 
encuentra así en el manuscrito original, negrillas y subrayado del autor).

Esta descripción de Landa ha causado alguna confusión. Por un lado, se ha 
dado a entender que cada k’atun estaba asociado con una deidad, pero no de 

Figura 12. Compuesto jeroglífico T606:23.173,
tahn lam (tomado de Thompson, 1985: s.p., figuras 32-50).



142 estudios de cultura maya xlix

manera exclusiva, sino que en el transcurso de un k’atun la deidad del siguiente 
k’atun se instalaba o comenzaba a regir igualmente de modo que una pasaba su 
poder a la otra. Este concepto ha sido llamado guest k’atun en inglés por Ralph L. 
Roys, al basarse en un ejemplo del libro del Chilam Balam de Chumayel:

This katun today is Katun 3 Ahau. The time has come for the end of its rule and 
reign. It is finished. Another one <takes its place> for a time. This is Katun 1 Ahau, 
which is set within the house of Katun 3 Ahau. There it is its guest, while it is given 
its power by Katun 3 Ahau. Things are shameful, they say, <in the place> where 
they dwell (Roys, 1933: 89).

Por otro lado, Roys propuso una hipótesis para explicar la simultaneidad de las 
deidades pertenecientes a dos diferentes k’atun que, a nuestro juicio, se basa en 
una interpretación equivocada del texto de Landa. Lo que propone es que cada 
deidad o ídolo asociado con un k’atun se mantiene 30 años, 10 años al instalarse 
primero ya durante la regencia del k’atun anterior —siendo sólo huésped— y 20 
años con relación al k’atun con el que está firmemente asociado. En palabras de 
Roys:

Each katun idol remains in the temple thirty years of 360 days. During the first ten, the 
idol (B) is a “guest” and acquires power from his predecessor (A) who still has a part to 
play, but retires at the end of these ten ‘years’ (Roys en Tozzer, 1941: 168, nota 885, 
subrayado por el autor).

Pero si uno reconsidera lo que Landa escribió (y lo que se resaltó aquí en 
negrilla en la cita correspondiente) se da cuenta de que en ningún momento se 
habla de dos períodos k’atun, uno impuesto encima del otro por un lapso de 10 
años. En vez de ello Landa describe, más bien, cómo los mayas practicaban dife-
rentes rituales durante los primeros 10 tuno’ob o “años” de un k’atun, que diferían 
de los restantes y que, por lo tanto, eran más importantes para ellos los primeros 
10 tuno’ob de un k’atun que los últimos (Tabla 7).

Tabla 7. El concepto del llamado “k’atun huésped”, según 
fray Diego de Landa; (+) período más importante, (-) período menos importante.

Idolo K’atun 1 Idolo K’atun 12

K’atun 1     (K’atun 2) K’atun 2     (K’atun 3)

    10 Tun (+)     10 Tun (-)    10 Tun (+)     10 Tun (-)



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 143

Así, lo que Landa describe sirve para entender por qué en las inscripciones del 
Clásico se enfatizaba tanto el cierre del medio k’atun. Al parecer los mayas con-
sideraban que los primeros 10 tuno’ob’ eran más importantes o estaban asocia-
dos con otras actividades rituales, distintas de las de los 10 restantes. Dado que 
Landa aclara que durante la primera mitad de un k’atun los mayas hacían “servi-
cios y sacrificios para remedio de las plagas”, esto puede significar que tomaban 
en cuenta lo que las profecías decían para éste k’atun y para la deidad o ídolo 
asociado con el período; y de conformidad con ello efectuaban los rituales co-
rrespondientes. Durante la segunda mitad de un k’atun, en contraste, “no hacían 
sino quemarle incienso y reverenciarle”, lo que seguramente implicaba un cambio 
en las actividades rituales, que posiblemente eran entonces menos intensas y 
estaban relacionadas ya con la deidad o ídolo asociado con el siguiente k’atun. 
Lo que Landa nos dice es sólo que los mayas tenían dos ídolos en el templo, de 
los cuales uno estaba asociado con el k’atun en regencia y el otro en espera de 
su turno. En ningún momento se habla de dos períodos k’atun que están sobre-
puestos por el lapso de 10 tun o “años”. Más aún, lo que el manuscrito de Landa 
dice a continuación del párrafo “verbi gratia” contradice, en parte, lo resaltado en 
negrilla, de tal modo que se puede pensar que esto es más bien un comentario 
del copista de Landa y que, éste, por su parte, tampoco había entendido bien lo 
que Landa quería explicar. Por lo tanto, esta parte de la cita de Landa contribuyó 
a la confusión de la que Roys posteriormente fue víctima.

Podemos resumir que Landa describió más bien el fenómeno del “medio 
k’atun” atestiguado anteriormente también en las inscripciones del Clásico, y que 
su alusión a dos “ídolos” puede tener que ver con el cambio mismo relacionado 
con el k’atun en “disminución”. Aunque al cerrarse un “medio k’atun” los mayas 
del Clásico efectuaron, por lo general, los mismos rituales que harían si se ter-
minara el período, hay algunas inscripciones que se salen de este esquema. Así, 
la Estela 31 de Tikal (Petén) hace referencia al cierre del “medio k’atun” en varias 
ocasiones, abarcando un período más largo, por lo que nos dejó valiosa informa-
ción respecto a lo dicho por Landa siglos más tarde (Figura 13).

El monumento fue dedicado por el gobernante local Siyaj Chan K’awiil en 
9.0.10.0.0 (445 d.C.), esto es para el cierre del “medio k’atun” del k’atun 7 ajaw. 
La fecha está inscrita en forma de la Cuenta Larga, a la que se le agregó la co-
rrespondiente Rueda Calendárica 7 ajaw 3 yax e información de la llamada serie 
secundaria (A1-B11). A continuación, se presenta la información que aquí nos 
interesa, que fue recientemente analizada también por David S. Stuart (2011b). 
De acuerdo con su análisis, podemos transcribir este pasaje (A12-B18) como sigue 
(figura 13a):

(A12-B12) alay utiiy, “aquí/pues aconteció”
(A13-B13) tahn lamaj j’un pik, “disminuyen a la mitad los ocho mil (dioses)” 
(A14-B14) chan k’uh kab k’uh, “dios(es?) del cielo, dios(es?) de la tierra” (A15-
B15), “(los) ‘dioses remeros’”



144 estudios de cultura maya xlix

(A16-B16) “(el) ‘dios del viento’” (y) “(la) ‘deidad pájaro principal’”
(A17-B17) “(el) ‘dios del sol’” (y) ‘una deidad relacionada con la lluvia’
(A18-B18) j’un winik bolon tz’akab ajaw, “primer hombre (?), (los) ‘ancestros (¿de 
la dinastía?)’”

Figura 13. Estela 31 de Tikal (Petén). 
Dibujo de William R. Coe (apud Jones y Satterthwaite, 1982: figura 52).

Como se puede ver, aún no se comprende por completo el significado de 
este pasaje, pero nos habla de diferentes deidades y probablemente hasta de los 
ancestros que “disminuyen”. Así, al parecer, el texto hace referencia indirecta a 
la segunda mitad de un k’atun que se considera de menor importancia o, como 
lo manifestó Landa: “no hacían sino quemarle incienso y reverenciarle”. Stuart 
(2011b: 2) considera con buena razón que la expresión j’un pik (B13), “ocho mil”, 
se refiere a ocho mil dioses en vez de sólo a un número. Por lo tanto, esto parece 
ser una expresión genérica para decir “muchos” o una considerable cantidad de 
dioses, de los cuales algunos son nombrados a continuación, como el o los dioses 
del cielo y de la tierra. Lo mismo se repite en otros pasajes del monumento, que 
marcan la mitad de los k’atunes 11 ajaw (E24-F27) y 9 ajaw (G7-G8), ambas expre-



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 145

sadas mediante la CK. Termina esta frase con el compuesto bolon tz’akab ajaw 
(B18), que Stuart interpreta como “muchos señores en línea” en el sentido de 
“señores de una dinastía” (véase más abajo para una mayor reinterpretación de 
ese título). Al interpretar este pasaje así, podemos ahora responder a la pregunta 
de Stuart, ¿cómo disminuyen las deidades a la mitad en estos períodos? (“just 
how are gods “half-diminished” on these period endings?”) (Stuart, id.). De acuerdo con 
Landa, vemos que los mayas practicaban un cambio en la forma de veneración a 
sus dioses a la mitad de cada k’atun. El caso del pasaje citado de la Estela 31 de 
Tikal nos dice que en los primeros 10 tuno’ob o “años” del k’atun 7 ajaw —siendo 
que este período termina en 9.0.10.0.0 (445 d.C.)—, veneraban a un sinnúmero 
de deidades y a sus más importantes ancestros dinásticos. En el momento en el 
que el k’atun comienza a menguar, a mitad de su tiempo, la importancia de las 
deidades disminuye para dar lugar a otras actividades rituales. No obstante, los 
mayas nos dejan aquí en la incertidumbre sobre la forma precisa en que tuvo 
lugar ese cambio. Pero hay otros monumentos que aclaran esto un poco.

Un tablero de Cancuén con 160 bloques jeroglíficos registró entre varias fe-
chas el cierre de un medio k’atun mediante la Rueda Calendárica 9 ajaw 18 sotz’, 
que corresponde a la fecha 9.12.10.0.0 (682 d.C.) (Figura 14).

Figura 14. Tablero jeroglífico de Cancuén (Petén). 
Dibujo de Linda Schele (apud Guenter, 2013: 14).

8

9

10

1

2

3

4

5

I	        J

  K	           L



146 estudios de cultura maya xlix

De acuerdo con el texto jeroglífico, el gobernante Chan Ahk Wi’ conjuró a 
K’awil (I9-J9), una importante deidad para las dinastías mayas, en el día del “cierre 
del medio k’atun”. A continuación, se menciona lo que más nos interesa aquí, esto 
es que llegó (mediante el verbo hul en el bloque K1) una o varias deidades en la 
segunda mitad del k’atun, antes de finalizar diciendo que se construyó algo difícil 
de descifrar o entender (Guenter, 2013: 13). Así, el tablero jeroglífico de Cancuén 
nos habla de los últimos 10 “años”, al hacer hincapié en el conjuro de K’awil y la 
llegada de ciertas deidades, en vez de resaltar los primeros 10 tuno’ob o “años” 
de un k’atun, como lo hace la Estela 31 de Tikal.

Un fragmento de la Estela 1 de La Corona nos brinda información adicional 
respecto al concepto del cierre del medio k’atun (Figura 15).

Figura 15. Estela 1 de La Corona (Petén). Dibujo de David S. Stuart 
(apud Canuto y Barrientos, 2009: 38, figura 2.10).



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 147

El fragmento número 3 de la Estela 1 de La Corona (extremo superior izquier-
do) se refiere a un “medio k’atun”. A éste le sigue la expresión tahn lam (pDp6), 
que nos brinda claridad sobre el cierre del “medio k’atun”. Enseguida encontra-
mos mak[h]aj, “fue cerrado” (pCp7), y un objeto no descifrado, pero que puede 
referirse a un “cenote de agua”, un “portal” o un depósito para un ritual (pDp7). 
Aunque no queda claro a qué se refiere la expresión “fue cerrado el portal”, una 
posibilidad puede ser que aluda a un ritual relacionado con el cierre del espacio 
que cubre una tapa de bóveda. Esta expresión ocurre sobre todo en algunas tapas 
de bóveda pintadas con jeroglíficos e iconografía, provenientes del norte de la 
península de Yucatán (Carrasco y Hull, 2002: 27-29; Hull y Carrasco, 2004: 132). 
Muchas de estas tapas de bóveda muestran además una deidad, ya sea K’awil o 
el dios del maíz, que literalmente se “mueve” a través del “portal”. Algunas de 
ellas incluso fueron sobrepintadas. En el marco del cierre de un “medio k’atun” 
y el cambio de énfasis en la actividad ritual, existe por lo tanto la posibilidad de 
que la deidad sobrepintada en la tapa correspondiera a la del siguiente k’atun. 
La importancia del “cierre del medio k’atun” también se observa en enunciados 
enigmáticos, como en la Estela 9 de Calakmul. La cara frontal del monumento 
menciona u baah ti baah 11 ajaw 13 ch’en ti tahn lamaw 10 ajaw 8 yaxk’in (A1-B3), 
que se puede traducir como “su imagen, en la imagen (del) 11 ajaw 13 ch’en, cen-
tro-disminuye (en el) 10 ajaw 8 yaxk’in” (Prager, 2004: 34). El significado probable 
es que el gobernante local de Calakmul, retratado al frente del monumento, es 
considerado la imagen del medio k’atun, expresado mediante la Rueda Calendá-
rica 11 ajaw 13 ch’en y equivalente a 9.11.10.0.0 (662 d.C.), siendo que esta fecha 
disminuye dentro del k’atun que termina en la fecha 10 ajaw 8 yaxk’in, esto es 
9.12.0.0.0 (672 d.C.).

En Balakbal (Campeche) la Estela 5 conmemora un medio k’atun al hacer refe-
rencia a la Rueda Calendárica 11 ajaw 18 pop, que corresponde a la Cuenta Larga 
8.18.10.0.0 (406 d.C.) (Figura 16). 

Este registro está ligado a un suceso aún no entendible con relación a un go-
bernante que había fallecido poco antes de terminar este medio k’atun, suceso 
también registrado en la estela (Grube, 2008: 183). Se menciona el medio k’atun 
ya que, en este caso, es el punto ancla para marcar el primer aniversario de la 
regencia del gobernante, si no hubiese muerto poco antes. Un último ejemplo 
para la cuenta del medio k’atun es la Estela 9 de Dzibilchaltún (Yucatán) (Figura 
17). Aunque fragmentada, aún se aprecia en ella la acción ti lamaw (C1), seguida 
por 5 ajaw (D1), el k’atun que “medio disminuye”. Aquí nuevamente es claro que 
la fecha ajaw no ocupa la posición de un día del Tzolk’in, como en el caso de la 
Estela 31 de Tikal, sino la de la CK.



Figura 16. Estela 5 de Balakbal (Campeche). Dibujo de Nikolai Grube (2008: 184, Fig. 8.7).



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 149

Figura 17. Estela 9 de Dzibilchaltún (Yucatán). 
Dibujo de Alexander Voss (apud Maldonado, Voss y Góngora, 2002: 94, Fig. 11).

La Cuenta de los K’atuno’ob y la muerte

Existe una estrecha relación entre la CK, el recuerdo de personas fallecidas y 
otra forma calendárica de marcar el fin de un k’atun, de la cual da testimonio la 
crónica de fray Diego López Cogolludo (1971). En esta obra de la época colonial 
se aprecia una ilustración ya europeizada de la cual, dice el fraile, que fue elabo-
rada alrededor de 1536 (López Cogolludo, 1971 [1688]: 133; 1971, I: 178-180). 
Esta muestra a trece personajes fallecidos, uno de ellos con una flecha en la ca-
beza (Figura 18). Se trata de diferentes gobernantes Xiu masacrados en Ozamal 
(Yucatán) por sus adversarios, los Kokom, acontecimiento ocurrido al principio de 
la conquista española. Dado que el número de los muertos es 13, Morley (1920: 
472), los relacionó con los 13 números que recorre el ajaw para marcar un k’atun.



150 estudios de cultura maya xlix

La masacre se refiere a un evento que efectivamente ocurrió en 1536, ordena-
do por el gobernante de Sotuta, Nachi Kokom, contra los Xiu, quienes trataron 
de convencer a los Kokom de rendirse o pactar con los españoles (Restall, 1998: 
204, número 13). Sea como fuese, lo importante aquí es el arreglo de los rostros 
alrededor de un emblema (árbol), a semejanza de como fray Diego de Landa y 
los libros de los Chilam Balam ordenan en forma circular los 13 k’atun mediante 
el signo para ajaw.

Los mismos nombres de los muertos de la ilustración de López Cogolludo 
también se encuentran en los libros de Chilam Balam de Maní (Códice Pérez) y Kaua 
(Tabla 8), directamente relacionados con un particular k’atun (Treiber, 1987: 33).

Figura 18. Ilustración de López Cogolludo 
(1971, tomado de Morley, 1920: 472, Figura 73).



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 151

K’atun Chilam Balam de Maní Chilam Balam de Kaua

11 Ajaw Yiban Can Yiban Can

9 Ajaw Pacab Pacab

7 Ajaw Kancaba Kancaba

5 Ajaw Kupul Kupul

3 Ajaw Ah Napot Xiu Ah Napot Xiu

1 Ajaw Soon Ceeh Son Ceh

12 Ajaw Ahau Tuyu Ahau Tuyu

10 Ajaw Xulkam Chan Xul Cum Che

8 Ajaw Tucuch Tucuch

6 Ajaw Cit Cuoat Chumayel Cit Couat Chumayel

4 Ajaw Uluuac Chan Uluuac Chan

2 Ajaw Nauat Nauat

13 Ajaw Ah Kin Chi Kinchil Coba Ah Kin Chij Cobaa

Tabla 8. Los muertos relacionados con la Cuenta de los K’atuno’ob
en los Chilames de Maní y Kaua (Miram, 1988, vol. 3: 73, vol. 4: 77-79).

De este modo podemos decir, como ya sospechaba Alfredo Barrera Vásquez 
(1939: 73), que los mayas aparentemente tenían la costumbre de conmemorar a 
los muertos al relacionarlos con su CK. Así, podemos mencionar la Estela 38 de 
Naranjo (Petén), en la cual se registran post mortem tres de los cuatro k’atun que 
duró la regencia del gobernante Aj Wosal, quien es plasmado con vida en la cara 
frontal del monumento (Figura 19).

La razón por la que sabemos que se trata de una referencia post mortem es que 
la estela concede al gobernante el título bolon tz’akab ajaw (A1-A4), título que, 
como ya se ha dicho, está relacionado sólo con los más importantes ancestros 
dinásticos mayas. En este caso, los sucesores recordaron a Aj Wosal y mencionan 
que él finalizó los k’atuno’ob 9 ajaw, 7 ajaw y 5 ajaw mediante la CK, lo que en 
la Cuenta Larga abarca de 9.6.0.0.0 a 9.8.0.0.0 (554-593 d.C.). Al final de cada 
k’atun el gobernante llevó además a cabo el ritual de “amarrar la piedra”, y hay 
que agregar que Aj Wosal gobernó no solamente tres, sino casi cuatro k’atuno’ob 
(Martin y Grube, 2000: 71).

Otro monumento, el Altar 1 de Naranjo, no sólo menciona los mismos tres 
k’atuno’ob de la regencia del gobernante Aj Wosal, sino también le concede el lu-
gar para terminar el fin del 7 ajaw, 12 k’atuno’ob después de su muerte, que tuvo 



152 estudios de cultura maya xlix

lugar en la fecha 10.0.0.0.0 7 ajaw 18 sip (830 d.C.). Por lo tanto, la muerte era 
sólo un conducto para que los ancestros pudieran volver a intervenir en la vida 
de la dinastía y seguir los mismos rituales relacionados con los fines de período. 
El momento favorito para recordarlos eran los finales de k’atuno’ob.

Figura 19. Estela 38 de Naranjo (Petén). Dibujo de Ian Graham (1978, 2: 97)

Entre los monumentos del Clásico que relacionan a un gobernante fallecido 
con la CK se encuentran los tableros jeroglíficos del Templo de las Inscripciones 
de Palenque (Chiapas). Estos han sido ya investigados por varios autores con 
relación a eventos como historia o profecía, en comparación con enunciados 
similares en los llamados libros de Chilam Balam (Lacadena, 2006: 217-218 y tabla 
1). Aparte de estos paralelos sumamente interesantes, encontramos en la inscrip-
ción, comisionada por el gobernante K’an Balam, a su vez la CK, que en este caso 
tiene como fin recordar a su padre fallecido, el mandatario Janab Pakal. Otro caso 
interesante es el Altar 4 de El Cayo (Figura 20).



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 153

Este monumento menciona el cierre del decimoquinto k’atun en forma de una 
Rueda Calendárica y la expresión del final de período al decir que se cerró dicho 
ciclo (A1-B2). A ello le sigue el evento de “amarrar piedra”, emprendido por el 
gobernante local. Aunque todo parece indicar que se trata de un ritual ejecutado 
por el mandatario en vida, la iconografía misma, por el contrario, enseña un per-
sonaje con bigote para señalar que es de una persona anciana o ya muerta. Por 
lo tanto, el evento es probablemente un acto realizado por uno de los ancestros, 
con lo que perpetuaba o ayudaba a mantener el orden social y cósmico. En el 
caso de la Estela 5 de Balakbal, remitimos al lector al pasaje correspondiente 
más arriba, dónde mencionamos que en ella se conmemora el primer k’atun de 
regencia en una fecha que corresponde al cierre de la mitad de un k’atun, si este 
gobernante no hubiese fallecido poco antes.

Regresando al título bolon tz’akab ajaw, que el autor considera se refiere a los 
ancestros más importantes que cada dinastía maya del Clásico podía tener, éste es 
probablemente el producto de un ritual funerario en el cual el cuerpo del difunto 
es adornado con nueve nudos, tal como se muestra en la famosa vasija de Berlín 
(Wagner, 2005: 29, 39). Pero no sólo en esta pieza, sino también en otros con-
textos funerarios aparecen nudos trenzados, como por ejemplo en la Tumba 1 de 

Figura 20. Altar 4 de El Cayo (Petén). 
Dibujo de Peter Mathews (apud Montgomery, 1995: figura 55).



154 estudios de cultura maya xlix

Río Azul, donde éstos están pintados verticalmente a ambos lados de la entrada 
a la tumba (cf. Adams, 1999: 81-82). Otro ejemplo es un altar del Art Institute of 
Chicago (cf. Houston, Stuart y Taube, 2006: 187, figure 5.7), en el cual una perso-
na muerta emerge de un portal en forma de un trébol de cuatro hojas. Lleva en 
su pecho un elemento con nudos trenzados. Por otra parte, la palabra tz’ak en 
el título bolon tz’akab ajaw puede ser reemplazada por un signo que claramente 
representa nudos trenzados, como en el caso de una jamba procedente de Halal 
en Yucatán (Grana-Behrens, 2014: 11-12). Por lo tanto, se puede concluir que los 
nudos trenzados no representan, como se ha pensado anteriormente, un petate 
o estera, sino son un elemento o símbolo que está asociado con la muerte y su 
culto, y el título bolon tz’akab ajaw se refiere a determinados ancestros o a los 
ancestros de manera genérica. De allí, la cara frontal de la Estela 12 de Itzimté 
Bolonchén (Campeche) nos muestra un gobernante ya fallecido, debido a los nu-
dos trenzados o la estera que se localiza en el borde inferior del monumento, 
mientras que éste luce el vestuario de la deidad de la lluvia Chaak (Figura 13). 
Otro monumento que, de acuerdo con esta idea, registra al gobernante difunto 
con relación a una fecha k’atun mediante ajaw es la Estela 4 de Sayil (Yucatán) 
(Figura 21).

En este monumento se aprecia el gobernante fallecido en actitud de bailar, 
provisto con un tocado de venado (otro elemento relacionado con la muerte), e 
igualmente una estera en la parte inferior del monolito. El vínculo entre el go-
bernante fallecido y el k’atun tiene obviamente su paralelo en la forma en que los 
muertos fueron recordados en la ilustración de López Cogolludo y en los Chilam 
Balam de Maní y Kaua. Otro ejemplo del mismo tipo que la estela de Sayil es la 
Estela 9 de Oxkintok (Yucatán) (Figura 22). Aquí todo el borde del monumento 
frontal está adornado con sogas trenzadas, mientras que el gobernante local –
supuestamente ya fallecido– baila ataviado en la guisa del dios Chaak. Debajo de 
él se encuentran otros dos personajes, uno de ellos con un códice o libro en sus 
manos. El corto texto jeroglífico se refiere al levantamiento del monumento para 
conmemorar el k’atun 4 ajaw, esto es para celebrar el período que termina en 
10.8.0.0.0 (987 d.C.) (Grana-Behrens, 2009, I: 210).

Hay otros monumentos tanto del norte de Yucatán como de la región del Petén 
que repiten el esquema descubierto aquí. La conmemoración de los muertos, por 
lo tanto, hace énfasis en el lapso de tiempo que duró el gobierno del difunto.

Conclusión

En las inscripciones mayas del Clásico se conmemoraba el cierre de un k’atun no 
sólo al hacer uso de la Cuenta Larga, la Rueda Calendárica o el llamado “fin de 
período”, sino también al servirse de la Cuenta de los K’atuno’ob, es decir, una 
forma de anotación propia para denotar una fecha k’atun. Más que eso, pudimos 
demostrar que la Cuenta de los K’atuno’ob no representa un día ajaw del calenda-



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 155

Figura 21. Estela 4 de Sayil (Yucatán). Dibujo del 
autor (Graña-Behrens, 2009, II: Tafel 138).

rio Tzolk’in, aunque comparte con éste el mismo nombre y un número entre uno 
y trece como coeficiente. Pero, a diferencia del día ajaw del Tzolk’in, la palabra 
ajaw para el k’atun está escrita —sobre todo en Yucatán— de otra forma. Esto es, 
aparece morfológicamente en formas que el día ajaw del Tzolk’in nunca muestra 



156 estudios de cultura maya xlix

Figura 22. Estela 9 de Oxkintok (Yucatán). 
Dibujo del autor (Graña-Behrens, 2009, II: Tafel 112).

y ocupa una posición sintáctica diferente. Por ende, el nombre ajaw puede estar 
complementado por una aposición inequívoca que hace referencia al período 
k’atun y no sólo al día del mismo nombre en el cual cierra el k’atun. De allí resul-
ta que la Cuenta de los K’atuno’ob es un cómputo sumamente importante y su 
origen se remota posiblemente al Clásico Temprano o incluso al Preclásico. Junto 
con la Rueda Calendárica y la Cuenta de los Tuno’ob (forma gemela a la de los 



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 157

K’atuno’ob), la Cuenta de los K’atuno’ob es la forma de anotación del tiempo que 
más persistencia ha tenido, dado que aun fue utilizada en la época colonial por 
los mayas en los llamados libros de Chilam Balam. Y para ello hay buenas razones, 
puesto que desde el Clásico esta cuenta estaba ligada con diferentes rituales. 
Así pudimos señalar que la relación de fray Diego de Landa hace referencia al 
medio k’atun, y que éste no sólo dividía el período en dos mitades de 10 años 
de duración cada una, sino también significaba una diferenciación en cuanto a 
rituales y deidades por adorar. Esto es, existía ya en el período del Clásico una práctica 
que dio preferencia a ciertas deidades y ancestros en el transcurso de un k’atun. A su vez 
esto significa que el concepto elaborado por Ralph L. Roys bajo la frase “huésped 
del k’atun” es el resultado de una interpretación equívoca del texto de Landa.

Aparte de los importantes rituales directamente vinculados con el cierre de un 
k’atun o medio k’atun, los mayas estaban interesados a su vez en conmemorar a 
sus muertos y relacionarlos directamente con la Cuenta de los K’atuno’ob. De ello 
dan testimonio algunos monumentos del Clásico, al igual que la famosa ilustra-
ción de fray Diego Lopéz Cogolludo, que muestra a trece mayas muertos que los 
Chilam Balam de Maní y Kaua relacionan con diferentes k’atun. De allí podemos 
sospechar que la mención de muertos importantes como ancestros que podían 
llevar el título bolon tz’akab ajaw como distinción adicional y su relación con los 
k’atuno’ob constituía más que una forma de conmemoración: era a su vez una 
manera de vincular el pasado y el futuro y entrelazar historia y profecía, rasgo 
cultural existente ya en el Clásico.

Agradecimiento
A Erik Velásquez García (UNAM) por haber corregido y afinado el texto.

BIBLIOGRAFÍA

Adams, Richard W.
1999 	 Río Azul. An Ancient Maya City. Oklahoma: University of Oklahoma.

Barrera Vásquez, Alfredo
1939 	 “Códice Pérez”, Revista Mexicana de Estudios Antropológicos, 3 (1): 69-83.
1991 	 Diccionario maya Cordemex. Maya-español, español-maya. México: Porrúa.

Beetz, Carl P. y Linton Satterthwaite Jr.
1981 	 The Monuments and Inscriptions of Caracol, Belize. Philadelphia: University of 

Pennsylvania (University Museum, Monograph 45).

Berlin, Heinrich
1958 	 “El glifo emblema en las inscripciones mayas”, Journal de la Societé des Amé-

ricanists, 47: 111-119. http://dx.doi.org/10.3406/jsa.1958.1153.



158 estudios de cultura maya xlix

Boot, Erik
2005 	 Continuity and Change in Text and Image at Chichén Itzá, Yucatán, Mexico. A 

Study of the Inscriptions, Iconography, and Architecture at a Late Classic to Early 
Postclassic Maya Site. Leiden: The School of Asian, African, and Amerindian 
Studies (CNWS).

Bricker, Harvey y Victoria R. Bricker
2011 	 Astronomy in the Maya Codices. Philadelphia: American Philosophical Society.

Brinton, Daniel
1882	 The Maya Chronicles. Philadelphia: D. G. Brinton (Briton’s Library of Aboriginal 

American Literature No. 1).

Canuto, Marcello, David Stuart, Stanley Guenter y Tomás Barrientos
2009	 “Monumentos de La Corona: Reclasificación del Catálogo de Monumentos 

del Sitio Q”, Proyecto Arqueológico La Corona. Informe Final Temporada 2008, 
pp. 21-46, M. Canuto y T. Barrientos (eds.), Mesoweb. <www.mesoweb.com/
resources/informes/LaCorona2008.pdf> [Consultado 3 de mayo de 2013]

Carrasco, Michael David
2005 	 “The Mask Flange Iconographic Complex: The Art, Ritual, and History of a 

Maya Sacred Image”, tesis de doctorado en Filosofía. Austin: University of 
Texas.

Carrasco, David y Kerry Hull
2002 	 “The Cosmogonic Symbolism of the Corbeled Vault in Maya Architecture”, 

Mexicon, XXIV: 26-32.

Eberl, Markus
2005 	 Muerte, entierro y ascención: ritos funerarios entre los antiguos mayas.  Mérida, 

Yucatán, México: Universidad Autónoma de Yucatán.

Gordon, G. B.
1913 	 The Book of Chilam Balam of Chumayel. Pennsylvania: The Museum, University 

of Pennsylvania. (La edición aquí utilizada corresponde a Maya Studies 6, 
Laguna Hills, California: Aegean Park, 1993).

Graham, Ian
1978 	 Introduction to the Corpus. Corpus of Maya Hieroglyphic Inscriptions, Volume 2, 

Part 2. Cambridge, Estados Unidos: Harvard University Peabody, Museum of 
Archaeology and Ethnology.

Graña-Behrens, Daniel
2002 	 “No sólo los k’atuno’ob: el redescubrimiento de la cuenta de los tuno’ob 

y su tradición a través de las fuentes escritas desde el Clásico precolom-
bino hasta el siglo XVII colonial”, La organización social entre los mayas. 
Memoria de la Tercera Mesa Redonda de Palenque, tomo II, pp. 159-191, V. 
Tiesler, R. Cobos y M. Greene (eds.). México: Instituto Nacional de Antro-
pología e Historia y Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 159

2006 	 “Emblem Glyphs and Political Organization in Northwest Yucatan in the Clas-
sic Period (A. D. 300-1000)”, Ancient Mesoamerica, 17 (1): 1-19. DOI: 10.1017/
S095653610605019X

2009 	 Die Maya-Inschriften aus Nordwestyukatan, Mexiko. Kalenderangaben, Chro-
nologie und kulturgeschichtliche Interpretation, 2 tomos. Saarbrücken: Süd-
westdeutscher Verlag für Hochschulschriften.

2014 	 “Death and Deer Riding Among the Ancient Maya of Northwest Yucatan, 
Mexico”, The Archaeology of Yucatan. New Directions and Data, pp. 3-20, 
T. Stanton (ed.). Oxford: Archaeopress.

Grube, Nikolai
1990 	 “Die Errichtung von Stelen - Entzifferung einer Verbhieroglyphe auf Mo-

numenten der Klassischen Mayakultur”, Circumpacifica: Festschrift für Thomas 
Barthel, pp. 189-225, B. Illius und M. Laubscher (eds). Frankfurt, Bern, New 
York, Paris: Peter Lang.

2008 	 “Monumentos esculpidos: epigrafía e iconografía”, Reconocimiento arqueoló-
gico en el sureste del estado de Campeche, México: 1996-2005, pp. 177-230, I. 
Šprajc (ed). Oxford: Archaeopress (BAR International Series 1742).

Grube, Nikolai y Simon Martin
2004 	 Patronage, Betrayal, and Revenge: Diplomay and Politics in the Eastern Maya 

Lowlands. Notebook for the XXVIIIth Maya Hieroglyphic Forum at Texas. Austin: 
Maya Workshop Foundation.

Grube, Nikolai y Linda Schele
1996 	 “New Observations on the Loltun Relief ”, Mexicon, XVIII (1): 11-14.

Guenter, Stanley
2013	 “A Reading of the Cancuen Looted Panel”, Mesoweb, <www.mesoweb.com/

features/cancuen/Panel.pdf> [Consultado el 3 de junio de 2013]

Gunsenheimer, Antje
2002 	 “Geschichtstradierung in den yukatekischen Chilam Balam-Büchern”, tesis 

para obtener el grado de Doktor der Philosophie. Bonn: Universität Bonn, 
<http://hss.ulb.uni-bonn.de/2002/0028/0028.pdf> [Consultado el 11 de 
mayo de 2011].

2009 	 “La evolución textual de las profecías de los K’atuno’ob: Estudio compara-
tivo diacrónico de un género literario maya yucateco escritural”, Écritures 
d’Amérique latine. Revista del Centro de Investigaciones Latino-Americanas, 2: 
201-239. 

Houston, Stephen, David Stuart y Karl Taube
2006 	 The Memory of Bones. Body, Being, and Experience among the Classic Maya. Aus-

tin: University of Texas.

Hull, Kerry y Michael Carrasco
2004 	 “Mak-‘Portal’ Rituals Uncovered: An Approach to Interpreting Symbolic Ar-

chitecture and the Cereation of Sacred Space Among the Maya”, Continuity 



160 estudios de cultura maya xlix

and Change. Maya Religious Practices in Temporal Perspective. 5th European Maya 
Conference, University of Bonn, December 2000, pp. 131-141, D. Grana-Behrens, 
N. Grube, C. Prager, F. Sachse, S. Teufel y E. Wagner (eds.). Möckmühl: Anton 
Saurwein (Acta Mesoamericana 14).

Jones, Christopher y Linton Satterthwaite
1982 	 The Monuments and Inscriptions of Tikal: the Carved Monuments. Tikal Report, 

Number 33. Philadelphia: University of Pennsylvania (University Museum Mo-
nograph 44).

Lacadena, Alfonso
2006 	 “El origen prehispánico de las profecías katúnicas mayas coloniales: Antece-

dentes clásicos de las profecías de 12 Ajaw y 10 Ajaw”, Sacred Books, Sacred 
Languages. Two Thousand Years of Ritual and Religious Maya Literature. Procee-
dings of the 8th European Maya Conference, Madrid, November 25-30, 2003, pp. 
201-225, R. Valencia y G. Le Fort (eds). Markt Schwaben: Anton Saurwein 
(Acta Mesoamericana, Volume 18).

Landa, fray Diego de
1986 	 Relación de las cosas de Yucatán. México: Porrúa.

López de Cogolludo, Diego
1971 	 [1688] Los tres siglos de la dominación española en Yucatán o sea Historia de esta 

provincia, 2 tomos. Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt.

Lounsburry, Flyod G.
1978 	 “Maya Numeration, Computation and Calendarical Astronomy”, Dictionary of 

Scientific Biography, Volume 15, Supplement 1, pp. 759-818, G. Gillispie (ed.). 
New York: Charles Scribner’s Sons.

Love, Bruce
1994 	 The Paris Codex. Handbook for a Maya Priest. Austin: University of Texas.

Macri, Martha y Matthew Looper
2003 	 Maya Hieroglyphs. Volume 1, The Classic Period Inscriptions. Norman: The Uni-

versity of Oklahoma.

Maldonado, Rubén, Alexander Voss y Ángel Góngora Salas
2002 	 “Kalom Uk’uw, Señor de Dzibilchaltún”, La organización social entre los mayas. 

Memoria de la Tercera Mesa Redonda de Palenque, vol. 1, pp. 79-100, M. Greene, 
V. Tiesler y R. Cobos (eds.). México: Instituto Nacional de Antropología e 
Historia y Universidad Autónoma de Yucatán.

Matthews, Peter
1991	 “Classic Maya Emblem Glyphs”, Classic Maya Political History. Hieroglyphic and 

Archaeological Evidence, pp. 19-29, P. Culbert (ed.). Cambrigde, Gran Bretaña: 
Cambridge University.



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 161

Martin, Simon y Nikolai Grube
2000 	 Chronicles of the Maya Kings and Queens. London: Thames and Hudson.

Mayer, Karl-Herbert
1997 	 Maya Miscellaneous Texts. Nummer 1. Maya Miscellaneous Texts in British Mu-

seum. Graz: Academic Publishers.

Miram, Helga Maria
1988 	 Maya Texte II. Transcripciones de los Chilam Balam, Volume 3: Tusik & Códice 

Pérez, Vol. 4: Kaua I y II. Hamburg: Toro.

Montgomery, John
1995 	 “Sculptures of the Realm: Classic Maya Artists. Signatures and Sculptural 

Style During the Reign of Piedras Negras Ruler 7”, tesis de maestría en Arte. 
New Mexico: University of New Mexico.

Morley, Sylvanus
1915 	 An Introduction to the Study of Maya Hieroglyphs. Washington, D.C.: Bureau of 

American Ethnology (Bulletin 57).
1920 	 The Inscriptions at Copan. Washington, D.C.: Carnegie Institution of Wash-

ington (Publication 219).
1946 	 The Ancient Maya. Stanford: Stanford University.

Pérez Martínez, Vitalino, Federico García, Felipe Martínez y Jeremías López (coords.)
1996 	 Diccionario Ch’orti’. Guatemala: Projecto Lingüistico Francisco Marroquín.

Pérez Bermón, Juan Pío
1994 	 “Antigua cronología yucateca”, Los indios de Yucatán, volumen 1, pp. 451-475, 

J. Sierra (ed.). Mérida, México: Universidad Autónoma de Yucatán.

Persson, Liljefors Bodil
2000 	 The Legacy of the Jaguar Prophet. An Exploration of Yucatec Maya Religion and 

Historiography. Sweden: Almqvist & Wiksell International (Lund Studies in 
History of Religions Volume 10).

Prager, Christian
2004 	 “A Classic Maya Ceramic Vessel from the Calakmul Region in the Museum zu 

Allerheiligen, Schaffhausen, Switzerland”, Human Mosaic, 35: 31-40.

Restall, Matthew
1998 	 Maya Conquistadors. Boston: Beacon.

Roys, Ralph
1933 	 The Book of Chilam Balam of Chumayel. Washington, D.C.: Carnegie Insti-

tution of Washington (Publication 438).

Satterthwaite, Linton, Jr.
1954 	 “A Modified Interpretation of the ‘Giant Glyph’ Altars at Caracol, British Hon-

duras”, New World Antiquity, 1: 1-3.



162 estudios de cultura maya xlix

1965 	 “Calendrics of the Maya Lowlands”, Handbook of Middle American Indians, Vo-
lume 3, part 2, pp. 603-631, R. Wauchope (ed.). Austin: University of Texas.

Schele, Linda, Nikolai Grube & Eric Boot
1998 	 “Some Suggestions on the K’atun Prophecies in the Books of Chilam Balam 

in Light of Classic-period History”, Memorias del Tercer Congreso Internacional 
de Mayistas (9 al 15 de julio de 1995), pp. 97-432. México: Universidad Na-
cional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro 
de Estudios Mayas.

Schele, Linda y Mary Ellen Miller
1986 	 The Blood of Kings. Dynasty and Ritual in Maya Art. New York: George Braziller 

y Forth Worth: Kimbell Art Museum.

Sharer, Robert
1994 	 The Ancient Maya. Stanford: Stanford University.

Spinden, Herbert
1924 	 The Reduction of Maya Dates. Cambridge, Estados Unidos: Peabody (Museum 

Papers of the Peabody Museum of American Archaeology and Ethnology, 
Volume 6 (4)).

Stenzel, Werner
1972 	 “The Sacred Bundles in Mesoamerican Religion”, Actas del XXXVIII Congreso 

Internacional de Americanistas, II: pp. 347-352. Stuttgart: sin editorial.

Stuart, David
1996 	 “Kings of Stone: A Consideration of Stelae in Ancient Maya Ritual and Repre-

sentation”, RES, 39/30: 148-171.
2000 	 “Ritual and History in the Stucco Inscription from Temple XIX at Palenque”, 

PARI Journal, 1 (1): 1-7.
2011a 	 The Order of Days. The Maya World and the Truth About 2012. New York: Har-

mony Books.
2011b 	 “Some Working Notes on the Text of Tikal Stela 31”, Mesoweb, <www.

mesoweb.com/stuart/notes/Tikal.pdf> [Consultado 10 de enero 2012].

Thompson, John Eric S.
1937 	 A New Method of Deciphering Yucatecan Dates with Special Reference to Chichén 

Itzá. Washington, D.C.: Carnegie Institution of Washington (Publication 483, 
Volume 22).

1950 	 Maya Hieroglyphic Writing. An Introduction. Washington, D.C: Carnegie Insti-
tution of Washington.

1962 	 A Catalog of Maya Hieroglyphs. Norman y London: University of Oklahoma.
1985 	 Maya Hieroglyphic Writing. Norman: University of Oklahoma. 

Treiber, Hannelore
1987 	 Studien zur Katunserie der Pariser Mayahandschrift. Berlin: Von Flemming.



graña-behrens / la cuenta de los k’atuno’ob	 163

Tozzer, Alfred M.
1941 	 Landa’s Relacion de las cosas de Yucatan. Papers of the Peabody Museum of Ame-

rican Archaeology and Ethnology Harvard University. Cambridge, Peabody Mu-
seum.

Wagner, Elisabeth
2005 	 “Nudos, bultos, muertos y semillas: algunas observaciones en torno al título 

bolon tz’ak(bu) ajaw”, Ketzalcalli, 1: 28-47.

Wichmann, Soeren
2004a 	 “The Grammar of the Half-Period Glyph”, The Linguistics of Maya Writing, pp. 

327-337, S. Wichmann (ed.). Salt Lake City: The University of Utah.

Wichmann, Soeren (ed.)
2004b 	 The Linguistics of Maya Writing. Salt Lake City: The University of Utah.

Wisdom, Charles
1950 	 Ch’orti Dictionary. Transcribed and transliterated by Brian Stross. Austin: Uni-

versity of Texas Austin.




