ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX: 123-163 (2017)

La Cuenta de los K’atuno’ob: rituales y regionalismos
en el periodo Clasico maya

The Count of K’atuno’ob: Rituals and Regionalisms
in Classic Maya Period

DANIEL GRANA-BEHRENS
Frobenius Institut Universitat

Resumen: Los mayas del Clésico (300-1000 d.C.) usaban varios calendarios, entre ellos
la llamada Cuenta de los K’atunes o K’atuno’ob, que sefiala un periodo de 20 afos
(k’atun) mediante el signo ajaw, costumbre que continué existiendo durante el Pos-
cldsico. Sin embargo, aunque se conoce su mecanismo calendarico, no se ha puesto
mucha atencién a la presentacion morfoldgica y sintactica en los textos epigraficos
para distinguirla de otras formas que también permiten anotar una fecha del k’atun,
como el dia ajaw del TzolK'in, el cual sélo marca el dltimo difa pero no el periodo en si. Ade-
mas de presentar los argumentos correspondientes, esta contribucion hace también
hincapié en algunos rituales regionales importantes relacionados con la Cuenta de
los K’atuno’ob en el Clasico, como la llamada practica del medio k’atun, descrita atin
en el siglo XVI por fray Diego de Landa, y la relacién que guarda esta cuenta para
referirse a gobernantes muertos y ancestros.

PALABRAS CLAVE: ajaw, k’atun, medio k’atun, Diego de Landa, rituales.

Asstract: The Classic Maya (AD 300-1000) used different calendars, one of them
named as “the Count of the k’atun” or “k’atuno’ob” which emphasized a period of
20 years (k’atun) by means of the sign ajaw, a practice that continued to exist du-
ring the Postclassic Period. While the calendar mechanism is well-known, not much
attention has been paid on the morphology and syntax in the hieroglyphic texts in
order to differentiate it from other forms to annotate equally the date of the k’atun.
For example the system of the tzolk’in day ajaw, which allows the recording of a
k’atun as well, however only the final day of the period gets recorded but not the
period itself. The present paper not only develops the corresponding arguments but
also emphasizes on regional uses related to this count in the Classic, among them
the so-called practice of the half-k’atun still described by fray Diego de Landa in the
XVI century and the relation with death kings and ancestors.

Kevworps: ajaw, k’atun, half k’atun, Diego de Landa, rituals

Recepcion: 7 de mayo de 2015.
Aceptacion: 9 de febrero de 2016.
DOI: 10.19130/iifl.ecm.2017.49.762

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB 123



124

Introduccion

Los mayas del Clasico conocian varios calendarios, entre ellos uno ritual de 260
dias (llamado Tzolk'in) y uno solar de 365 dias (Haab). Pero el calendario que mas
destaca es la llamada Cuenta Larga (también denominada Serie Inicial), un meca-
nismo que acumula los dias desde una fecha ficticia equiparada con la creacién
del universo. Es una cuenta similar a la cuenta juliana, con la diferencia de que los
dias se agrupan de otra manera, siendo el dia la unidad mds pequefia y el b’aktun
(que consta de 144.000 dias) por lo regular el periodo mas alto. Por lo tanto, una
fecha como 9.0.0.0.0 8 gjaw 13 kej corresponde a nuestra fecha 9 de diciembre de
435 d.C., tomando en cuenta un nimero de dias (concretamente 584,285) que,
de acuerdo con varios calculos, separa la fecha maya cero (13.0.0.0.0 4 ajaw 8
k’umk’u, respectivamente 14 de agosto de 3114 a.C.) de la del calendario juliano
(1 de enero de 4712 a.C.). El periodo inferior al b’aktun es el k’atun. Cada k’atun
acumula 7,200 dias y se cuenta hasta el nimero 19.

En el caso de la Cuenta de los K’atuno’ob (plural en maya, a continuacion,
abreviado CK), ésta acumula un igual nimero de dias por cada k’atun, pero no
utiliza el mismo jeroglifico. Mientras en la Cuenta Larga el periodo de k’atun es
expresado mediante un conjunto de dos signos (T28:528 en la nomenclatura de
Thompson, 1962), la CK utiliza la palabra ajaw (T533) mds un nimero entre el uno
y el 13, dependiendo del periodo k’atun al que hace referencia. Pero no sélo exis-
te esta diferencia morfolégica. Mientras el sustantivo ajaw es el mismo que uno
de los 20 nombres de los dias de la cuenta del Tzolk'in y se combina igual con
una cifra entre el uno y el trece, en la CK la combinaciéon de nimero y ajaw co-
rresponde a 7,200 dias. Por lo tanto, los 13 niimeros que recorre ajaw equivalen
a un ciclo que consta de 93,600 dias o 260 afios redondos de 360 dias cada uno.

Esta forma de contar los k’atunes es bien conocida desde hace mucho tiempo
(Brinton, 1882; Pérez Bermon, 1994), ya que estd ampliamente presente en los
llamados libros de Chilam Balam (cf. Gordon, 1913; Miram, 1988). De éstos existen
varios, todos provenientes del norte de la peninsula de Yucatan, escritos duran-
te la época colonial a pufo y letra por profetas mayas mediante letras latinas,
pero en idioma maya yucateco. En estos documentos la CK se utiliz6 tanto para
anotar fechas histéricas como para senalar el tiempo en el cual ciertos sucesos
podrian repetirse en el sentido de una profecia (Gunsenheimer, 2002, 2009; Pers-
son, 2000; Roys, 1933; Thompson, 1985). Mas alla de la existencia de esta cuenta
en los libros de Chilam Balam, su presencia en el Cddice de Paris y en las estelas
de Mayapan en el Posclasico, como en algunos monumentos del Cldsico, no deja
duda de su importancia (Lacadena Garcia-Gallo, 2006; Morley, 1915; Schele, Gru-
be y Boot, 1998; Thompson, 1950; Treiber, 1987). Por lo tanto, la investigacién
se ha centrado hasta ahora en tres aspectos en torno a la CK. Primero, ¢écudl es
la base aritmética de la CK y desde cuando existe esta cuenta?; segundo, a qué
se refieren las fechas de esa cuenta: a sucesos historicos o a profecias? y, tercero,
iqué relacion existe entre los enunciados relacionados con la CK en los Chilam

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



Balam y las inscripciones jeroglificas? Este trabajo pretende ampliar la base de
datos para de alli reivindicar el significado de la CK desde una perspectiva del pe-
riodo Clasico y con relaciéon a aspectos poco tematizados hasta ahora. Se objetara
la atin predominante teoria evolucionista que considera que la CK es s6lo una
forma de anotacion corta de la llamada Cuenta Larga, que sobrevivi6 en los libros
de Chilam Balam de la época colonial (Morley, 1915, 1946). Ademads, se analizara
el llamado concepto del “k’atun huésped” presente en los textos de los libros
de Chilam Balam y en la obra de fray Diego de Landa. Por tltimo, se enfoca en
la costumbre de conmemorar gobernantes muertos del Clasico al utilizar fechas
escritas con el formato de la CK, que a su vez reflejan un cierto regionalismo.

La Cuenta de los K’atuno’ob

Cuando Sylvanus Morley publicé en 1915 su primera obra acerca de los jerogli-
ficos mayas, los grandes descubrimientos con relacion a la escritura jeroglifica
aun no habfan sucedido. Ademas, se pensaba que el florecimiento de los sitios
mayas en las tierras bajas del sur como Copan, Palenque o Tikal antecedia signi-
ficativamente al auge de los asentamientos del norte, es decir en la Peninsula de
Yucatan. Por lo tanto, se penso que la CK podia ser una invencién o una tradicion
tardia existente sé6lo en los sitios del norte (Morley, 1915: 85-86). Morley favore-
cia especialmente la idea de que la CK era el resultado de un cambio en la forma
de utilizar el calendario, en el sentido de que los mayas preferian anotar fechas
en forma mas corta. Tanto él como otros investigadores de la talla de Herbert
Spinden (1924) o Floyd Lounsbury (1978) correlacionaron el uso predominante
de una forma de calendario maya con una época. A saber:

o El Clasico Temprano con la Cuenta Larga o Serie Inicial, como también se
le conoce.

o El Clasico Tardio con los llamados “fines de periodo” con base en la Cuenta
Larga.

o El Posclésico y la época de contacto con los espaiioles con la CK que, al
ser considerada una forma abreviada de la Cuenta Larga, fue llamada por
Morley también “Cuenta Corta”.

Esta teoria del acortamiento sucesivo en el calendario maya se basa, no obs-
tante, en un modelo evolucionista atin vigente en la obra The Ancient Maya (Mor-
ley, 1946: 289, 291) y prevalecia viva en la sexta edicion de esta obra, editada
por Robert Sharer (1994: 546, 571). Sélo Linton Satterthwaite (1965: 626) corrigio
ligeramente esta idea, mientras Eric Thompson (1985: 181-183) prefiri6 dejar
abierto su origen.

Morley consideraba que la CK representaba el dia ajaw del calendario Tzolk’in
con uno de los trece coeficientes, para marcar asi el dia final de cada k’atun, in-

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

125



126

terpretacion funcional que aun domina en la actualidad (c¢f. Stuart, 2011a: 185).
En este articulo ponemos en juicio esta interpretacion. Argumentamos que la
CK, al igual que sus cuentas gemelas —la cuenta de los tuno’ob o anos de 360
dias (Grana-Behrens, 2002), y la cuenta de los winalo’ob o meses de 20 dias— no
representan un dia ajaw del calendario Tzolk’in. En vez de ello sélo utilizan el
mismo nombre y las mismas cifras (Tabla 1).

Cuenta .. Cuenta Calculo del coeficiente
TzolK’in Haab , , )

Larga de los K’atuno’ob para ajaw
9.7.0.0.0 7 ajaw | 3 k’an’k’in 7 ajaw
9.7.0.0.1 8 imix | 4 k'ank’in 5 ajaw
9.8.0.0.0 5 ajaw 3 ch’en 5 ajaw
9.9.0.0.0 3 ajaw 3 sotz’ 3 ajaw
9.18.0.0.0 11 ajaw 18 mak 11 ajaw -2 (Modulo 11)
9.19.0.0.0 9 ajaw 18 mol 9 ajaw

TasLa 1. Relacion entre Cuenta Larga, Tzolk’in, Haab y Cuenta de los K’atuno’ob.

Cuando, por ejemplo, la Cuenta Larga marca el octavo k’atun (tercera fecha
en la Tabla 1), el dia correspondiente en el Tzolk'in es 5 ajaw, y 3 ch’en por parte
del calendario solar o Haab. Ese 5 ajaw es el dia en el que se termina el octavo
k’atun. Pero el conteo para el octavo k’atun comenz6 en la fecha anotada un ren-
glén mas arriba, precisamente en 9.7.0.0.1. Desde ese momento el k’atun 5 ajaw
empez6 a regir y a usarse como tal, cuando atn no se habia terminado el octavo
k’atun ni alcanzado el dia 5 ajaw del TzolK'in. En el caso de la CK esto significa que
conforme avanza un k’atun la Cuenta Larga, el coeficiente del ajaw en la CK baja
dos cifras, de igual manera como cambia el niimero correspondiente para el dia
ajaw del TzolK'in. Lo mismo se puede decir para la cuenta en el tun (360 dias) y en
el winal (20 dias). No obstante, comparado con las otras cuentas que se basan en el
mismo principio (tuno’ob y winalo’ob), la secuencia de los coeficientes utilizados
para ajaw es otra (Tabla 2).

Cuenta Secuencia del coeficiente para ajaw
Winalo’ob 13,7,1,8,2,9, 3,10, 4, 11,5, 12,6
Tuno’ob 13,9,5,1,10,6,2,11,7,3,12, 8,4
K’atuno’ob 13,11,9,7,5,3,1,12, 10, 8, 6, 4, 2

TasLa 2. Secuencia del coeficiente para ajaw dependiendo de la cuenta que representa.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



De esta forma s6lo el dltimo dia de la CK coincide con un dia ajaw del TzolK'in
y, asi, cuando la intencién es resaltar unicamente a este ultimo dia de un k’atun,
es posible “simular” la CK mediante el dia ajaw del TzolK'in, igual como podian
escribir la misma fecha en Rueda Calendarica (Tzolk’in y Haab), en Cuenta Larga,
o utilizar la expresion conocida como “fin de periodo”, a saber, por ejemplo, en
forma 11 ajaw 18 mak (fin del) 18 k’atun. Las razones de preferencia de una forma
de anotacion sobre la otra alin no se conocen, pero tal vez tienen que ver con
costumbres particulares de una época o son expresiones regionales.

Ahora bien icuando se sabe que una fecha ajaw aislada con un coeficiente del
uno al 13 representa o un dia ajaw del Tzolk’in o mas bien la CK? Para comenzar,
es importante subrayar que no es suficiente deducir por el tamafo esculpido o
escrito del ajaw, que se trata automaticamente de la CK (Sattertwhite, 1954).
Por ejemplo, el Altar 14 de Tikal nos demuestra lo contrario (Figura 1). Aunque
en el centro del monumento se encuentra la fecha 8 ajaw en forma mucho mas
grande que el resto de la inscripcion, en realidad no representa una fecha en CK,
sino un dia del TzolK'in. La razén es que la inscripcion en la orilla comienza con
la Cuenta Larga 9.13.0.0.0, a la cual le sigue de inmediato en el bloque nimero
siete la fecha del Haab (8 woh) y no el dia del Tzolk'in, como es de esperarse. Pero
si después del bloque niimero seis el lector se pasa al centro del monumento, lo
que encuentra en realidad es justo el Tzolk’in correspondiente, esto es 8 ajaw.
De alli el ajaw, aunque de dimensiones mayores que el resto de la inscripcion
s6lo representa aqui un simple dia ajaw del TzolK'in en el cual termina un k’atun
y no una CK.

Una vez rechazado el criterio del “tamaiio” y sefialada la distincién funcional
entre el dia ajaw del TzolK'in y el nombre ajaw de la CK, vamos a demostrar que las
inscripciones del Clasico revelan elementos morfolégicos distintivos y una sintaxis
propia, lo cual pone de manifiesto que los mismos mayas hicieron una distincion
entre el gjaw de la CK y el dia ajaw del TzolK'in.

Morfolégicamente el dia ajaw del Tzolk’in tiene poca variabilidad y estd expre-
sado regularmente por el logograma T533 del catdlogo de Thompson, /AJAW/, y
ocasionalmente mediante el signo T747. Por lo tanto, los mayas tenian aparen-
temente una regla ortografica para escribir el dia ordinario ajaw del Tzolk’in, de
modo que el ejemplo de la Tabla 3 al lado derecho seria una violaciéon de esta
regla al sefialar otros signos.!

! La ortografia de la escritura jeroglifica maya ha sido materia de investigacién en la dltima déca-
da (Wichmann, 2004), pero de tal forma que los enunciados han sido correlacionados con los datos
lingiiisticos para de alli derivar reglas, corregir las lecturas de los signos y proponer interpretaciones
semanticas y no a la inversa. Es decir, que nunca fueron elaboradas reglas con base en el uso de los
signos para de alli proponer reglas ortograficas, como por ejemplo al escribir una fecha ajaw del
TzolK'in, a diferencia del ajaw para decir “sefior”.

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

127



Ficura 1. Altar 14 de Tikal (Petén). Dibujo de William R. Coe
(apud Jones y Satterthwaite, 1982: figura 50b).

B &

(12 ajaw T* yax) (12 ajaw # T* yax)

TasLa 3. Rueda Calendarica con el dia ajaw del TzolK'in en la convencién del Clasico, pero con el
coeficiente del mes Haab en el estilo Puuc (aqui marcado mediante el asterisco) tal y como aparece
en una inscripcion de Edzna, Campeche (a la izquierda), y con otros signos para ajaw alterando la
regla, aqui sefalada mediante el simbolo # (a la derecha). Dibujo del autor.




En el caso de la CK, el ajaw puede estar escrito tanto con el signo reservado
para el dia ajaw del Tzolk'in, como por aquellos sefialados en el ejemplo que
estd a la derecha de la Tabla 3 y otros tantos mas. Esto significa que el ajaw de
la CK tenia una doble funcién: aludia por un lado al dia final de este periodo,
como también a los 7,200 dias en conjunto que forman un k’atun. Los mayas del
Clasico, ademas de distinguir morfol6gicamente entre el dia ajaw del TzolK'in y el
ajaw de la CK, elaboraron para ello, a su vez, variedades morfoldgicas regionales.
Mientras en las tierras centrales y del sur predomina el uso del signo T533, es
decir el uso del jeroglifico del dia TzolK'in, en las tierras del norte se encuentran
otros tantos caracteres y combinaciones de ellos (logogramas y silabas) para de-
notar la palabra ajaw (Tabla 4a-c).

T533:125¢°178  T533:125c:140  T747:125¢:140  T533:125¢:130

O
SoDop
=
B &) fp s

T533 T1000 T747 T(168):518
(o] o) ,U :-
c ) !
(I

T168:533 T1000:130 T228.168:518.130  T622.168:747.130

TasLa 4a-c. Variantes morfoldgicas para ajaw en el contexto
de la Cuenta de los K’atuno’ob. Dibujo del autor.

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

129



130

Algunos de los signos que acompanan los jeroglificos principales (T533, T747,
T1000) como son la silaba la mediante T178 o wa mediante T130 aln no son
entendidos en su funcién gramatical u ortografica. En comparacion con las ins-
cripciones de las tierras centrales y del sur, a las del norte a menudo les falta
tanto el marco como el pedestal (Tabla 4b-c). Ademads, la variedad en los signos
es mucho mas grande y sigue un cierto patrén. Muchas veces el logograma ajaw
estd acompaiiado por silabas, como si se tratara de una forma arcaica parecida al
modo como se escribe ajaw en el caso de los llamados glifos emblemas (Berlin,
1958; Mathews, 1991; Grana-Behrens, 2006). Por otro lado, se trata de rasgos
regionales distintivos, y el mismo esquema del Cldsico también lo encontramos
en el Cadice de Paris, del Posclasico, elaborado con mas seguridad en el norte de
la Peninsula de Yucatan. En la pagina 4, por ejemplo, la fecha ajaw entre las dos
figuras se refiere sin duda a un k’atun (Figura 2).

Ficura 2. Cadice de Paris, pagina 4 (tomado de Love, 1994).

Esto se sabe porque las demds paginas anteriores y posteriores son muy simi-
lares en su estructura y exhiben en este lugar un ajaw con un coeficiente menor
o mayor en dos nimeros, al modo de la secuencia de una CK (Love, 1994). Ahora
bien, el coeficiente estd escrito con tinta roja, tal como si se tratara de una fecha
ajaw en el TzolK'in. Al mismo tiempo, el texto jeroglifico que se encuentra arriba

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



de este 11 ajaw nos muestra otra fecha al estilo del método yucateco (Bricker y
Bricker, 2011: 358-359), esto es, primero una fecha que se refiere al periodo tun
(que es inferior al k’atun) y enseguida a la misma fecha 11 ajaw. Pero esta vez los
escritores utilizaron precisamente el canon de signos necesario para dejar en
claro que se trata de una fecha k’atun. En vez de que s6lo aparezca el signo T533
/AJAW/, se le agreg6 como superfijo el T168, también /AJAW/. Por lo tanto, en la
misma pagina del Codice de Paris aparecen dos formas de anotar un k’atun. En
cierto sentido hallamos algo similar en los libros de Chilam Balam. Es alli donde
un k’atun, a veces, es mencionado en letras latinas (coeficiente mas ajaw), pero
a la vez acompaiado por uno grafico que muestra un rostro humano masculino
que lleva una corona. Con ello, posiblemente, se hace alusién a que el ajaw es
una entidad de tiempo mas alla de un solo dia, con clara alusién a uno de los

»”

tres significados entre los que tiene ajaw: “rey”, “sefor” o “tiempo” (Figura 3).

Ficura 3. Cabil Ahau*. Chilam Balam de Chumayel (Gordon, 1913: 83).

Mas alla del aspecto morfolégico, una fecha ajaw de la CK también resalta
desde el punto de vista sintactico, esto es, ocupa otra posicion que un dia ajaw
del Tzolk’in. De algin modo esto ya estaba claro desde el descubrimiento del
llamado “método yucateco” por Eric Thompson (1937) pero no tuvo mdas impacto.
Un caso de las inscripciones nos aclara eso. Asi, por ejemplo, en la Estela 22 de
Edzna (Campeche) encontramos una Rueda Calenddrica que consiste en la repre-

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

131



132

sentacion del dia 12 ajaw y el mes 7 yax, siendo que el coeficiente del Haab es una
unidad menor (forma del llamado estilo Puuc) (Figura 4). Enseguida encontramos
la expresion ti 9 ajaw. Ahora bien, esta fecha 9 ajaw es una fecha de k’atun, y el
enunciado nos dice que la Rueda Calendarica 12 ajaw 7 yax cae dentro de un 9
ajaw k’atun. Ahora bien, la posicion sintactica del k’atun 9 ajaw obviamente no es
la misma que el dia 12 ajaw del TzolK'in. Por lo tanto, podemos inferir el siguien-
te esquema sintactico, en donde hemos dejado también lugar para el periodo tun
del método yucateco que aqui nos falté:?

12 ajaw 7* yax (tun) 9 ajaw

Ficura 4. Estela 22 de Edzna (Campeche).
Dibujo del autor (Grana-Behrens, 2009, II: Tafel 66).

2 No se debe confundir el periodo tun escrito como tun, que es parte del método yuca-
teco, con la cuenta de los tuno’ob mediante ajaw (cf. Grana-Behrens, 2002).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



Este patron sintdctico también lo encontramos en algunas inscripciones del
centro y sur, por ejemplo, en un monumento de Mountain Cow, Belice (Figura 5).
Allf tenemos la Rueda Calenddrica 13 ajaw 13 woh, que “cae” dentro de un k’atun
8 ajaw.

Ficura 5. Monumento 1 de Mountain Cow (Belice). Dibujo de Nikolai Grube
(Grube y Martin, 2004: 88).

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB 133



134

Mas alla de la mera posicion, en diversas frases el ajaw de la CK puede prece-
der a una aposicion (Tabla 5).

T544:116 y T544 k’in/
T1.544:116.188 u k’inil/

T561:544:24/526 (= RS903v) |/ipas?/

[T28:548 winik j'aabl/
T1033 pik!
[T200 y T177

TaBLA 5. Aposiciones que pueden aparecer después del ajaw de la CK. Dibujo del autor.

Son tres diferentes aposiciones que pueden aparecer después de una fecha
ajaw cuando presenta un kK’atun:

* K’in, “dia, sol, tiempo, sefior, reino” y un signo atn no descifrado, pero tam-
bién relacionado con “dia”, posiblemente pas, “amanecer”.

e Winik j'aab, lectura mads plobable para los signos T28:528, que representa
el nombre jeroglifico del periodo k’'atun y cuyos glifos también se utilizan
en la Cuenta Larga para contar el periodo k’atun (Houston, Stuart y Taube,
2006: 81).

o Pik, para las variantes T1033, T200 y T177, que significa “ocho mil”, “ropa”
(Pérez Martinez et al., 1996: 168).

Un ejemplo para el uso de una de estas aposiciones después de una fecha
ajaw en funcién de k’atun proviene de Dzibanché (Quintana Roo) (Tabla 6). All{ se
observa después de la fecha 12 ajaw la expresion winik j’aab, o sea se hace refe-
rencia a que la fecha ajaw funciona como Ajaw k’atun. En seguida, se menciona
que se trata del cuarto k’atun.

Dzibanché, texto miscelaneo 1 (A-C)

TasLa 6. Aposicion winik j'aab (“k’atun*) después de la fecha ajaw,
dibujo de Christian Prager (apud Mayer 1997: 25, figura 16).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



Andloga a la aposicion para k’atun encontramos en el caso de la cuenta de los
tuno’ob, entonces, la aposicion tun, como se puede observar en un monumento
de Mulenkakaw (Yucatan) (Figura 6).

Ficura 6. Monumento 1 de Mulenkakaw (Yucatan).
Dibujo de Christian Prager (cortesia).

Las primeras evidencias del uso de la CK datan del Clasico Temprano. Asi, por
ejemplo, encontramos 3 ajaw como fecha que cierra un k’atun en una inscripcién
proveniente de la cueva de Loltiin (Yucatan) (Figura 7). Este podria corresponder
a la Cuenta Larga 8.16.0.0.0 o al afio 357 d.C. (Grana-Behrens, 2009, I: 328).

Otra inscripcién del Clasico Temprano es un pequefo objeto, una mascara,
probablemente de Rio Azul (Petén) (Figura 8). A la tnica fecha 4 ajaw le sigue un
signo compuesto por k’in, “dia, sol, tiempo, sefor, rey” (A1-B1), que en este caso
se supone marca el cierre de un b’aktun.

La Estela 38 de Naranjo (Petén) menciona en orden sucesivo un total de tres
fechas ajaw que hacen referencia a un k'atun determinado. Estas son 9 ajaw, 7
ajaw y 5 ajaw. Cada fecha ajaw estd acompafiada por el nombramiento explicito
de un periodo k’atun, respectivamente 6 k’atun, 7 k’atun y 8 k’atun, cuyos equiva-
lentes en la Cuenta Larga corresponden en orden a 9.6.0.0.0 (554 d.C.), 9.7.0.0.0
(573 d.C.) y 9.8.0.0.0 (593 d.C.). Morfol6gicamente, sin embargo, cada ajaw esta
escrito en la convenciéon de un dia del Tzolk’in, ya que no se enfatizaba el perio-
do en si, sino el dia final cuando terminé. Otro ejemplo es la Estela 12 de Itzimté
Bolonchén (Campeche), la cual menciona cuatro fechas ajaw, cada una refiriendo
a un k’atun diferente en orden sucesivo (Figura 9).

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

135



Ficura 7. Inscripcion de la Cueva de Loltun (Yucatan).
Dibujo de Linda Schele (apud Grube y Schele, 1996: 12, figura 1).

\\i2
7
S

sl
5B D¢ >

WD
S o
o)

P

(%)

Ficura 8. Inscripcion en una méscara, dibujo de Michael Carrasco
(2005: 308, figura 5.2).



Ficura 9. Estela 12 de Itzimté Bolonchén (Campeche).
Dibujo del autor (Grana-Behrens, 2009, II: Tafel 80).

Otro caso son los llamados altares de Caracol (Belice). Muchos de estos mo-
numentos redondos llevan una sola fecha ajaw en la forma de un dia del TzolK'in
en su cara principal. Por eso se ha pensado que se trata de fechas que marcan el
cierre de un k’atun, es decir que funcionan como CK (Beetz y Satterthwaite, 1981:
77-101). Por suerte, algunos altares estan acompafnados por una estela con una
fecha propia en forma de Cuenta Larga que corresponde al cierre de un k’atun.
Dado que altar y estela forman un Gnico conjunto, esto permite verificar si real-
mente la fecha ajaw en el altar concuerda con la fecha en la estela. Pero resulta
que so6lo en dos de estos altares el ajaw se refiere inequivocamente a la misma
fecha k’atun sefalada también por la estela (Altar 10 y Estela 17, Altar 12 y Estela
19). Para los demds monumentos esto ya no es posible de verificar o la fecha ajaw
se refiere a otra cuenta, por ejemplo, a la Cuenta de los tuno’ob.

Ademas, es importante sefialar que en las inscripciones del centro y del sur la
fecha ajaw de la CK se refiere casi sin excepcion al dia en el cual termina el k’atun
y no al periodo mismo. Las inscripciones del norte, por el contrario, en muchas
ocasiones hacen referencia directa al periodo en vez del dia, como se manifiesta
en la fecha 3 ajaw de la Estela 12 de Itzimté o 9 ajaw de la Estela 22 de Edzn4,
por mencionar s6lo dos casos.

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

137



138

Finalmente, hay que subrayar que el uso de la CK mediante la fecha ajaw
continud en el Posclasico, y no, como se ha pensado hasta ahora, que tuvo su
origen y auge en ese entonces. Ejemplos de ello residen en la misma forma de
representar el ajaw en la Estela 9 de Mayapan o en una estela sin nimero de la
isla de Flores (Petén) (Figuras 10a-b).

A B C D

A B

Ficura 10. a) Estela 9 de Mayapan (Yucatdn). Dibujo del autor (Grana-Behrens, 2009, II: Tafel 99.
b) Estela de Flores (Petén). Dibujo de Nikolai Grube (apud Martin y Grube, 2000: 230).

Rituales asociados con el fin de la primera mitad de un k’atun

Un k’atun marcado sea mediante CK, Rueda Calendarica, Cuenta Larga o “fin de
periodo” no es mas que una unidad de tiempo de 20 afnos de 360 dias cada uno,
esto es, 20 tuno’ob. Por lo tanto, la CK resume mediante el ajaw lo acontecido
durante 20 tuno’ob, ni mas, ni menos. Esto es importante porque cualquier ritual,
pronéstico o evento con relacién a esa cuenta tiene precisamente tal funcion.
Asi, por ejemplo, en los Anales de Bacalar —documento colonial escrito en maya

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



yucateco, pero con letras latinas— se encuentran pronésticos para cada tun o
“ano” inscrito dentro del k’atun 5 ajaw. Lo mismo sucede aparentemente en las
paginas 2 al 12 del Codice Paris. Alli todo lo acontecido durante un k’atun, e in-
cluso los rituales que se mencionan para ese periodo, son una versiéon corta que
los mayas elaboraban in extenso mediante la Cuenta de los Tuno’ob o Winalo’ob
(cf. Grana-Behrens, 2002).

Los rituales mencionados en las inscripciones del Clasico para un k’atun son
muy estereotipicos y por lo general se refieren al tltimo dia del periodo. Cuatro
son los rituales o eventos mas cominmente registrados y conocidos:

o Tzutz, “se cierra (el periodo)” ¢‘acabar, terminar’?

e K'al tun, “se amarra la piedra (estela 0 monumento)
e Tz’ap tun, “se planta la piedra (estela 0 monumento)”

Chok ch’aaj, “(el gobernante) chorrea sangre u otro liquido”

”

Por lo general las inscripciones mencionan sélo uno de estos rituales y rara
vez una combinacién de ellos. Un raro ejemplo de ello procede de un tablero de
Pomona (Figura 11).

PA pB pC pD

Ficura 11. Tablero jeroglifico 1 de Pomona (Tabasco).
Dibujo de Linda Schele (apud Schele y Miller, 1986: 142, figura I11.12).

En el caso del tablero de Pomona (Tabasco) se destaca que se terminé el deci-
moséptimo k’atun (pF5). Para ello se emplea el evento tzutzaj (pE5), que se refiere
en yucateco a “terminar, cerrar, acabarse” o “juntar una cosa con otra que parezca
una sola” (Barrera Vasquez, 1991: 868), mientras que en ch’orti también lleva el
significado de “trasplantar” (Wisdom, 1950: 230). De esta manera, los gobernan-
tes mayas del Clasico —a su vez llamados también ajaw— no sélo asistian al

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

139



140

momento en que se terminaba un periodo k’atun, sino “replantaban” o “repetian”
el tiempo para salvaguardar su existencia (Stuart, 2011a: 269). En consecuen-
cia, eran a su vez representaciones corporales del periodo mismo (Stuart, 1996:
165-167). Asi, la palabra ajaw tenia una doble funcion: ser tiempo y representar
regencia. En seguida se menciona la expresion chum tun (pG5), “fue sentada la
piedra”, expresion que so6lo aparece en las inscripciones de Chinikihd, Palenque y
Pomona (Stuart, ibid., 150). El uso de esa expresion tal vez es la razén por la cual
en este tablero no se menciona el evento tzap tun, “plantar la piedra”, el cual remite
al empotramiento fisico del monumento (Grube, 1990). La siguiente acciéon por
analizar, u chokow ch’aaj (pH5), alude a un ritual de esparcir algo, sea incienso o
resina, y que podria también ser una técnica mantica (Boot, 2005: 116; Stuart,
2011a: 265). A éste le sigue u k’alaw tun (pl5), “el amarra-piedra”, un ritual de
mucha importancia y que aparentemente consistia en amarrar, literalmente, una
piedra o estela mediante tela o cuerdas, como se ha sugerido ya hace tiempo
(Stuart, 1996: 156). De alli que el acto de amarrar una piedra sea un evento de
renovacion. Especialmente se puede pensar que al cerrarse un k’atun se requeria
un sustituto para el periodo terminado, hecho garantizado s6lo mediante este
evento, que convertia la piedra en un bulto. Este bulto podria ser sujeto de
modificacion, por ejemplo, a través del suefio u otra técnica mantica (como a
través del ya mencionado evento chokow ch’aaj) de la cual encontramos indicios
entre las culturas norteamericanas (Stenzel, 1972: 352). Ademas, el suefio es el
perfecto mecanismo para reemplazar ancestros, uno por el otro, como ya se
pudo demostrar en el caso de los mayas del Clasico (Eberl, 2005: 61). A conti-
nuacion, le sigue un enunciado que afirma que el gobernante de Pomona era la
imagen o semejanza (u bah) de yax chiht j'un witz’ naah kan (p]5-L1), una serpiente
fantastica de la mitologia maya cuya funcion atn se desconoce. Por dltimo, se
menciona que, a tres dias del cierre del k’atun, en el dia 3 ak’b’al 1 wayeb, ocurri6
otro evento tzutzaj (L3-L5), esto es, “fue cerrado”, ¢“fue acabado/fue terminado”?
(L3-L5) —una referencia oscura y dificil de entender, pero que podria significar
que las festividades para el cierre del decimoséptimo k’atun duraron tres dias—.

Las inscripciones del Clasico no sélo conmemoraban el cierre de un k’atun,
sino a menudo también resaltaban el cierre del “medio k'atun”. Este es el mo-
mento en el que 10 tun o “afos” de 360 dias cada uno (3,600 dias) han pasado,
dentro del intervalo entre un k’atun y otro. Para ello los mayas utilizaban un
compuesto jeroglifico (T606:23.173) o ZQ3 en la nomenclatura de Martha J. Macri
y Matthew G. Looper (2003: 226), que actualmente se lee como tahn lam, “centro-
disminuyendo” (Stuart, 2000: 2, 2011b: 27) (Figura 12). Aparte de T606:23.173,
también se encuentra la variante T74:173:606.

Dependiendo del contexto, se pueden agregar sufijos gramaticales para ob-
tener de alli un verbo antipasivo, posicional o adjetivo (Wichmann, 2004a: 330,
tabla 12.1). No obstante, queda vigente el significado principal de “centro-dismi-
nuyendo”. Ahora bien, como ya sugiere la actual lectura del compuesto, los ma-
yas de alguna manera consideraban que los primeros diez tuno’ob o “anos” de un

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



Ficura 12. Compuesto jeroglifico T606:23.173,
tahn lam (tomado de Thompson, 1985: s.p., figuras 32-50).

k’atun eran mds importante que los restantes del periodo, por lo cual enfatizaron
el corte o cambio entre una mitad y la otra de un k’atun. Esto, al parecer, tiene
su paralelo en la observacion que hizo a inicios de la época colonial fray Diego
de Landa en Yucatan, cuando escribia:

El orden que tenian en contar sus cosas y hacer sus divinaciones con esta cuenta
|de los k’atuno’ob] era que tenian en el templo dos idolos dedicados a dos de es-
tos caracteres. Al primero, conforme (a la cuenta desde la cruz de la raya) arriba
contenida, adoraban y hacian servicios y sacrificios para remedio de las plagas
de sus 20 aiios y (a) los 10 afos que faltaban de los 20 primeros, no hacian sino
quemarle incienso y reverenciarle. Cumplidos los 20 aios del primero comenza-
ban a seguirse por los hados del segundo y hacerle sus sacrificios, y quitado aquel
primer idolo ponian otro para x otros anos. // Verbi gratia: dicen los indios que
acabaron llegar los espaiioles a la ciudad de Mérida al afio de la Natividad del Sefior
de 1541, que era en punto el primer afio de la era de Buluc Ahau que es el que esta
en la casa donde estd la cruz, y llegaron el mismo mes de Pop que es el primer mes
de su afo. Si no hubiera espanoles ellos hubiesen adorado el idolo de Buluc Ahau
hasta el afio 51, que son diez afios, y al afio décimo pusieran otro idolo, a Bolon
Ahau y honrabanle siguiéndose por los pronésticos de Buluc Ahau hasta el afio de
61, y entonces quitaranle del templo y pusieran el idolo Uuc Ahau, y siguiéranle por
los pronésticos de Bolon Ahau otros 10 afios, y asi daban vuelta a todos. De manera
que veneraban estos sus Katunes 20 afios y 10 se regian por sus supersticiones y
enganos, los cuales eran tantos y tan bastantes para engaiar a gente simple que
admira, aunque no a los que saben de las cosas naturales y la experiencia que de
ellas tiene el demonio. (Landa, 1986: 103-104, Landa n.d. 44r-45v, nota: el diez se
encuentra asi en el manuscrito original, negrillas y subrayado del autor).

Esta descripcion de Landa ha causado alguna confusién. Por un lado, se ha
dado a entender que cada k’atun estaba asociado con una deidad, pero no de

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

141



142

manera exclusiva, sino que en el transcurso de un k’atun la deidad del siguiente
k’atun se instalaba o comenzaba a regir igualmente de modo que una pasaba su
poder a la otra. Este concepto ha sido llamado guest k’atun en inglés por Ralph L.
Roys, al basarse en un ejemplo del libro del Chilam Balam de Chumayel:

This katun today is Katun 3 Ahau. The time has come for the end of its rule and
reign. It is finished. Another one <takes its place> for a time. This is Katun 1 Ahau,
which is set within the house of Katun 3 Ahau. There it is its guest, while it is given
its power by Katun 3 Ahau. Things are shameful, they say, <in the place> where
they dwell (Roys, 1933: 89).

Por otro lado, Roys propuso una hipétesis para explicar la simultaneidad de las
deidades pertenecientes a dos diferentes k’atun que, a nuestro juicio, se basa en
una interpretacion equivocada del texto de Landa. Lo que propone es que cada
deidad o idolo asociado con un k’atun se mantiene 30 afos, 10 anos al instalarse
primero ya durante la regencia del k’atun anterior —siendo sé6lo huésped— y 20
anos con relaciéon al k’atun con el que esta firmemente asociado. En palabras de
Roys:

Each katun idol remains in the temple thirty years of 360 days. During the first ten, the
idol (B) is a “guest” and acquires power from his predecessor (A) who still has a part to
play, but retires at the end of these ten ‘years’ (Roys en Tozzer, 1941: 168, nota 885,
subrayado por el autor).

Pero si uno reconsidera lo que Landa escribié (y lo que se resalté aqui en
negrilla en la cita correspondiente) se da cuenta de que en ningin momento se
habla de dos periodos k’atun, uno impuesto encima del otro por un lapso de 10
anos. En vez de ello Landa describe, mas bien, cémo los mayas practicaban dife-
rentes rituales durante los primeros 10 tuno’ob o “anos” de un k’atun, que diferian
de los restantes y que, por lo tanto, eran mds importantes para ellos los primeros
10 tuno’ob de un k’atun que los ultimos (Tabla 7).

Idolo K’atun 1 Idolo K’atun 12
K’atun 1 : (K’atun 2) K’atun 2 (K’atun 3)
— —
10 Tun (+)§ 10 Tun (-) 10 Tun (+) { 10 Tun ()

TasLa 7. El concepto del llamado “k’atun huésped”, segtin
fray Diego de Landa; (+) periodo mds importante, (-) periodo menos importante.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



Asi, lo que Landa describe sirve para entender por qué en las inscripciones del
Clasico se enfatizaba tanto el cierre del medio k’atun. Al parecer los mayas con-
sideraban que los primeros 10 tuno’ob’ eran mds importantes o estaban asocia-
dos con otras actividades rituales, distintas de las de los 10 restantes. Dado que
Landa aclara que durante la primera mitad de un k’atun los mayas hacian “servi-
cios y sacrificios para remedio de las plagas”, esto puede significar que tomaban
en cuenta lo que las profecias decian para éste k’atun y para la deidad o idolo
asociado con el periodo; y de conformidad con ello efectuaban los rituales co-
rrespondientes. Durante la segunda mitad de un k’atun, en contraste, “no hacian
sino quemarle incienso y reverenciarle”, lo que seguramente implicaba un cambio
en las actividades rituales, que posiblemente eran entonces menos intensas y
estaban relacionadas ya con la deidad o idolo asociado con el siguiente k’atun.
Lo que Landa nos dice es sélo que los mayas tenian dos idolos en el templo, de
los cuales uno estaba asociado con el k’atun en regencia y el otro en espera de
su turno. En ningin momento se habla de dos periodos k’atun que estan sobre-
puestos por el lapso de 10 tun o “afios”. Mas aun, lo que el manuscrito de Landa
dice a continuacion del parrafo “verbi gratia” contradice, en parte, lo resaltado en
negrilla, de tal modo que se puede pensar que esto es mdas bien un comentario
del copista de Landa y que, éste, por su parte, tampoco habia entendido bien lo
que Landa queria explicar. Por lo tanto, esta parte de la cita de Landa contribuyé
a la confusion de la que Roys posteriormente fue victima.

Podemos resumir que Landa describi6 mas bien el fenémeno del “medio
k’atun” atestiguado anteriormente también en las inscripciones del Clasico, y que
su alusion a dos “idolos” puede tener que ver con el cambio mismo relacionado
con el k’atun en “disminucion”. Aunque al cerrarse un “medio k’atun” los mayas
del Clasico efectuaron, por lo general, los mismos rituales que harian si se ter-
minara el periodo, hay algunas inscripciones que se salen de este esquema. Asi,
la Estela 31 de Tikal (Petén) hace referencia al cierre del “medio k’atun” en varias
ocasiones, abarcando un periodo mas largo, por lo que nos dejo valiosa informa-
cién respecto a lo dicho por Landa siglos mas tarde (Figura 13).

El monumento fue dedicado por el gobernante local Siyaj Chan K’awiil en
9.0.10.0.0 (445 d.C.), esto es para el cierre del “medio k’atun” del k’atun 7 ajaw.
La fecha esta inscrita en forma de la Cuenta Larga, a la que se le agregé la co-
rrespondiente Rueda Calenddrica 7 ajaw 3 yax e informacién de la llamada serie
secundaria (A1-B11). A continuacién, se presenta la informaciéon que aqui nos
interesa, que fue recientemente analizada también por David S. Stuart (2011b).
De acuerdo con su andlisis, podemos transcribir este pasaje (A12-B18) como sigue
(figura 13a):

(A12-B12) alay utiiy, “aqui/pues acontecio”

(A13-B13) tahn lamaj j'un pik, “disminuyen a la mitad los ocho mil (dioses)”
(A14-B14) chan k’uh kab k’uh, “dios(es?) del cielo, dios(es?) de la tierra” (A15-
B15), “(los) ‘dioses remeros’”

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

143



(A16-B16) “(el) ‘dios del viento™ (y) “(la) ‘deidad pdjaro principal’”

(A17-B17) “(el) ‘dios del sol’”’ (y) ‘una deidad relacionada con la lluvia’
(A18-B18) j’un winik bolon tz’akab ajaw, “primer hombre (?), (los) ‘ancestros ({de
la dinastia?)”

144

Ficura 13. Estela 31 de Tikal (Petén).
Dibujo de William R. Coe (apud Jones y Satterthwaite, 1982: figura 52).

Como se puede ver, ain no se comprende por completo el significado de
este pasaje, pero nos habla de diferentes deidades y probablemente hasta de los
ancestros que “disminuyen”. Asi, al parecer, el texto hace referencia indirecta a
la segunda mitad de un k’atun que se considera de menor importancia o, como
lo manifesté Landa: “no hacian sino quemarle incienso y reverenciarle”. Stuart
(2011b: 2) considera con buena razén que la expresion j’un pik (B13), “ocho mil”,
se refiere a ocho mil dioses en vez de sélo a un nimero. Por lo tanto, esto parece
ser una expresion genérica para decir “muchos” o una considerable cantidad de
dioses, de los cuales algunos son nombrados a continuacién, como el o los dioses
del cielo y de la tierra. Lo mismo se repite en otros pasajes del monumento, que
marcan la mitad de los k’atunes 11 ajaw (E24-F27) y 9 ajaw (G7-G8), ambas expre-

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



sadas mediante la CK. Termina esta frase con el compuesto bolon tz’akab ajaw
(B18), que Stuart interpreta como “muchos sefores en linea” en el sentido de
“sefiores de una dinastia” (véase mas abajo para una mayor reinterpretacion de
ese titulo). Al interpretar este pasaje asi, podemos ahora responder a la pregunta
de Stuart, {como disminuyen las deidades a la mitad en estos periodos? (“just
how are gods “half-diminished” on these period endings?”) (Stuart, id.). De acuerdo con
Landa, vemos que los mayas practicaban un cambio en la forma de veneraciéon a
sus dioses a la mitad de cada k’atun. El caso del pasaje citado de la Estela 31 de
Tikal nos dice que en los primeros 10 tuno’ob o “afos” del k’atun 7 ajaw —siendo
que este periodo termina en 9.0.10.0.0 (445 d.C.)—, veneraban a un sinntimero
de deidades y a sus mas importantes ancestros dindsticos. En el momento en el
que el k’atun comienza a menguar, a mitad de su tiempo, la importancia de las
deidades disminuye para dar lugar a otras actividades rituales. No obstante, los
mayas nos dejan aqui en la incertidumbre sobre la forma precisa en que tuvo
lugar ese cambio. Pero hay otros monumentos que aclaran esto un poco.

Un tablero de Cancuén con 160 bloques jeroglificos registré entre varias fe-
chas el cierre de un medio k’atun mediante la Rueda Calendarica 9 ajaw 18 sotz’,
que corresponde a la fecha 9.12.10.0.0 (682 d.C.) (Figura 14).

10

Ficura 14. Tablero jeroglifico de Cancuén (Petén).
Dibujo de Linda Schele (apud Guenter, 2013: 14).

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

145



De acuerdo con el texto jeroglifico, el gobernante Chan Ahk Wi’ conjuré a
K’awil (19-]9), una importante deidad para las dinastias mayas, en el dia del “cierre
del medio k’atun”. A continuacién, se menciona lo que mds nos interesa aqui, esto
es que llegé (mediante el verbo hul en el bloque K1) una o varias deidades en la
segunda mitad del k’atun, antes de finalizar diciendo que se construy¢ algo dificil
de descifrar o entender (Guenter, 2013: 13). Asi, el tablero jeroglifico de Cancuén
nos habla de los tltimos 10 “afios”, al hacer hincapié en el conjuro de K’awil y la
llegada de ciertas deidades, en vez de resaltar los primeros 10 tuno’ob o “afios”
de un k’atun, como lo hace la Estela 31 de Tikal.

Un fragmento de la Estela 1 de La Corona nos brinda informacién adicional
respecto al concepto del cierre del medio k’atun (Figura 15).

pe PO pE pF pa pH

¢ H B . y '~
p13 . ; - o :
’ - )y

= Aloi] Ly
Rt e G o0 . 8 W

| i

Ficura 15. Estela 1 de La Corona (Petén). Dibujo de David S. Stuart
(apud Canuto y Barrientos, 2009: 38, figura 2.10).

146 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



El fragmento niimero 3 de la Estela 1 de La Corona (extremo superior izquier-
do) se refiere a un “medio k’atun”. A éste le sigue la expresion tahn lam (pDp6),
que nos brinda claridad sobre el cierre del “medio k’atun”. Enseguida encontra-
mos mak[hjaj, “fue cerrado” (pCp7), y un objeto no descifrado, pero que puede
referirse a un “cenote de agua”, un “portal” o un depdsito para un ritual (pDp7).
Aunque no queda claro a qué se refiere la expresion “fue cerrado el portal”, una
posibilidad puede ser que aluda a un ritual relacionado con el cierre del espacio
que cubre una tapa de béveda. Esta expresion ocurre sobre todo en algunas tapas
de boéveda pintadas con jeroglificos e iconografia, provenientes del norte de la
peninsula de Yucatan (Carrasco y Hull, 2002: 27-29; Hull y Carrasco, 2004: 132).
Muchas de estas tapas de boveda muestran ademas una deidad, ya sea K’awil o
el dios del maiz, que literalmente se “mueve” a través del “portal”. Algunas de
ellas incluso fueron sobrepintadas. En el marco del cierre de un “medio k’atun”
y el cambio de énfasis en la actividad ritual, existe por lo tanto la posibilidad de
que la deidad sobrepintada en la tapa correspondiera a la del siguiente k’atun.
La importancia del “cierre del medio k’atun” también se observa en enunciados
enigmadticos, como en la Estela 9 de Calakmul. La cara frontal del monumento
menciona u baah ti baah 11 ajaw 13 ch’en ti tahn lamaw 10 ajaw 8 yaxk’in (A1-B3),
que se puede traducir como “su imagen, en la imagen (del) 11 ajaw 13 ch’en, cen-
tro-disminuye (en el) 10 ajaw 8 yaxk’in” (Prager, 2004: 34). El significado probable
es que el gobernante local de Calakmul, retratado al frente del monumento, es
considerado la imagen del medio k’atun, expresado mediante la Rueda Calenda-
rica 11 ajaw 13 ch’en y equivalente a 9.11.10.0.0 (662 d.C.), siendo que esta fecha
disminuye dentro del k’atun que termina en la fecha 10 ajaw 8 yaxk’in, esto es
9.12.0.0.0 (672 d.C.).

En Balakbal (Campeche) la Estela 5 conmemora un medio k’atun al hacer refe-
rencia a la Rueda Calendarica 11 ajaw 18 pop, que corresponde a la Cuenta Larga
8.18.10.0.0 (406 d.C.) (Figura 16).

Este registro estd ligado a un suceso aun no entendible con relacién a un go-
bernante que habia fallecido poco antes de terminar este medio k’atun, suceso
también registrado en la estela (Grube, 2008: 183). Se menciona el medio k’atun
ya que, en este caso, es el punto ancla para marcar el primer aniversario de la
regencia del gobernante, si no hubiese muerto poco antes. Un ultimo ejemplo
para la cuenta del medio k’atun es la Estela 9 de Dzibilchaltin (Yucatan) (Figura
17). Aunque fragmentada, ain se aprecia en ella la accion ti lamaw (C1), seguida
por 5 ajaw (D1), el k’atun que “medio disminuye”. Aqui nuevamente es claro que
la fecha ajaw no ocupa la posiciéon de un dia del Tzolk’in, como en el caso de la
Estela 31 de Tikal, sino la de la CK.

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB 147



Ficura 16. Estela 5 de Balakbal (Campeche). Dibujo de Nikolai Grube (2008: 184, Fig. 8.7).



Ficura 17. Estela 9 de Dzibilchaltin (Yucatan).
Dibujo de Alexander Voss (apud Maldonado, Voss y Gongora, 2002: 94, Fig. 11).

La Cuenta de los K’atuno’ob y la muerte

Existe una estrecha relacion entre la CK, el recuerdo de personas fallecidas y
otra forma calendarica de marcar el fin de un k’atun, de la cual da testimonio la
crénica de fray Diego Lopez Cogolludo (1971). En esta obra de la época colonial
se aprecia una ilustracion ya europeizada de la cual, dice el fraile, que fue elabo-
rada alrededor de 1536 (Lopez Cogolludo, 1971 [1688]: 133; 1971, I: 178-180).
Esta muestra a trece personajes fallecidos, uno de ellos con una flecha en la ca-
beza (Figura 18). Se trata de diferentes gobernantes Xiu masacrados en Ozamal
(Yucatan) por sus adversarios, los Kokom, acontecimiento ocurrido al principio de
la conquista espanola. Dado que el nimero de los muertos es 13, Morley (1920:
472), los relacion6 con los 13 nimeros que recorre el ajaw para marcar un k’atun.

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

149



150

Ficura 18. Ilustracion de Lopez Cogolludo
(1971, tomado de Morley, 1920: 472, Figura 73).

La masacre se refiere a un evento que efectivamente ocurrié en 1536, ordena-
do por el gobernante de Sotuta, Nachi Kokom, contra los Xiu, quienes trataron
de convencer a los Kokom de rendirse o pactar con los espanoles (Restall, 1998:
204, namero 13). Sea como fuese, lo importante aqui es el arreglo de los rostros
alrededor de un emblema (arbol), a semejanza de como fray Diego de Landa y
los libros de los Chilam Balam ordenan en forma circular los 13 k’atun mediante
el signo para ajaw.

Los mismos nombres de los muertos de la ilustraciéon de Lépez Cogolludo
también se encuentran en los libros de Chilam Balam de Mani (Cddice Pérez) y Kaua
(Tabla 8), directamente relacionados con un particular k’atun (Treiber, 1987: 33).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



K’atun Chilam Balam de Mani Chilam Balam de Kaua
11 Ajaw Yiban Can Yiban Can

9 Ajaw Pacab Pacab

7 Ajaw Kancaba Kancaba

5 Ajaw Kupul Kupul

3 Ajaw Ah Napot Xiu Ah Napot Xiu

1 Ajaw Soon Ceeh Son Ceh

12 Ajaw Ahau Tuyu Ahau Tuyu

10 Ajaw Xulkam Chan Xul Cum Che

8 Ajaw Tucuch Tucuch

6 Ajaw Cit Cuoat Chumayel Cit Couat Chumayel
4 Ajaw Uluuac Chan Uluuac Chan

2 Ajaw Nauat Nauat

13 Ajaw | Ah Kin Chi Kinchil Coba Ah Kin Chij Cobaa

TasLa 8. Los muertos relacionados con la Cuenta de los K’atuno’ob
en los Chilames de Mani y Kaua (Miram, 1988, vol. 3: 73, vol. 4: 77-79).

De este modo podemos decir, como ya sospechaba Alfredo Barrera Vasquez
(1939: 73), que los mayas aparentemente tenian la costumbre de conmemorar a
los muertos al relacionarlos con su CK. Asi, podemos mencionar la Estela 38 de
Naranjo (Petén), en la cual se registran post mortem tres de los cuatro k’atun que
duré la regencia del gobernante Aj Wosal, quien es plasmado con vida en la cara
frontal del monumento (Figura 19).

La razén por la que sabemos que se trata de una referencia post mortem es que
la estela concede al gobernante el titulo bolon tz’akab ajaw (A1-A4), titulo que,
como ya se ha dicho, esta relacionado sélo con los mdas importantes ancestros
dindsticos mayas. En este caso, los sucesores recordaron a Aj Wosal y mencionan
que él finaliz6 los k’atuno’ob 9 ajaw, 7 ajaw y 5 ajaw mediante la CK, lo que en
la Cuenta Larga abarca de 9.6.0.0.0 a 9.8.0.0.0 (554-593 d.C.). Al final de cada
k’atun el gobernante llevé ademads a cabo el ritual de “amarrar la piedra”, y hay
que agregar que Aj Wosal goberné no solamente tres, sino casi cuatro k’atuno’ob
(Martin y Grube, 2000: 71).

Otro monumento, el Altar 1 de Naranjo, no s6lo menciona los mismos tres
k’atuno’ob de la regencia del gobernante Aj Wosal, sino también le concede el lu-
gar para terminar el fin del 7 ajaw, 12 k’atuno’ob después de su muerte, que tuvo

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

151



lugar en la fecha 10.0.0.0.0 7 ajaw 18 sip (830 d.C.). Por lo tanto, la muerte era
s6lo un conducto para que los ancestros pudieran volver a intervenir en la vida
de la dinastia y seguir los mismos rituales relacionados con los fines de periodo.
El momento favorito para recordarlos eran los finales de k’atuno’ob.

o

.»‘//\«ig

o=

Ficura 19. Estela 38 de Naranjo (Petén). Dibujo de lan Graham (1978, 2: 97)

Entre los monumentos del Clasico que relacionan a un gobernante fallecido
con la CK se encuentran los tableros jeroglificos del Templo de las Inscripciones
de Palenque (Chiapas). Estos han sido ya investigados por varios autores con
relaciéon a eventos como historia o profecia, en comparacion con enunciados
similares en los llamados libros de Chilam Balam (Lacadena, 2006: 217-218 y tabla
1). Aparte de estos paralelos sumamente interesantes, encontramos en la inscrip-
cién, comisionada por el gobernante K’an Balam, a su vez la CK, que en este caso
tiene como fin recordar a su padre fallecido, el mandatario Janab Pakal. Otro caso
interesante es el Altar 4 de El Cayo (Figura 20).

152 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



Ficura 20. Altar 4 de El Cayo (Petén).
Dibujo de Peter Mathews (apud Montgomery, 1995: figura 55).

Este monumento menciona el cierre del decimoquinto k’atun en forma de una
Rueda Calendarica y la expresion del final de periodo al decir que se cerré dicho
ciclo (A1-B2). A ello le sigue el evento de “amarrar piedra”, emprendido por el
gobernante local. Aunque todo parece indicar que se trata de un ritual ejecutado
por el mandatario en vida, la iconografia misma, por el contrario, ensefia un per-
sonaje con bigote para sefalar que es de una persona anciana o ya muerta. Por
lo tanto, el evento es probablemente un acto realizado por uno de los ancestros,
con lo que perpetuaba o ayudaba a mantener el orden social y cdsmico. En el
caso de la Estela 5 de Balakbal, remitimos al lector al pasaje correspondiente
mas arriba, déonde mencionamos que en ella se conmemora el primer k’atun de
regencia en una fecha que corresponde al cierre de la mitad de un k’atun, si este
gobernante no hubiese fallecido poco antes.

Regresando al titulo bolon tz’akab ajaw, que el autor considera se refiere a los
ancestros mas importantes que cada dinastia maya del Clasico podia tener, éste es
probablemente el producto de un ritual funerario en el cual el cuerpo del difunto
es adornado con nueve nudos, tal como se muestra en la famosa vasija de Berlin
(Wagner, 2005: 29, 39). Pero no so6lo en esta pieza, sino también en otros con-
textos funerarios aparecen nudos trenzados, como por ejemplo en la Tumba 1 de

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

153



154

Rio Azul, donde éstos estan pintados verticalmente a ambos lados de la entrada
a la tumba (¢f. Adams, 1999: 81-82). Otro ejemplo es un altar del Art Institute of
Chicago (¢f. Houston, Stuart y Taube, 2006: 187, figure 5.7), en el cual una perso-
na muerta emerge de un portal en forma de un trébol de cuatro hojas. Lleva en
su pecho un elemento con nudos trenzados. Por otra parte, la palabra tz’'ak en
el titulo bolon tz’akab ajaw puede ser reemplazada por un signo que claramente
representa nudos trenzados, como en el caso de una jamba procedente de Halal
en Yucatan (Grana-Behrens, 2014: 11-12). Por lo tanto, se puede concluir que los
nudos trenzados no representan, como se ha pensado anteriormente, un petate
o estera, sino son un elemento o simbolo que estd asociado con la muerte y su
culto, y el titulo bolon tz’akab ajaw se refiere a determinados ancestros o a los
ancestros de manera genérica. De alli, la cara frontal de la Estela 12 de Itzimté
Bolonchén (Campeche) nos muestra un gobernante ya fallecido, debido a los nu-
dos trenzados o la estera que se localiza en el borde inferior del monumento,
mientras que éste luce el vestuario de la deidad de la lluvia Chaak (Figura 13).
Otro monumento que, de acuerdo con esta idea, registra al gobernante difunto
con relacion a una fecha k’atun mediante ajaw es la Estela 4 de Sayil (Yucatan)
(Figura 21).

En este monumento se aprecia el gobernante fallecido en actitud de bailar,
provisto con un tocado de venado (otro elemento relacionado con la muerte), e
igualmente una estera en la parte inferior del monolito. El vinculo entre el go-
bernante fallecido y el k’atun tiene obviamente su paralelo en la forma en que los
muertos fueron recordados en la ilustracion de Lopez Cogolludo y en los Chilam
Balam de Mani y Kaua. Otro ejemplo del mismo tipo que la estela de Sayil es la
Estela 9 de Oxkintok (Yucatan) (Figura 22). Aqui todo el borde del monumento
frontal esta adornado con sogas trenzadas, mientras que el gobernante local —
supuestamente ya fallecido— baila ataviado en la guisa del dios Chaak. Debajo de
él se encuentran otros dos personajes, uno de ellos con un cédice o libro en sus
manos. El corto texto jeroglifico se refiere al levantamiento del monumento para
conmemorar el k’atun 4 ajaw, esto es para celebrar el periodo que termina en
10.8.0.0.0 (987 d.C.) (Grana-Behrens, 2009, I: 210).

Hay otros monumentos tanto del norte de Yucatdn como de la region del Petén
que repiten el esquema descubierto aqui. La conmemoracion de los muertos, por
lo tanto, hace énfasis en el lapso de tiempo que dur6 el gobierno del difunto.

Conclusion

En las inscripciones mayas del Clasico se conmemoraba el cierre de un k’atun no
solo al hacer uso de la Cuenta Larga, la Rueda Calendarica o el llamado “fin de
periodo”, sino también al servirse de la Cuenta de los K’atuno’ob, es decir, una
forma de anotacion propia para denotar una fecha k’atun. Mas que eso, pudimos
demostrar que la Cuenta de los K’atuno’ob no representa un dia ajaw del calenda-

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



rio TzolK’in, aunque comparte con éste el mismo nombre y un niimero entre uno
y trece como coeficiente. Pero, a diferencia del dia ajaw del Tzolk’in, la palabra
ajaw para el k’atun esté escrita —sobre todo en Yucatdn— de otra forma. Esto es,
aparece morfolégicamente en formas que el dia ajaw del Tzolk’in nunca muestra

Ficura 21. Estela 4 de Sayil (Yucatdn). Dibujo del
autor (Grana-Behrens, 2009, II: Tafel 138).

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB 155



156

y ocupa una posicion sintactica diferente. Por ende, el nombre ajaw puede estar
complementado por una aposiciéon inequivoca que hace referencia al periodo
k’atun y no soélo al dia del mismo nombre en el cual cierra el k’atun. De alli resul-
ta que la Cuenta de los K’atuno’ob es un computo sumamente importante y su
origen se remota posiblemente al Cldsico Temprano o incluso al Preclasico. Junto
con la Rueda Calendarica y la Cuenta de los Tuno’ob (forma gemela a la de los

Ficura 22. Estela 9 de Oxkintok (Yucatéan).
Dibujo del autor (Grana-Behrens, 2009, II: Tafel 112).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



K’atuno’ob), la Cuenta de los K’atuno’ob es la forma de anotacion del tiempo que
mas persistencia ha tenido, dado que aun fue utilizada en la época colonial por
los mayas en los llamados libros de Chilam Balam.Y para ello hay buenas razones,
puesto que desde el Clasico esta cuenta estaba ligada con diferentes rituales.
Asi pudimos senalar que la relacién de fray Diego de Landa hace referencia al
medio k’atun, y que éste no sélo dividia el periodo en dos mitades de 10 afos
de duraciéon cada una, sino también significaba una diferenciacion en cuanto a
rituales y deidades por adorar. Esto es, existia ya en el periodo del Clasico una practica
que dio preferencia a ciertas deidades y ancestros en el transcurso de un K’atun. A su vez
esto significa que el concepto elaborado por Ralph L. Roys bajo la frase “huésped
del k’atun” es el resultado de una interpretacion equivoca del texto de Landa.

Aparte de los importantes rituales directamente vinculados con el cierre de un
k’atun o medio k’atun, los mayas estaban interesados a su vez en conmemorar a
sus muertos y relacionarlos directamente con la Cuenta de los K’atuno’ob. De ello
dan testimonio algunos monumentos del Clasico, al igual que la famosa ilustra-
ciéon de fray Diego Lopéz Cogolludo, que muestra a trece mayas muertos que los
Chilam Balam de Mani y Kaua relacionan con diferentes k’atun. De alli podemos
sospechar que la mencién de muertos importantes como ancestros que podian
llevar el titulo bolon tz’akab ajaw como distincién adicional y su relacién con los
k’atuno’ob constituia mds que una forma de conmemoracién: era a su vez una
manera de vincular el pasado y el futuro y entrelazar historia y profecia, rasgo
cultural existente ya en el Cldsico.

Agradecimiento
A Erik Velasquez Garcia (UNAM) por haber corregido y afinado el texto.

BIBLIOGRAFIA

Adams, Richard W.
1999 Rio Azul. An Ancient Maya City. Oklahoma: University of Oklahoma.

Barrera Vasquez, Alfredo
1939 “Codice Pérez”, Revista Mexicana de Estudios Antropologicos, 3 (1): 69-83.
1991 Diccionario maya Cordemex. Maya-espariol, espafiol-maya. México: Porrta.

Beetz, Carl Py Linton Satterthwaite Jr.
1981 The Monuments and Inscriptions of Caracol, Belize. Philadelphia: University of
Pennsylvania (University Museum, Monograph 45).

Berlin, Heinrich

1958 “El glifo emblema en las inscripciones mayas”, Journal de la Societé des Amé-
ricanists, 47: 111-119. http:/dx.doi.org/10.3406/jsa.1958.1153.

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB 157



158

Boot, Erik
2005 Continuity and Change in Text and Image at Chichén Itzd, Yucatdn, Mexico. A
Study of the Inscriptions, Iconography, and Architecture at a Late Classic to Early
Postclassic Maya Site. Leiden: The School of Asian, African, and Amerindian
Studies (CNWS).

Bricker, Harvey y Victoria R. Bricker
2011 Astronomy in the Maya Codices. Philadelphia: American Philosophical Society.

Brinton, Daniel
1882 The Maya Chronicles. Philadelphia: D. G. Brinton (Briton’s Library of Aboriginal
American Literature No. 1).

Canuto, Marcello, David Stuart, Stanley Guenter y Tomds Barrientos
2009 “Monumentos de La Corona: Reclasificacion del Catdlogo de Monumentos
del Sitio Q”, Proyecto Arqueoldgico La Corona. Informe Final Temporada 2008,
pp. 21-46, M. Canuto y T. Barrientos (eds.), Mesoweb. <www.mesoweb.com/
resources/informes/LaCorona2008.pdf> [Consultado 3 de mayo de 2013]

Carrasco, Michael David

2005 “The Mask Flange Iconographic Complex: The Art, Ritual, and History of a
Maya Sacred Image”, tesis de doctorado en Filosofia. Austin: University of
Texas.

Carrasco, David y Kerry Hull
2002 “The Cosmogonic Symbolism of the Corbeled Vault in Maya Architecture”,
Mexicon, XXIV: 26-32.

Eberl, Markus
2005 Muerte, entierro y ascencion: ritos funerarios entre los antiguos mayas. Mérida,
Yucatan, México: Universidad Auténoma de Yucatan.

Gordon, G. B.
1913 The Book of Chilam Balam of Chumayel. Pennsylvania: The Museum, University
of Pennsylvania. (La edicién aqui utilizada corresponde a Maya Studies 6,
Laguna Hills, California: Aegean Park, 1993).
Graham, lan
1978 Introduction to the Corpus. Corpus of Maya Hieroglyphic Inscriptions, Volume 2,

Part 2. Cambridge, Estados Unidos: Harvard University Peabody, Museum of
Archaeology and Ethnology.

Grana-Behrens, Daniel
2002 “No solo los k’atuno’ob: el redescubrimiento de la cuenta de los tuno’ob
y su tradicion a través de las fuentes escritas desde el Clasico precolom-
bino hasta el siglo XVII colonial”, La organizacion social entre los mayas.
Memoria de la Tercera Mesa Redonda de Palenque, tomo II, pp. 159-191, V.
Tiesler, R. Cobos y M. Greene (eds.). México: Instituto Nacional de Antro-
pologia e Historia y Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



2006 “Emblem Glyphs and Political Organization in Northwest Yucatan in the Clas-
sic Period (A. D. 300-1000)”, Ancient Mesoamerica, 17 (1): 1-19. DOI: 10.1017/
$095653610605019X

2009 Die Maya-Inschriften aus Nordwestyukatan, Mexiko. Kalenderangaben, Chro-
nologie und kulturgeschichtliche Interpretation, 2 tomos. Saarbriicken: Siid-
westdeutscher Verlag fiir Hochschulschriften.

2014 “Death and Deer Riding Among the Ancient Maya of Northwest Yucatan,
Mexico”, The Archaeology of Yucatan. New Directions and Data, pp. 3-20,
T. Stanton (ed.). Oxford: Archaeopress.

Grube, Nikolai

1990 “Die Errichtung von Stelen - Entzifferung einer Verbhieroglyphe auf Mo-
numenten der Klassischen Mayakultur”, Circumpacifica: Festschrift fiir Thomas
Barthel, pp. 189-225, B. Illius und M. Laubscher (eds). Frankfurt, Bern, New
York, Paris: Peter Lang.

2008 “Monumentos esculpidos: epigrafia e iconografia”, Reconocimiento arqueolo-
gico en el sureste del estado de Campeche, México: 1996-2005, pp. 177-230, 1.
Sprajc (ed). Oxford: Archaeopress (BAR International Series 1742).

Grube, Nikolai y Simon Martin
2004 Patronage, Betrayal, and Revenge: Diplomay and Politics in the Eastern Maya
Lowlands. Notebook for the XXVIIIith Maya Hieroglyphic Forum at Texas. Austin:
Maya Workshop Foundation.

Grube, Nikolai y Linda Schele
1996 “New Observations on the Loltun Relief”, Mexicon, XVIII (1): 11-14.

Guenter, Stanley
2013 “A Reading of the Cancuen Looted Panel”, Mesoweb, <www.mesoweb.com/
features/cancuen/Panel.pdf> [Consultado el 3 de junio de 2013]

Gunsenheimer, Antje

2002 “Geschichtstradierung in den yukatekischen Chilam Balam-Biichern”, tesis
para obtener el grado de Doktor der Philosophie. Bonn: Universitdt Bonn,
<http://hss.ulb.uni-bonn.de/2002/0028/0028.pdf> [Consultado el 11 de
mayo de 2011].

2009 “La evolucién textual de las profecias de los K'atuno’ob: Estudio compara-
tivo diacrénico de un género literario maya yucateco escritural”, Ecritures
d’Amérique latine. Revista del Centro de Investigaciones Latino-Americanas, 2:
201-239.

Houston, Stephen, David Stuart y Karl Taube
2006 The Memory of Bones. Body, Being, and Experience among the Classic Maya. Aus-
tin: University of Texas.

Hull, Kerry y Michael Carrasco

2004 “Mak-‘Portal’ Rituals Uncovered: An Approach to Interpreting Symbolic Ar-
chitecture and the Cereation of Sacred Space Among the Maya”, Continuity

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

159



160

and Change. Maya Religious Practices in Temporal Perspective. 5th European Maya
Conference, University of Bonn, December 2000, pp. 131-141, D. Grana-Behrens,
N. Grube, C. Prager, E Sachse, S. Teufel y E. Wagner (eds.). Mockmiihl: Anton
Saurwein (Acta Mesoamericana 14).

Jones, Christopher y Linton Satterthwaite
1982 The Monuments and Inscriptions of Tikal: the Carved Monuments. Tikal Report,
Number 33. Philadelphia: University of Pennsylvania (University Museum Mo-
nograph 44).

Lacadena, Alfonso
2006 “El origen prehispanico de las profecias kattinicas mayas coloniales: Antece-
dentes clasicos de las profecias de 12 Ajaw y 10 Ajaw”, Sacred Books, Sacred
Languages. Two Thousand Years of Ritual and Religious Maya Literature. Procee-
dings of the 8th European Maya Conference, Madrid, November 25-30, 2003, pp.
201-225, R. Valencia y G. Le Fort (eds). Markt Schwaben: Anton Saurwein
(Acta Mesoamericana, Volume 18).

Landa, fray Diego de
1986 Relacién de las cosas de Yicatdn. México: Porrda.

Lépez de Cogolludo, Diego
1971 [1688] Los tres siglos de la dominacion espariola en Yucatdn o sea Historia de esta
provincia, 2 tomos. Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt.

Lounsburry, Flyod G.
1978 “Maya Numeration, Computation and Calendarical Astronomy”, Dictionary of
Scientific Biography, Volume 15, Supplement 1, pp. 759-818, G. Gillispie (ed.).
New York: Charles Scribner’s Sons.

Love, Bruce
1994 The Paris Codex. Handbook for a Maya Priest. Austin: University of Texas.

Macri, Martha y Matthew Looper
2003 Maya Hieroglyphs. Volume 1, The Classic Period Inscriptions. Norman: The Uni-
versity of Oklahoma.

Maldonado, Rubén, Alexander Voss y Angel Géngora Salas
2002 “Kalom Uk’uw, Sefior de Dzibilchaltun”, La organizacion social entre los mayas.
Memoria de la Tercera Mesa Redonda de Palenque, vol. 1, pp. 79-100, M. Greene,
V. Tiesler y R. Cobos (eds.). México: Instituto Nacional de Antropologia e
Historia y Universidad Auténoma de Yucatén.

Matthews, Peter
1991 “Classic Maya Emblem Glyphs”, Classic Maya Political History. Hieroglyphic and
Archaeological Evidence, pp. 19-29, P. Culbert (ed.). Cambrigde, Gran Bretana:
Cambridge University.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



Martin, Simon y Nikolai Grube
2000 Chronicles of the Maya Kings and Queens. London: Thames and Hudson.

Mayer, Karl-Herbert
1997 Maya Miscellaneous Texts. Nummer 1. Maya Miscellaneous Texts in British Mu-
seum. Graz: Academic Publishers.

Miram, Helga Maria
1988 Maya Texte II. Transcripciones de los Chilam Balam, Volume 3: Tusik & Cddice
Pérez, Vol. 4: Kaua 1 y II. Hamburg: Toro.

Montgomery, John
1995 “Sculptures of the Realm: Classic Maya Artists. Signatures and Sculptural
Style During the Reign of Piedras Negras Ruler 7”, tesis de maestria en Arte.
New Mexico: University of New Mexico.

Morley, Sylvanus
1915 An Introduction to the Study of Maya Hieroglyphs. Washington, D.C.: Bureau of
American Ethnology (Bulletin 57).
1920 The Inscriptions at Copan. Washington, D.C.: Carnegie Institution of Wash-
ington (Publication 219).
1946 The Ancient Maya. Stanford: Stanford University.

Pérez Martinez, Vitalino, Federico Garcia, Felipe Martinez y Jeremias Lopez (coords.)
1996 Diccionario Ch’orti’. Guatemala: Projecto Lingiiistico Francisco Marroquin.

Pérez Bermon, Juan Pio
1994 “Antigua cronologia yucateca”, Los indios de Yicatdn, volumen 1, pp. 451-475,
J. Sierra (ed.). Mérida, México: Universidad Autonoma de Yucatan.

Persson, Liljefors Bodil
2000 The Legacy of the Jaguar Prophet. An Exploration of Yucatec Maya Religion and
Historiography. Sweden: Almqvist & Wiksell International (Lund Studies in
History of Religions Volume 10).

Prager, Christian
2004 “A Classic Maya Ceramic Vessel from the Calakmul Region in the Museum zu
Allerheiligen, Schafthausen, Switzerland”, Human Mosaic, 35: 31-40.

Restall, Matthew
1998 Maya Conquistadors. Boston: Beacon.

Roys, Ralph
1933 The Book of Chilam Balam of Chumayel. Washington, D.C.: Carnegie Insti-
tution of Washington (Publication 438).

Satterthwaite, Linton, Jr

1954 “A Modified Interpretation of the ‘Giant Glyph’ Altars at Caracol, British Hon-
duras”, New World Antiquity, 1: 1-3.

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

161



162

1965 “Calendrics of the Maya Lowlands”, Handbook of Middle American Indians, Vo-
lume 3, part 2, pp. 603-631, R. Wauchope (ed.). Austin: University of Texas.

Schele, Linda, Nikolai Grube & Eric Boot
1998 “Some Suggestions on the K’atun Prophecies in the Books of Chilam Balam
in Light of Classic-period History”, Memorias del Tercer Congreso Internacional
de Mayistas (9 al 15 de julio de 1995), pp. 97-432. México: Universidad Na-
cional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Filol6gicas, Centro
de Estudios Mayas.

Schele, Linda y Mary Ellen Miller
1986 The Blood of Kings. Dynasty and Ritual in Maya Art. New York: George Braziller
y Forth Worth: Kimbell Art Museum.

Sharer, Robert
1994 The Ancient Maya. Stanford: Stanford University.

Spinden, Herbert
1924 The Reduction of Maya Dates. Cambridge, Estados Unidos: Peabody (Museum
Papers of the Peabody Museum of American Archaeology and Ethnology,
Volume 6 (4)).

Stenzel, Werner
1972 “The Sacred Bundles in Mesoamerican Religion”, Actas del XXXVIII Congreso
Internacional de Americanistas, 1l: pp. 347-352. Stuttgart: sin editorial.

Stuart, David

1996 “Kings of Stone: A Consideration of Stelae in Ancient Maya Ritual and Repre-
sentation”, RES, 39/30: 148-171.
2000 “Ritual and History in the Stucco Inscription from Temple XIX at Palenque”,

PARI Journal, 1 (1): 1-7.

2011a The Order of Days. The Maya World and the Truth About 2012. New York: Har-
mony Books.

2011b “Some Working Notes on the Text of Tikal Stela 31", Mesoweb, <www.
mesoweb.com/stuart/notes/Tikal.pdf> [Consultado 10 de enero 2012].

Thompson, John Eric S.

1937 A New Method of Deciphering Yucatecan Dates with Special Reference to Chichén
Itzd. Washington, D.C.: Carnegie Institution of Washington (Publication 483,
Volume 22).

1950 Maya Hieroglyphic Writing. An Introduction. Washington, D.C: Carnegie Insti-
tution of Washington.

1962 A Catalog of Maya Hieroglyphs. Norman y London: University of Oklahoma.

1985 Maya Hieroglyphic Writing. Norman: University of Oklahoma.

Treiber, Hannelore
1987 Studien zur Katunserie der Pariser Mayahandschrift. Berlin: Von Flemming.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIX



Tozzer, Alfred M.

1941 Landa’s Relacion de las cosas de Yucatan. Papers of the Peabody Museum of Ame-
rican Archaeology and Ethnology Harvard University. Cambridge, Peabody Mu-
seum.

Wagner, Elisabeth
2005 “Nudos, bultos, muertos y semillas: algunas observaciones en torno al titulo
bolon tz’ak(bu) ajaw”, Ketzalcalli, 1: 28-47.

Wichmann, Soeren
2004a “The Grammar of the Half-Period Glyph”, The Linguistics of Maya Writing, pp.
327-337, S. Wichmann (ed.). Salt Lake City: The University of Utah.

Wichmann, Soeren (ed.)
2004b The Linguistics of Maya Writing. Salt Lake City: The University of Utah.

Wisdom, Charles

1950 Ch’orti Dictionary. Transcribed and transliterated by Brian Stross. Austin: Uni-
versity of Texas Austin.

GRANA-BEHRENS / LA CUENTA DE LOS K'ATUNO OB

163






