ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO:
ESPIRITU DE LA LAGUNA, ESPIRITU DEL MAR.
ACERCA DEL DIA IMOX ENTRE LOS K'ICHE’

CANEK EsTrRADA PERA
Posgrado en Estudios Mesoamericanos,
Universidad Nacional Autonoma de México

Resumen: Por medio del andlisis de informacion etnografica y etnohistdrica acerca del
dia denominado Imox (equivalente al Imix del sistema maya yucateco), uno de los
20 nawales (dias de la cuenta de 260 dias usada por los K’'iche’ y otras comunidades
lingiifsticas mayas del altiplano guatemalteco), el articulo reflexiona sobre los pro-
cesos semioticos por los que los simbolos y significados del pasado llegan a la vida
contemporanea de los mayas de hoy, y en qué modo la memoria y la creacién de
nuevos sentidos juegan un papel de primer orden en el entendimiento que tienen
de su cultura. Més alld de cuestionar qué tan original es o no el significado contem-
pordneo del dia, el texto se detiene en los posibles motivos de las transformaciones
que ha sufrido, de los que dan fe diversas fuentes.

PaLaBras cLave: Cholq'ij, mayas K’iche’, nawal-dia, entidad del agua, semiosfera.

AsstracT: This article analyzes, through the collection and analysis of ethnographic
and ethnohistorical information, one of the twenty nawales account of 260 days
used by the K’iche’ and other Mayan linguistic communities of the Guatemalan
highlands —the day called Imox (equivalent to Imix in the Yucatec system). It re-
flects a semiotic processes by which the symbols and meanings of the past come
to the contemporary Maya life today, and how memory and creation of new senses
play a major role in the understanding they have of their culture. To do this, it is
not so important the question of what was or was not the original meaning of the
day, focusing instead on the possible reasons for the changes it has undergone as
we have foundd in various sources.

Kevworps: Cholq’ij, Maya K’iche’, Nawal-day, water entity, semiosphere.

Recepcion: 14 de febrero de 2014.
Aceptacion: 29 de mayo de 2014.

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO 191



ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO:
ESPIRITU DE LA LAGUNA,
ESPIRITU DEL MAR.
ACERCA DEL DIA IMOX ENTRE LOS K’ICHFE’

CANEK EsTRADA PENA
Posgrado en Estudios Mesoamericanos,
Universidad Nacional Autonoma de México

Qué cosas tiene el mar, esta loco, una no-
che en el infierno y al amanecer como un
plato, tranquilo, tranquilo...

José Emilio Pacheco
Cuando sali de la Habana, Vdlgame Dios

Los diferentes grupos mayas que habitan los Altos de Guatemala son depositarios
de una de las tradiciones calenddricas mas singulares de Mesoamérica, ya que, en
la actualidad y de manera ininterrumpida desde la época prehispanica, llevan dia
con dia la cuenta calendarica de 260 dias. Este sistema signico-cronolégico recibe
el nombre entre los K’iche’ de Cholq’ij, que literalmente quiere decir “orden” o
“acomodo de los dias”.! Este sistema fue un elemento cultural usado en la época
prehispdnica en buena parte del drea mesoamericana y por gente de diversas
lenguas, que, sin embargo, compartian dicha cuenta sin mayores modificaciones;
entre los nahuas del centro de México se le conocié como Tonalpohualli, y entre
los zapotecos como Pije, por citar algunos ejemplos. Para referirse a este sistema
en la cultura maya se ha adoptado el término de Tzolk'in, propuesto en 1921 por
William Gates (Thompson, 1960: 97; Tedlock, 2002: 222).

El sistema funciona bdsicamente asignando a cada dia un nombre compuesto
por un elemento natural o cultural —entre los que podemos encontrar animales,
plantas, fendémenos naturales, herramientas, personajes mitoldgicos o conceptos
abstractos— asignados con base en una serie estandarizada y secuencial de 20
nombres propios, los cuales se repiten cuando termina de pasar cada uno de ellos
de manera invariable e ininterrumpida. Dicho nombre se combina con un nume-
ral —del uno al 13—, en otra serie paralela, también invariable. Asi 20 nombres
combinados con 13 numerales dan por resultado el ciclo completo de 260 dias, ya
que este nimero representa el minimo comun multiplo entre las dos cifras ante-

o«

! Proviene de los vocablos chol, “alinear”, “ordenar”, y ¢'ij, “dia”, “sol”.

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO

193



riores. Los nombres propios de los dias expresados en K’iche’ son los siguientes:
B’atz’, E, Aj, I'x, Tz'ikin, Ajmaq, No’j, Tijax, Kawuq, Ajpu, Imox, Iq’, Aq’ab’al, K’at,
Kan, Kame, Kej, Q’anil, Toj y Tz'i.?

En esta ocasion, el andlisis que pretendo abordar gira en torno a los significa-
dos atribuidos a uno de estos 20 nombres de los dias del Cholq’ij, denominado
Imox en la oralidad contemporanea.

Etnografias en las comunidades K’iche’

Presentaré aqui una seleccion de textos escritos acerca del dia Imox, obedecien-
do a un criterio diferencial respecto al origen de los autores, debido a que las
motivaciones y el contexto en el que escribieron son diferentes. En un primer
lugar estan aquellas referencias de etndgrafos provenientes de la cultura occi-
dental; en segundo, las que fueron escritas por autores mayas. Desde la primera
mitad de siglo xx existi6 una intensa actividad etnografica en varias comunidades
guatemaltecas, a resulta de lo cual se producen valiosas monografias. Debido al
espacio y el fin de este articulo no puedo detenerme en una valoracién mas justa
de los diferentes autores que describieron el uso ritual de este sistema calenda-
rico, asi que s6lo me serviré de lo que dijeron respecto al tema que me atane.

Leonhard Schultze Jena investigo acerca del calendario indigena sobre todo en
las comunidades de Momostenango y Chichicastenango a principio de la década
de los anos treinta del siglo xx. Sobre el dia Imox escribié:

Imox, imix (no mo’x — loco) — Dia malo. En Momostenango rezan en dicho dia para
que le sobrevenga un castigo a quien haya causado mal a alguien. Ya no se conoce
en ese pueblo el significado de imox, y en Chichicastenango le dan el significado
de mo’x, aunque se pronuncie la palabra correctamente. Estiman que este dia sea
eficaz para las rogativas en pro de los pobres de espiritu, y en general es el dia de
los zurdos, o sea de lo que es alrevesado, de lo que esta embrollado, de lo que
causa pleitos. Esta creencia popular pareceria justificar la etimologia vulgar de di-
cha palabra. Sin embargo; hay que tomar en cuenta que puede ser muy posible que
dicha interpretacion pueda haber originado posteriormente al uso de este vocablo.
Este problema puede resolverse tinicamente pronunciando iméx correctamente por
boca y para el oido del aborigen, y no con ciertos extravios fonéticos que conducen
a toda clase de supuestos.

Aunque el sentido esencial de este dia es considerado como “malo” puede ser
que una oracion dicha en ese dia con el propésito de contrarrestar algtin mal, tenga
éxito. Asi, por ejemplo, en los dias imé6x se hacen ofrendas en la montana con el fin
de obtener una reconciliacion, cuando ha habido disgustos conyugales (Schultze-
Jena, 1946: 36).

2 Aunque por lo regular los nombres son listados comenzando por Imix (equivalente de Imox), yo
me apego a la manera empleada en la actualidad entre los mayas del altiplano guatemalteco, que de
manera casi estandarizada comienzan por B’atz’ (Estrada, 2013: 231-232).

194 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



En las mismas épocas, Ruth Bunzel también hizo trabajo etnografico en Chi-
chicastenango. Consigno:

Imux (cosa oculta). Simbolo de las fuerzas ocultas en el universo, manifestadas en
demencia. Imux es el nombre de todas las cosas secretas u ocultas. En general es
un dia malo, un dia peligroso. Pero si uno no tiene malos pensamientos y si la
personalidad de uno es abierta y sincera, entonces no es un dia malo, sino un dia
de esperanza.

Si las adivinaciones salen en 7 ajpd, 8 imux, 9 iq’, es un asunto de omisién o
confusion con respecto a los idolos en la casa de uno. Uno no pudo haber dado
gracias, o uno pudo haber peleado en presencia de los idolos (Bunzel, 1981: 334).

Mas adelante, durante los afos sesenta, Barbara Tedlock amplié considerable-
mente el conocimiento acerca del significado y el uso de los dias en Momostenan-
go. Comenta sobre el dia que nos interesa:

Las neménicas® para Imox son kamdéxirik, “se posesiona o se vuelve loco”, nimalaj
k’ulel, “gran enemigo”, y kumatz rib’ chikiwach Mam, “humillarse ante el Mam”.

Los dias 1, 6, y 8 Imox, un ajq’ij visita los altares puiblicos apropiados, donde se
humilla (kumatz rib’) ante los Mam (Kej, E, No’j, 1q’) para que no sea dominado por
su poder; que lo vuelve loco (kamoxirik). [En| los dias Im6x con niimeros altos, los
ajq’ij poderosos van a los altares en las cimas de las montafias para presentarse ante
los Mam, pidiéndoles que dominen a las personas que han usado la brujerfa contra
otros. Esta dominacion llega en forma de una enfermedad con un componente men-
tal y uno fisico. El contador del tiempo que llama directamente al poder de los Mam
para perjudicar a otros de esta manera es el gran enemigo (nimalaj k’ulel) que trae
el castigo divino sobre sus enemigos. Esta se considera una practica muy peligrosa,
porque los Mam, después de oir el caso, podrian decidir dominar a la persona que
hizo la peticién en vez de la victima destinada. Los nueve o trece dias consecutivos
de las dos ceremonias principales de brujeria siempre incluyen un dia Imox para
avisar a los Mames de la victima futura.

En la cuenta del tiempo con respecto a una enfermedad, Imox indica que un
enemigo (k’ulel) ha pedido la enfermedad; entre mas bajo el nimero, menos seria va
a ser la enfermedad. Cuando es uno de los primeros resultados en una cuenta del
tiempo con respecto a un matrimonio, Iméx significa que la mujer deseada podria
enloquecer (kamoxirik) al cliente; mediante su infidelidad u otras acciones maléficas,
dominaria al hombre. Al presagiar para un viaje o un trato comercial, Imox indica
tantos problemas y tanta complejidad que uno se volveria loco.

Un nifio nacido un dia Im6x serd dominado por el poder de los Mam. Como
resultado, sera débil, ineficiente, desorientado, aun loco. Aunque tal persona no
puede efectivamente entrenarse como contador del tiempo, se interesard bastante

3 Esta autora sefiala que mucho del sentido contenido en cada uno de los dias se da a partir
no de la etimologia del nombre del dia, sino por una serie de frases nemonicas “que combinan los
significados de los dias de acuerdo con las acciones sociales que los caracterizan. Estas frases fre-
cuentemente incluyen los sonidos del nombre del dia pero no necesariamente incluyen el nombre
mismo” (Tedlock, 2002: 109-110).

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO

195



196

en la brujeria y tal vez compre de los vendedores ambulantes que venden oraciones
impresas a San Simén y a otros santos malos, publicados en México, Honduras, y
en Mazatenango, Guatemala. Se dice que la gente que depende tUinicamente de ma-
teriales impresos para tratar de llevar a cabo tales actos peligrosos se vuelve loca
(Tedlock, 2002: 109-110).

En los afos noventa, Walburga Rupflin recopil6 esta informacion de un ajq’ij
K’iche’, aunque no indica su procedencia

El significado de Imox es que en la familia de repente crece un lio. El Imox es el
disgusto, es el pleito, que nace en la propia familia.

Y el nifo que nace en el Imox es un niflo muy llevado, no es fijo. Estas personas
dudan mucho y son indecisos, tienden a desequilibrios materiales y espirituales.
Estos problemas son prevenibles.

En las ceremonias de Imox se pide rechazar las malas ideas, Imox es las malas
ideas, moxrik, tontirik, se dice en K'iche’, rechazar las malas ideas, y pleito en la
familia, en la propia familia o afuera, eso es el Imox (Rupflin, 1999: 106).

A partir de la década de los noventa cobré fuerza la “Espiritualidad Maya”
en Guatemala, la cual podemos definir como una arista del movimiento maya
surgido a partir de la segunda mitad del siglo xx. Los integrantes del movimien-
to afines a esta ala espiritual promulgan “una cosmovision propia consistente
en la relacion armdnica con la naturaleza y el universo, una forma de concebir
y contar el tiempo que se concretiza en el uso del calendario maya” (Bastos
et al., 2007: 8); asi también cuestionan la historia oficial que durante afnos ha
postulado la discontinuidad entre los antiguos mayas y los “indigenas” actuales,
afirmando que los pueblos mayas de hoy son descendientes directos de los ma-
yas de la época precolonial. Con base en estas premisas, la reivindicacién de la
identidad étnica se convierte en una manera de plantear la continuidad de la cultu-
ra como una forma de resistencia, y dentro de ésta, las creencias cosmogonicas
y religiosas de las diferentes comunidades lingiiisticas mayas se constituyeron
en un componente importante del activismo por los derechos culturales. Su
mayor presencia publica se dio después de la firma de paz y el fin oficial de la
guerra civil, pues ello permitié el surgimiento de organizaciones indigenas de-
dicadas de lleno a la practica de las ceremonias mayas, la defensa de los lugares
sagrados y la promocién del uso del Cholq’ij (Cojti, 1997: 108; Esquit, 2002: 12;
Morales, 2004: 44-45).

Dentro de este contexto surge una gran cantidad de literatura escrita por
autores mayas pertenecientes a este movimiento, que pretende dar a conocer
el significado y uso del calendario sagrado de 260 dias. De estas obras he selec-
cionado algunos ejemplos interesantes que describen los 20 nawales de los dias,
y en los que podemos leer varios significados atribuidos a Imox ausentes en los
trabajos etnograficos anteriores. La comparacién entre ambos tipos de fuentes
nos sera atil en la discusion final.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



Imox: Es la otra parte de la fuerza no desarrollada. El segundo cerebro. Etimol6gi-
camente Imox significa: izquierdo. Movimiento brusco o constante.
Imox equivale a lagarto, o sea el nawal de las aguas. Representa las fuerzas natura-
les invisibles, positivas y negativas. Es el nombre de todas las cosas ocultas o secretas.
Imox es un dia delicado. Debe mantener el equilibrio, porque sus acciones pue-
den ser positivas como también negativas. Es un dia especial para pedir lluvia y la
solucion de los problemas familiares (Yool y Curruchich, 1999: 13).

Imox: Significa locura.

Nawal del agua, mares, lagos y rios. Nawal de la lluvia y de los animales acuaticos.

Es un buen dia para pedir lluvia, es un dia para pedir la inteligencia para contra-
rrestar lo indebido. Este dia puede ser variable para las reacciones humanas, por lo
tanto, si la persona no se cuida puede variar de caracter extremadamente.

Es un buen dia para tratar los trastornos mentales, para encontrar el camino
apropiado ante las dificultades de la vida.

Las personas nacidas en él son inteligentes, muy trabajadoras, pero son de ca-
racter variable. La persona nacida en Imox debe ofrendar cada 20 dias para que su
vida resulte siempre bien y buena.

No nos olvidemos del Imox cuando hay sequia, pues este dia es el sustentador
de la vida al darnos agua en abundancia para que la creacion florezca y se repro-
duzca (ALMG, 2001: 52)

Imox: Significa locura, lagarto y pez.

Es el Nawal del mar, rios y lagos, dia para sanar enfermedades de la mente, para
agradecer y pedir la lluvia.

Las cargas de este Nawal son:

Positivo: buen ayudante, tiene presentimientos, psicélogo.

Negativo: enfermedades de la mente, olvidadizo, destructor (Guordn et al., 2002: 77).

Imox: Es el nawal de trasgresion de los principios, normas y valores en la conviven-
cia en su forma negativa o positiva. Es el nawal del desequilibrio fisico, psicolégico.
Es el nawal cuidador de la casa, del mar y de las grandes heladas. La persona Imox
es manifestador de gran respeto ante la naturaleza. Mediador entre los cargadores
del tiempo. Puede ser educado como Ajq’ij.

Significa: su animal el pez. Desequilibrio. Es el nawal del Mar, indicado para
sanar enfermedades mentales.

Caracteristicas:
Positivo:
- Producir, creativo, artista, médico, trabajador
- Pensador, captores de los mensajes cosmicos.
- Su trabajo es cooperar
- Tiene habilidad y facilidad en hacer cualquier tipo de trabajo manual.

Negativo:

- Inseguro, violentado, alocado, sin control, agresivo, indeciso, tambalea, desor-
denado, desconfiado, necio, lento (CONIC, 2002: 21).

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO 197



198

Imox: Representa la sabiduria, el futuro. Los nacidos bajo este Nawal son videntes,
curanderos, jala hueso y manejan e interpretan la piedra de cuarzo.

Representa la blancura y la pureza.

En este dia se puede pedir que nuestras manos se llenen de energia para poder
curar y sanar a los enfermos.

Negativo: son alocados, trastornados, son codiciados, no son responsables (Aso-
ciacién Ixoq Ajaaw, 2003: 36).

Imox: Significa idiotez, locura. Imosh es todo lo que corresponde al lado izquierdo
en lo negativo.
Dia especial para:
¢ Pedirle que regrese una mujer que ha abandonado a su esposo.
* Pedir que regrese un hombre que ha abandonado a su esposa.
* Pedirle para que regrese una persona que ha abandonado a su familia o a su
pais.
* Pedirle que llueva, al Nahual del Mar (Cucumatz), al Nahual del rio, y del lago
(Peteu).
* Pedirle que calme los trastornos mentales.
e Pedirle que calme los trastornos espirituales.
¢ Pedirle que calme los temporales.
* Pedirle que calme las locuras en el hogar (Ixcot Pérez, 2004: s. p.).

Imox. Significado: Agua, mar, intranquilidad, locura, pleito, produccion, cerebro
Color: Amarillo, verde, celeste

Interpretacion: simbolo de las fuerzas ocultas en el universo, manifestadas en
demencia. Dia cuando las fuerzas de la naturaleza se tornaron peligrosas; a la vez
es un dia que propone orden como equilibrio del desorden.

Imox es el nombre de todas las cosas ocultas o secretas. Representa también el
lado izquierdo, brazo izquierdo cuya misién es ayudar al brazo derecho a realizar
una cooperacion eficaz con el Corazon del Cielo. Corazén de la Tierra en el desen-
volvimiento del mundo y de la humanidad.

Caracteristicas: La persona nacida ante el dia Imox fue engendrada en el dia Aj y
su destino serd regido por dia Toj. Le serd necesario consultar con el Ajq’ij —quién
sabe buscar el equilibrio— para superar las energias negativas y ser alguien con una
personalidad abierta y sincera. Su dia no le acarreard dificultades sino serd un dia
lleno de esperanza. Puede llegar a ser Ajq'ij.

Caracteristicas positivas: Productor, creativo, artista, trabajador, gran pensador,
con habilidad y facilidad en hacer manualidades.

Caracteristicas negativas: Inseguro, violento, indeciso, desordenado, desconfia-
do, necio, lento.

Caracteristicas médicas: Su salud esta determinada por alteraciones de su tem-
peramento, sin control, inestable, lleno de incertidumbre por no saber qué hacer ni
qué buscar. Puede llegar a la locura y a perder el juicio de la razén.

Aplicacion: las ceremonias que se realizan sirven para ayudar a las personas con
cargas negativas, también para lograr curaciones y ofrendar ante la Madre Tierra.

Dia propicio para la lluvia, para que se mantengan vivos los rios, que no se se-
quen los pozos y las lagunas (CCAM, 2005: s. p.).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



Trabajo de campo: El nawal* del agua

En los siguientes tres apartados presento un resumen de lo que he podido do-
cumentar en diversos pueblos del territorio k'iche’ durante mis propias estancias
en Guatemala, del 2009 al 2012. En el desarrollo de esta investigacion, todos los
guias espirituales (ajq’ijab’)> que logré consultar coincidieron en sefialar al nawal
Imox como dueno, guardian o energia del agua. Algunos se refieren a él como
anima’ ri cho, anima’ ri plo; “espiritu de la laguna, espiritu del mar”® como una
manera de indicar que es la fuerza que anima a todas las formas posibles en que
el agua se manifiesta.

Al nawal Imox es a quien se ruega para que haya abundancia de lluvia y no
sobrevenga la sequia. También se le invoca en aquellos lugares donde la gente se
abastece de agua para su consumo personal, los cuales pueden ser manantiales,
rios, lagos o incluso cajas de agua de concreto. Para indicar la sacralidad de estos
sitios, es comun encontrar cruces de madera adornadas con flores o con hojas de
ch’ayuj (Dracaena Draco) (figura 1). En estos casos la cruz no soélo tiene la funcién
de indicar un lugar sagrado, sino de protegerlo contra cualquier fuerza que lo
pueda perturbar, pues de no hacerlo se corre el riesgo de que se pierda el agua
en dicho lugar.”

La asociacion con el agua y sus beneficios posiblemente sea la razon por la cual
uno de los significados atribuidos a este dia sea el de tewichib’al, “bendiciéon”;® ya
sea cuando aparece como resultado de una pregunta durante la consulta de las
semillas tz’ite’, cuando se suefa con situaciones agradables en este dia, o cuando
en las ceremonias donde se quema copal al momento que se invoca este nawal
aparece un remolino levogiro dentro del fuego ceremonial; en todos estos casos,
Imox indica la llegada de una gracia divina. Este dia se considera adecuado para
realizar ceremonias y rezos para arreglar situaciones que implican descontentos,
pleitos o incertidumbre; asi también para pedir por la tranquilidad de las perso-
nas, las ideas o diversas situaciones de vida cotidiana. Uno de los informantes

4 Los 20 dias de este sistema son concebidos como entidades sagradas y animadas, por ello
reciben entre los mayas de los Altos de Guatemala la denominacion de nawal (Saler, 1969: 17-19;
Estrada, 2013: 218).

5 Plural de ajq’ij, literalmente, “el que trabaja con los dias”, son aquellos especialistas en el manejo
de la cuenta de 260 dias, sus prondsticos y sus ceremonias.

6 Este difrasismo guarda bastante parecido con otro mencionado en el Popol Wuj (2008: 22): “Co-
razon de la laguna, Corazén del mar”.

7 Uno de estos peligros es, por ejemplo, el uso de pirotecnia. Un ajq’ij de Totonicapan me co-
menté que el usar cohetes en las ceremonias es una mala costumbre, ya que su ruidosa explosion
“asusta” al nawal que cuida los ojos de agua, y hace que se meta bajo tierra, lo que puede provocar
que el agua que mana busque otra salida mas alejada, o que definitivamente se seque.

8 No puedo descartar la posibilidad de que la asociacién entre el agua y el concepto de tewichib’al
pueda ser tomada de la religion cristiana, en donde se usa dicho liquido para dar la bendicion a
seres vivos, objetos y lugares, pero lo creo improbable en tanto que en las ceremonias mayas no he
observado que se esparza agua con el fin de obtener una purificacion, ni para sacralizar nada, lo que
si se hace en la iglesia; en este caso, estas acciones se realizan con el fuego.

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO

199



200

asegura que todas las mafanas cuando lava su cara, da gracias al nawal Imox
por la dicha de poder sentir el agua en su cara, y le pide que limpie y aclare su
pensamiento por el resto del dia, lo que implica cierta relaciéon entre el agua y
la idea de “aclarar algo”.

Ficura 1. Cruces adornadas que senalan un altar a la orilla de la laguna de Chicabal.
Julio de 2010. Fotografia de Canek Estrada

Para hablar en K'iche’ de algo que es claro, limpio o diafano, se utiliza el término
saq, que literalmente significa “blanco”; este color esta intimamente relacionado
con los significados que se le atribuyen a Imox. Por ello, también es el nawal duefio
de los cristales de roca (choq’) que poseen los ajq’ijab’ en sus altares, los cuales
pueden servir como una especie de “contenedores” o recepticulos de ciertas
fuerzas de orden sagrado. Para que dichos cristales adquieran mas vida, se colocan
dentro de grandes vasos o copas llenos de agua (figura 2). Cristales mas pequenos
se guardan en el envoltorio que contienen las semillas de tz'ite’ que sirven para
practicar el ch’obonik® —conocido como vara—; en este caso, los cuarzos son lla-
mados u k'ux tz'ite’, “el corazén de las semillas de palo de pito” (figura 3) y por lo
regular se encuentran en nimero de 20 dentro de cada envoltorio, que representan
a los 20 dias-nawales del Cholq’ij. Algunos ajq’ijab’ muy habiles pueden complemen-

9 Ch'obonik significa “comprensién”, y es el término con el que se conoce la técnica con la cual
se infiere sobre ciertas situaciones de la vida cotidiana recurriendo a este ordculo de 260 semillas de
Erythrina atitlanensis, por medio de las cuales se cree obtener respuestas de los nawales de los dias.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



tar el resultado de la consulta de la vara viendo también a través de un cristal de
roca con ciertas nubosidades en su interior, asegurando que en las formas que ven
en su interior se hallan respuestas a las preguntas de sus pacientes.

Ml

Figura 2. Altar doméstico en Momostenango,
en el que se ponen cristales de roca en copas de agua. Julio de 2009.
Fotografia de Canek Estrada

Ficura 3. Vara de un ajq’ij tendida sobre una mesa. Del lado izquierdo estan los cristales
de roca que fungen como “corazén del tz’ite’”. Febrero de 2010.
Fotografia de Canek Estrada

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO 201



202

Algunos ajq’ijab’ asocian a Imox con ciertos animales de naturaleza acudtica
como el delfin y los peces a los que se consideran como una especie de anuncia-
dores del nawal de este dia. Aunque al parecer estas relaciones zooldgicas con
los 20 dias-nawales son relativamente recientes y obtenidas de diversas fuentes
ajenas a la tradicion oral, es interesante mencionar que funcionan como elemen-
tos significantes que amplian el sentido de estos dias.!® Asi por ejemplo, uno de
los informantes de San Andrés Xecul me comenté que suelen quemar pequeias
cantidades de charales secos'! junto con el copal cuando se invoca a este nawal
en las ofrendas, como si con ello se quisiera alimentar a los animales que se
relacionan con este dia.

Los lugares que se buscan para hacen las ceremonias para este dia son prefe-
rentemente aquellos donde hay presencia de agua: cataratas, manantiales, lagu-
nas, etc., y destacan por su importancia los altares de Chui Q’apoj’, en San Cris-
tobal Totonicapan, Chui K’axtun y el Cantén Chiyax en San Miguel Totonicapan,
la laguna de Lemoa, en el Departamento de El Quiché, y la laguna de Chicabal
(figura 4). Esta dltima —asentada en el crater del volcan que lleva este mismo
nombre y en las cercanias de San Martin Sacatepéquez (Departamento de Quet-
zaltenango)— es uno de los centros ceremoniales mas importantes ligados al
ciclo agricola. Esta dentro del territorio de los hablantes de mam, pero la laguna
es frecuentada por ajq’ijab’ de varios grupos lingiiisticos (entre ellos los K’iche’),
sobre todo alrededor de los dias que marcan el inicio de la temporada de lluvias,
para pedir el beneficio del agua sobre las cosechas.

El rumbo del norte

Imox estd también relacionado con el rumbo del norte, y esto se debe a que
esta direccion se halla del lado izquierdo del mundo, ya que desde la perspectiva
cosmogonica K’iche’ los rumbos son nombrados a partir de una orientacion antro-
pocéntrica, donde el cuerpo humano funciona como un epitome (Tedlock, 2002:
123). De este modo, al situarse una persona con la mirada de frente a la salida del
sol, el norte queda hacia el lado izquierdo; por ello a esta direccién se le nombra
umoxq’ab’ ri kaj, “su mano izquierda del cielo”. Curiosamente el color asociado a
esta direccion es el blanco, que, como ya mencioné lineas arriba, estd relacionado
con algunas de las cualidades de este nawal por su carga simbolica. En las cere-
monias, se colocan velas blancas sobre el copal que se quemard, cuidando que
queden en el sector de la ofrenda que corresponde al norte, contrastando con
velas amarillas puestas hacia el lado sur. Como por lo regular los ajq’ijab’ se sitian

10 Asi, por ejemplo, una informante de Santa Cruz del Quiché me relaté que en los dias Kawuq
ella sentia que hacia las cosas muy lentamente, y lo atribuia a que el animal que correspondia a dicho
dia era la tortuga. Por el contrario, los dias Kiej sentia mucha fortaleza y agilidad porque el animal
correspondiente era el venado.

1 Peces de la especie Chirostoma jordani.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



de frente al oriente para rezar, las velas blancas quedan a su izquierda y las ama-
rillas a la derecha. Ambos colores, ademas de representar a los rumbos norte y
sur, son también expresion de la division dual de todas las cosas existentes en el
mundo. El significado del color blanco se relaciona con la Luna y con lo femenino,
mientras que el amarillo lo hace con el Sol y lo masculino (Estrada, 2010: 42-43).

Ficura 4. Laguna de Chicabal, uno de los cuerpos de agua mads visitados
para realizar ceremonias mayas. Julio de 2010.
Fotografia de Canek Estrada

Frente a las objeciones que a primera vista pueden saltar respecto a la asigna-
cion de este dia a un rumbo cardinal que, efectivamente, no es correspondiente
con el orden asignado a los dias durante la época prehispanica en los sistemas
mesoamericanos (Lopez Austin, 1996: 489, 493), mencionaré que los criterios que
siguen los K'iche’ hoy dia para asignar ciertos dias-nawales a las cuatro direccio-
nes que dividen el cuadrante de su cosmograma son diferentes. Contrariamente a
los sistemas prehispanicos, en donde hay un orden consecutivo de dias orientados
hacia el este, norte, oeste y sur respectivamente, entre los k'iche’ son los atri-
butos de cada rumbo lo que da razén de ser al dia-nawal que corresponde a cada
uno de ellos. De este modo, el nawal del oriente es el Aq’ab’al, ya que en K’iche’
el nombre de este dia significa “aurora”; el dia asignado al poniente es el Kame,
ya que es la region por la que el sol “muere” y desciende al inframundo; el sur
tiene por nawal al Qanil, que tiene asignado el color amarillo, el cual en K'iche’ se
dice g’an. El norte pertenece al nawal Imox, por las razones antes descritas.

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO

203



204

Si se conservara el orden que tenian estos dias en la época prehispanica,
tendriamos que ubicar a Imox en el oriente, a Kame en el norte, a Aq’ab’al en
el poniente y a Q’anil en el sur, de todos ellos sélo uno esta en este sitio, pero,
como ha quedado descrito, este orden carece de relevancia en la actualidad.

El nawal de la locura

Al interrogar a un ajq’ij acerca de lo que significaba la palabra Imox, la respuesta
que obtuve fue que “es el nawal del agua, pero casi como que quisiera decir loco”.
En ésta y otras entrevistas comprobé el hecho registrado por Schultze Jena (1946:
36) acerca de que, efectivamente, los K’iche’ no conocen una etimologia exacta
para este nombre, por lo que resulta dificil para ellos traducirlo al espanol, atinan-
do en el mejor de los casos a sugerir una interpretaciéon con base en la similitud
fonoldgica que tiene con otras palabras de la lengua. Todos los informantes con los
que pude hablar al respecto logran contestar tinicamente por medio de los atribu-
tos que se le asignan al dia dentro del contexto ritual y calendarico, en vista de que
dicho vocablo no existe en el habla cotidiana para nombrar a otra cosa; de igual
manera, en diferentes diccionarios (Christenson, 2003: 38; Ajpacaja et al., 2005: 81)
no pude sino hallar el mismo resultado. Juan Zapil (2007: 70) menciona al respecto
que el término Imox es un nombre que no permite flexion ni derivacion.

Hay que mencionar que el referente mds parecido en pronunciacién dentro
de la lengua K’iche’, y con el que a menudo relacionan el significado del dia,
es la raiz mox, que significa literalmente “izquierdo”. El parecido entre ambos
actda sobre el espectro de significados que tiene este dia dentro de la oralidad,
volcandose sobre €l aquellos sentidos culturales que engloba el concepto de lo
izquierdo para los K’iche’.

El lado izquierdo es entendido como de naturaleza femenina dentro de la taxo-
nomia espacial de esta cultura; sin embargo, el concepto de lo izquierdo también
remite a la idea de algo que no esta bien hecho, pues la mano zurda es conside-
rada como la mano inhabil, equivocada o débil. En este sentido, las sefales que
aparecen en forma de “vibraciones”!? en el cuerpo de un ajq’ij —concretamente en
alguna parte de su izquierda— pueden indicar, por un lado, alguna situacion rela-
cionada directamente con una mujer, pero, por otro, la negacion, la infructuosidad,
o el desarrollo de una situaciéon con un resultado negativo para alguna persona.

Mox puede entenderse como lo “siniestro” en el sentido amplio de la pala-
bra, opuesto a lo que se concibe como lo derecho, que es igual a decir lo “bien
hecho”, lo afirmativo o lo ordenado.'3 Por eso quizé lo izquierdo represente

12 Estas vibraciones son pequefias contracciones nerviosas a las que se les asigna un sentido
augural, y que se atribuyen a un poder que otorga el relampago a ciertas personas.

13 Esta concepcién la encontramos también en otros grupos mayas, quienes consideran que la
mano derecha es la mano verdadera (Sotelo, 1988: 67); de esta manera, la mano izquierda representa
lo contrario a lo que es cabal.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



también lo oculto, lo peligroso, lo inestable, lo voluble, lo desequilibrado y la
brujeria, todo ello caracteristico de la naturaleza de este nawal.

Lo izquierdo también se considera como lo “enredado”. Un ejemplo de ello lo
podemos encontrar en una practica ritual llamada saturacion, que consiste en in-
pregnar ciertos objetos con humo de copal a fin de que sean purificados o de que
adquieran una “fuerza vital” que los active animicamente. La saturacion que usan
varios ajq’ijab’ se hace por medio de movimientos circulares, ya sea usando un in-
censario (de ceramica o de lata), o pasando los objetos sobre el humo de una pira
donde se queme copal; para ello se realizan siete movimientos circulares hacia la
izquierda, y a partir de este punto se realizan otros seis movimientos hechos en
sentido levogiro,'* a fin de que se completen 13 vueltas en total, aludiendo a los
numerales con que se combina cada dia-nawal. Este procedimiento tiene movimien-
tos en ambas direcciones, pues se basa en la complementariedad de opuestos, pero
se dejan al final los movimientos hacia la derecha para que los objetos saturados
queden “desenredados”, es decir, libres de cualquier energia que les impida actuar
de manera eficaz, tal y como espera la persona que ha realizado la saturacion. De
acuerdo a este saber tradicional, los movimientos levégiros seran los que “enro-
llen” de manera benéfica la fuerza que se pretende impregnar en estos objetos;
hacerlo al revés —es decir, hacia la derecha primero y después hacia la izquierda—,
s6lo “enredaria” esta misma fuerza, dejando al objeto incapaz de trabajar de ma-
nera eficiente.

Esta practica también la podemos encontrar cuando se trata de encender va-
rias candelas frente a un altar para realizar una oracién: se piensa que si éstas se
colocan alineadas en una hilera y se prenden de izquierda a derecha, la oracién
podria llegar a tener efecto, pero si esta operacion se realiza al revés, es decir,
si se colocan y encienden con direccion hacia la izquierda, la peticion quedara
anulada. También se da el caso en que esta misma forma de encender velas hacia
la izquierda se usa para pedir que disminuya la energia vital de una persona a la
cual se quiere afectar, causandole una enfermedad o un infortunio. En el mismo
orden de ideas, se cree que el rezar contando al revés los 13 numerales con los
que se puede combinar el dia-nawal de nacimiento de una persona tendra efectos
similares. En dichos casos, ejecutar los procedimientos rituales a la inversa siem-
pre traera como consecuencia una situacion nefasta, indeseable para uno mismo,
pero que puede ser usada como arma contra un oponente al que se desea un mal.

Por su relacion con el lado izquierdo, Imox se considera el nawal de la locura, 1o
que no solo se entiende como trastornos mentales patoldgicos: el término abarca
otras conductas humanas que incluyen la incertidumbre, la inseguridad emocional,
las malas decisiones (o la falta de capacidad para decidir), los pleitos, la desespe-
racion, la angustia, el sentimiento de opresion, la propensién a caer en excesos
nocivos, entre otras cosas. De este modo, lo izquierdo es también lo “loco”; en
otras palabras, es tener la mente alrevesada. Los estados mentales asociados a este

14 Es decir, en contra de las manecillas del reloj.

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO

205



206

estado son nombrados dentro de la lengua K’'iche’ como kamoxirik, “se posesiona” o
“se vuelve loco”; moxireem, “enojo que causa inestabilidad en el pensar”; moxikiril,
“dificultad en tomar decision”; moxirik, “pérdida del pensamiento”; moxil, “estado
en el que la persona no se acuerda de lo que dice y hace” (Tedlock, 2002: 109;
Zapil, 2007: 70). Es de destacar que todos estos términos contienen la raiz mox.

Asi, Imox es un nawal poderoso, pero su fuerza se desenvuelve en la tension
que se genera entre el orden y el caos. Por dichas concepciones, se considera que
los dias Imox se caracterizan porque impera una propension general a confundirse,
enojarse o reaccionar de manera arrebatada y poco razonable. Por otro lado, se
cree que si el nawal Imox es quien puede causar la locura en la gente, es también
quien puede retirarla; por ello las ceremonias que se dirigen a ayudar a alguien que
sufre de los males arriba mencionados se hacen también ante este dia. También es
un dia en el que se puede pedir que regrese el ser amado que se ha alejado, o para
conseguir casarse con alguien ya separado de un matrimonio anterior.

Concluiré este apartado mencionando que, por todo lo descrito lineas arriba,
es inverosimil para los mayas que usan este sistema en la actualidad que Imox
pueda ser el primer dia con que comienza la cuenta de 260 dias, pues este sistema
cronolégico representa un orden de la accion creadora de la divinidad supre-
ma (Ajaw), y, de acuerdo a las concepciones contemporaneas, es contradictorio
que dicho orden comenzara en un dia que marca el aspecto caético del mundo.
Por ello, el lugar del primer dia de dicha cuenta ha sido dejado —en la gran ma-
yoria de casos reportados— al dia B’atz’ (Schultze-Jena, 1946: 36; Bunzel, 1981:
334; Goubaud, 1965: 13-14; Rupflin, 1999: 71; Estrada, 2013: 231-232).

El dia Imox en otras fuentes documentales

Este dia recibe practicamente el mismo nombre en todos los grupos mayences de
los que se tiene registro de sus calendarios: los chuj, tzotzil, popti’, ixil, kaqchikel
y tz'utujil lo nombraron Imox o Imux; en lengua pocomchi’ fue Mox, y en maya
yucateco, mam y aguacateco, Imix o Imx (Thompson, 1960: 68; Ayala, 1978: 388-
390). Sin embargo, no se conoce un significado etimol6gico preciso sobre estas
denominaciones: en k’'iche’ no hay etimologia cierta de la palabra (como mencioné
lineas arriba); entre los chuj y los pokomchi’ es la palabra para decir “escaraba-
jo” (ALMG, 2003a: 65), y en mam con ella se nombra a las glandulas mamarias.!>
(ALMG, 2003b: 47). En maya yucateco, el Diccionario maya nos dice que “[...] es
igualmente el nombre esotérico de la ceiba, el arbol madre de los mayas y simbo-
liza la dualidad tierra-agua, origen de la vida” (Barrera et al., 1980: 268).

15 En la mayor parte de las lenguas mayas, la raiz im hace alusion a los senos femeninos, pero
solo en el caso del mam hay una equivalencia homéfona entre ambos conceptos; aun asi, esto llevo a
algunos investigadores a pensar que la representacion grafica del dia hace referencia a dichos 6rganos
(Brito, 1981: 37).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



En vista de la falta de una traducciéon etimolégica precisa, creo pertinente
remitir a los diferentes elementos signicos que rodean a dicho concepto.

En las inscripciones mayas, el glifo de este dia corresponde a la figura que
también se encuentra en el boton del lirio acuatico; cuando esta fuera de con-
texto calenddrico este logograma se lee como Ha’, “agua” (Thompson, [1950]
1960: 72; Calvin, 2004: 34). Es importante remarcar el hecho de que también una
variante del glifo de este dia hallado en Piedras Negras corresponde a la cabeza
de un saurio u ofidio que carece de la mandibula inferior, la cual podriamos decir
que es equivalente o cercana a la caracterizacion de este dia en los calendarios
del centro de México, en donde se le llamé Cipactli en nahuatl, y que representa

a un lagarto con espinas en el cuerpo y sin la mandibula inferior (figura 5).

Ficura 5. Glifos para el dia Imix en el periodo Clasico
Tomado de Calvin (2004: 8)

William Gates ([1931] 1978: 19-20) not6 que este glifo se encuentra repeti-
damente en los cédices mayas asociado al glifo de KAN, “maiz”, en varias oca-
siones en contextos referentes a ofrendas, y que juntos forman un difrasismo
que significaria “comida y bebida”. Para Thompson, este glifo y el significado del
dia en general tenian que ver con la tierra y la abundancia por extension, pues
retoma las informaciones etnograficas sobre todo de los ixil, popti’ y mam, en
donde el sentido del dia tiene que ver con la santa tierra y la siembra del maiz:
“it is quite clear that this day symbolizes the earth and, by extension, abundance...
Imix, therefore, was the eart moster, the cocodrile, whose back formed the surface on the
earth; the wather lily was probably his symbolic form; abundance was his aspect, and
the earth his domain” (Thompson, 1960: 70-73). El trabajo etnografico realizado
por Steward Lincon (1942) entre los ixil parece corroborar el caracter cténico que
le atribuyé Thompson, ya que encontré que, para ellos, el dia Imush significa la
tierra, y que “era favorable para orar por la casa y la familia a fin de que el mundo
o la tierra no los castigue” (Villa Rojas, [1968] 2003: 160).

Referente al augurio que se daba a Imix, en el Chilam Balam de Kaua (Barrera y
Rendon, 2005: 136) estd documentado lo que se decia en la época colonial sobre

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO

207



208

la persona que nacia en este dia: “Imix: El pan de maiz. Nicté, La-flor-de-mayo es
su anuncio. Nicté, La-flor-de-mayo, es su arbol. El cometa es su anuncio. Pecador
libidinoso. Deshonesto. El mas bellaco hombre. Indeciso, dudoso”.

Nawal Imox y la ceiba

Una de las referencias mas tempranas que tenemos respecto al nawal Imox estd
en la obra de Nufez de la Vega (1702), quien relata que en Chiapas (posiblemente
entre tzeltales o tzotziles) estd vinculado con los drboles de ceiba:

[...] hoy en dia en los calendarios mas modernos esta corrupto el nombre latino de
Nino en Imos, pero colocado siempre en primer lugar, y su adoracién corresponde a
la ceiba, que es un drbol, que tienen en todas sus plazas de sus pueblos a vista de la
casa del cabildo, y debajo de ella hacen sus elecciones de alcaldes, y la sahuman con
braseros, y tienen por muy asentado que en las raices de aquella ceiba es por donde
viene su linaje. Y en una manta muy antigua la tienen pintada, y algunos maestros
nagualistas grandes que se han convertido han explicado lo referido y otras muchas
cosas (Nuiiez de la Vega, 1988: 275).

Este texto colonial hace referencia explicita a que el nombre del dia se refiere
al mencionado arbol de la familia de las Bombacaceae, ampliamente distribuido
por el sureste mexicano y Centroamérica. Los mayas atribuian varios aspectos
cosmogonicos a este arbol: era llamado yaxche’ en las Tierras Bajas, término que
puede significar tanto “arbol verde” como “primer arbol”, o “arbol primigenio”,
ya que yaax puede entenderse como “verde-azul” o como “primero” (Freidel et
al., 1999: 51). Era considerado el eje que sostenia en su sitio los tres niveles de
cielo, tierra e inframundo, pero también lugar de transito que permitia el inter-
cambio de las diferentes fuerzas sagradas que radicaban en dichos niveles.

De propia mano de los depositarios de las tradiciones orales de la Peninsula
de Yucatan tenemos testimonios escritos acerca del importante papel que de-
sempeifiaba la ceiba en los mitos de creacion. El Chilam Balam de Chumayel narra
uno de ellos, en el que se desata la destruccion del mundo que sobrevino de una
confrontacion en la que las deidades del inframundo —Bolon ti K'u— agredie-
ron y robaron sus insignias a los dioses celestes —Oxlajun ti K’'u—; de todo ello
sucedié una inundaciéon que cubrié la tierra:

Y fueron enterrados por la orilla de la arena en las olas del mar. Y entonces, en un
solo golpe de agua, llegaron las aguas. Y cuando fue robada la Gran Serpiente, se
desplom6 el firmamento y hundi¢ la tierra. Entonces los Cuatro dioses, los Cuatro
Bacab, lo nivelaron todo. En el momento en que acabd la nivelacion, se afirmaron
en sus lugares para ordenar a los hombres amarillos.

Y se levant6 el Primer Arbol Blanco [Sac Imix Che, “Ceiba blanca”|, en el Norte.
Y se levant6 el arco del cielo, sefal de la destruccién de abajo. Cuando estuvo al-
zado el Primer Arbol Blanco, se levanté el Primer Arbol Negro [Ek Imix Che, “Ceiba

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



Negra”], y en él se posé el pajaro de pecho negro. Y se levant6 el Primer Arbol
Amarillo [Kan Imix Che, “Ceiba Amarilla”], y en senal de la destruccion de abajo, se
posé el pdjaro de pecho amarillo. Y se oyeron los pasos de los hombres amarillos,
los de semblante amarillo.

Y se levant6 la Gran Madre Ceiba [Yaax Imix Che, Ceiba Verde”], en medio del
mundo, como recuerdo de la destruccion de la tierra. Se asenté derecha y alz6 su
copa, pidiendo hojas eternas. Y con sus ramas y sus raices llamaba a su Sefor (Chi-
lam Balam de Chumayel, 2001: 88-89).1°

Estos arboles se revelan aqui como un elemento ordenador del cosmos al
ocurrir y terminar un cataclismo de origen divino, que tuvo como consecuencia la
destruccion de un mundo anterior. En este texto se les nombra Imix Che, es decir,
que el nombre del dia que nos aborda es parte de su denominacién; de la misma
manera, se les asigna un color distinto a cada uno, concordante con la regiéon en
donde se colocaron: roja al oriente, blanca al norte, negra al poniente, amarilla al
sur, y, la principal, verde-azul'” en el centro del mundo. En este orden de ideas
creo que corresponde a lo mencionado en otra parte del mismo Chilam Balam de
Chumayel (2001: 118), cuando se describe como fue creado el mundo en relacion
con los dias de Uinal: “En el Once Ix (Imix) sucedié que hizo las piedras y los
arboles”. También llama la atenciéon que en el periodo Clasico el dios patrono
(o mejor dicho los dioses patronos) de este dia sean los Pawahtuno’ob, deida-
des que sostenian el cielo en las cuatro direcciones del mundo, distribuidos de
manera similar a las ceibas mencionadas. La imagen de Pawahtun es también la
variante de cabeza y de cuerpo completo del nimero cinco en las series iniciales
de monumentos de diversos sitios.

Relaciones signicas con el cocodrilo

Otro de los aspectos simbdlicos que frecuentemente podemos encontrar aso-
ciado a este dia es el de un animal al que cominmente se le ha llamado en la
literatura mesoamericanista como “monstruo” —a fin de no atribuirle una identi-
ficacion bioldgica exacta—, pues en varios casos se trata de animales con aspecto
fantastico; pero, salvo excepciones, es claro que estan inspirados en los saurios
del orden de los Crocodylia.

La asociaciéon entre nuestro dia y este ser se hace visible en primer lugar por-
que el nombre equivalente de este dia durante la época prehispénica en el centro
de México era Cipactli (figura 6), que significa “cocodrilo”, o en algunos casos

16 Como se asienta en el pie de pagina de esta edicion, en el texto falta mencionar la ereccién de
la Ceiba del rumbo del oriente, de color rojo, Chak Imix Che, que, sin embargo, viene mencionada
en otra parte de esta misma obra llamada “Libro de los linajes” (Chilam Balam de Chumayel, 2001: 41).
Otra traduccion de este pasaje se puede confrontar en Barrera y Rendon (2005: 100-101).

7 En las lenguas mayas se usa la misma categoria lingiiistica para los colores verdes y azules.

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO

209



210

“tiburén”, “pejelagarto” o “espadarte” (Caso, 1967: 8-9). En segundo lugar, una
de las variantes glificas con que es representado este dia en las inscripciones es
con la cabeza de un reptil desprovisto de la mandibula inferior, a semejanza de
la forma en que se representaba al cocodrilo en otros estilos artisticos mesoame-
ricanos, como ocurre, por ejemplo, en el conocido como Mixteca-Puebla.

Ficura 6. Dia Cipactli. Codice Borgia, 1amina 21 (detalle)

En el area maya este ser recibi6 varios nombres —atestiguados en los docu-
mentos coloniales de Tierras Bajas—, como Itzam Cab, Itzam Cab Ain y Chac Mu-
mul Ain, que se pueden traducir como “Itzam Tierra”, “Itzam Tierra Cocodrilo” y
“Gran Cocodrilo Lodoso” respectivamente (Garza, 1988: 203).

Thompson (1960: 72) sefala que este ser se puede distinguir por los apéndices
de lirio acuatico que porta: “The flower of the water lily presumably was chosen as the
symbolic form of Imix, partly to avoid confusion with other reptilian monster |...]”. El
distinguido mayista concluye que el dia Imix remite al dragon terrestre que flota
sobre las aguas, y que significa tierra y abundancia por extension; afirma ademas
que los mayas creian que el mundo descansaba sobre el térax de un enorme cai-
man o lagarto, y que éste, a su vez, flotaba sobre una vasta laguna. Tal vez como
menciona Arias (2004: 62), estamos ante un ser que encarna muy puntualmente
este binomio simbdlico: “Aqui se encuentran dos elementos importantes, la tie-
rra y el agua. Asi tenemos que el cocodrilo es indudablemente un personaje de
fertilidad. Es un animal que vive en el agua y en la tierra, que con una fecunda a
la otra y crea vida”.

Las flores de lirio acuatico o nentfar que lleva este ser son también un atributo
iconografico de todas las deidades terrestres y subterraneas en general, por ello
es posible encontrarlas en algunas representaciones de jaguares y del dios de la
muerte. El nendfar aparece mencionado como naahb en las inscripciones, palabra
que también designa cuerpos de agua como lagos, charcas o el mar (Kettunen y

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



Helmeke, 2005: 78). Por su parte, Ayala (1978: 394) opina que “tanto los ejemplos
procedentes de Izapa, como los de Yaxchilan y Palenque, en donde el mismo animal
estd asociado con lirios acuaticos, nos lleva a pensar que el dios estuvo en un prin-
cipio asociado en forma mas directa con el agua que con la tierra”. Segtin Vargas y
Arias (2005: 5), estas asociaciones son resultado de la observacion de los habitos de
comportamiento de estos animales: los cocodrilos se especializan en buscar agua
fresca, pues su cuerpo lo requiere; de este modo, ayudan al abastecimiento de
este liquido en los estanques donde viven.

El vinculo mitico entre el cocodrilo y la lluvia esta referido en una serie de corpus
textuales procedentes de diversas regiones de las Tierras Bajas mayas, que van
desde el periodo Clasico hasta la época colonial. Se refieren especificamente con una
especie de “diluvio” ocurrido en los tiempos de la creacion.

La plataforma jeroglifica del templo XIX de Palenque es uno de los mejores
ejemplos de un texto del Clasico en donde aparece dicho mito;'® su inscripcion
jeroglifica menciona acontecimientos que realizaria el dios GI durante el pasado
mitico, destacando un evento en el cual decapita a un cocodrilo durante un dia
1 Eznab, y con ello ocasiona un diluvio o una inundaciéon a causa de la sangre
que se derram¢ (Stuart, 2010: 60, 68; Veldsquez, 2006: 1). Los nombres con que la
inscripcion se refiere a este cocodrilo son Way Paat Ahiin, Tz'ijb’al Paat Ahiin,
“Caimén de cavidad [en la] espalda, caiman de espalda pintada”!® (figura 7).

Ficura 7. Glifos del tablero de la plataforma del templo XIX, lado sur.
Esta inscripcion alude al nombre del “Caiman de cavidad
[en Ia] espalda, caiman de espalda pintada”.
Tomado de Stuart (2010: 70)

18 Este monumento fue inaugurado en el afio 734 d.C. durante el reinado de K'inich Ahkal Mo’
Nahb’.

19 En opinién de Veldsquez (2006: 2), estos nombres son en realidad frases pareadas que hacen
alusion al mismo ser, siempre que se ha atestiguado que en las inscripciones mayas se usa el parale-
lismo como un recurso de equivalencia sintactica.

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO

211



Entre los mayas yucatecos se tuvo también la creencia en un lagarto, al cual
llamaron Itzam Cab Ain. Al igual que su contraparte palencana, su papel mitico
fue el de generar un diluvio, aunque en este caso de agua; testimonio de ello es
la lamina 74 del Codice Dresde, asi como los pasajes contenidos en los libros del
Chilam Balam provenientes de Tizimin y de Mani (Velasquez, 2006: 6).

De la misma manera, se tiene registro que durante los ritos de aflo nuevo en
la Peninsula de Yucatan, la figura del reptil fungia como simbolo de una destruc-
cién anterior:

Tuvieron noticia de la creaciéon del mundo y un creador de cielo y tierra, y decian
que éste que los cred, no podia ningtiin hombre pintarle como era. Tuvieron también
noticia de la caida de Lucifer y del Diluvio, y que el mundo se habia de acabar por
fuego, y en significacion de esto hacian una ceremonia y pintaban un lagarto que
significaba el Diluvio y la tierra, y sobre este lagarto hacian un gran montén de lefia y
ponianle fuego y, después de hecho brasas, allanabanlo y pasaba el principal sacerdote
descalzo por encima de las brasas sin quemarse, y después iban pasando todos los
que querian, entendiendo por esto que el fuego los habia de acabar a todos (Relaciones
Historico-Geogrdficas, 1983, I: 72).

Todas estas referencias nos dejan pensar que, en los mitos de creacion de dife-
rentes regiones del drea maya, el cocodrilo fue entendido como una reminiscencia
a una deidad dema, la cual, al ser destruida, caus6 un cataclismo que acabé con
un orden anterior del mundo, y que por medio de la posterior desarticulacién de
sus partes, asi como de la ereccién de postes en las cuatro esquinas del cosmos,
se logra instaurar el equilibrio del espacio habitable en su estado actual. Aqui
agua, diluvio, lagarto y ceiba son elementos del mito, y aunque aparentemente
sean distintos, son partes de un complejo simbélico que se articula en un texto
que nos habla del fin de un estado de caos para dar pie a un orden de las cosas.

Dicho texto es apreciable también en diversas representaciones visuales en las
que la figura del cocodrilo se conjuga con otros elementos iconograficos durante
la época prehispanica desde tiempos tan tempranos como el periodo Preclasico;
ejemplo de ello lo podemos encontrar en la ya conocida estela 25 de Izapa (figura 8),
en donde las raices del arbol representado adquieren la forma de un cocodrilo.
Resulta sumamente interesante la comparacion de estos mitos con los de los na-
huas del centro de México, pues diversas fuentes dan testimonio de relatos con
alto grado de paralelismo. Uno de ellos es aquel registrado en la Historia de los
mexicanos por sus pinturas, donde se narra que el cuerpo de la diosa Tlaltecuhtli es
desmembrado para formar el cielo y la tierra, acto seguido por la necesaria labor
de colocar arboles en las cinco regiones del cosmos. La narracion relata que los
dioses Quetzalcoatl y Tezcatlipoca

[...] luego criaron los cielos, allende del treceno, e hicieron el agua y en ella criaron
a un peje grande, que se dice Cipactli, que es como caimdn, y de este peje hicieron la
tierra, como se dird [...], Después, estando todos los dioses juntos, hicieron del

212 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



peje Cipactli la tierra, a la cual dijeron Tlaltecutli, y pintalo como dios de la tierra,
tendido sobre un pescado, por haberse hecho de él (Historia de los mexicanos por sus
pinturas, 1965: 25-26).

Ficura 8. Estela 25 de Izapa, Chiapas.
Dibujo de Oswaldo Chinchilla

En la version nahua de este mito no encontramos referencias acerca de que la
mutilacion de la diosa Cipactli sea causa de un diluvio o una inundacién, pero es
claro que ella se encuentra en un medio acudtico. La vinculacion entre este ser
sagrado con la tierra va acompanada al mismo tiempo con el referente al agua,
en tanto que es el agente destructor del orden anterior, o el &mbito preterrestre
que sirve de escenario para la creacién de la tierra.

Si estos mitos tienen una implicacién panmesoamericana —mas alld de las
lenguas, los territorios y las temporalidades—, y nos muestran cierta uniformidad
en las concepciones miticas y cosmogonicas de los pueblos que habitaron esta

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO

213



214

area cultural, tenemos una herramienta para intentar comprender el sentido pro-
fundo que pudo tener el dia Imox-Imix-Cipactli para aquellos pueblos que usaron
el calendario de 260 dias. Preliminarmente podemos entender que nuestro dia
tiene que ver con los mitos que nos hablan de una época primordial en la que
destaca la prevalencia del agua como estado original anterior a todo lo demas;
en este estado del mundo existe un ser precursor de la tierra que debe ser des-
truido por un dios o dioses, a fin de que del caos originado por dicho cataclismo
se pueda reconstruir el medio habitable favorable para la existencia de la vida, es
decir, el cielo y la tierra tal cual los conocemos. Se refiere concretamente a este
lagarto que se constituye como potencia que anima al nuevo tiempo —el de la
trascendencia divina— nacido de un estado anterior negado a la accién creadora
de los dioses (Lopez Austin, 2006: 59-65), y en donde la penumbra, el reposo y
el desorden imperan.

Discusion

Es un hecho que en la actualidad gran nimero de especialistas rituales K’iche’
hablan de la naturaleza acudtica de este dia-nawal, ya que para ellos encarna a
la energia sagrada que domina todo lo relacionado con el vital liquido; es —en
palabras de un ajq’ij— el “santoral del agua”. De por qué tal relacion no esta
documentada en los trabajos etnograficos anteriores a la década de los afos
noventa del siglo xx, es decir, antes de que cobrara fuerza el movimiento de la
Espiritualidad Maya, planteo algunos posibles escenarios.

Una es que este concepto, tal y como se entiende en la actualidad entre los
ajq’ijab’, sea consecuencia de la reapropiacion reciente de un texto proveniente
del medio académico especializado en la cultura maya. Tendriamos entonces que
proponer que trabajos como el de Gates (1978), Schultze-Jena (1946) y Thompson
(1960), entre otros, fueron leidos por los propios mayas —en especial por aquellos
que contaban con los medios y las oportunidades para realizar una investigacion
sistemdtica acerca de temas de epigrafia, iconografia, calendario, etc.— y poste-
riormente retomaron sus ideas, plasmandolas de manera consciente dentro de su
propia tradicion oral. Seria necesario aceptar, entonces, que esta gente haya difun-
dido estos “nuevos conocimientos” en sus propias comunidades y en especial entre
los guias espirituales. O puede ser el caso de que un antropélogo entablara una
relacion de confianza con algin o algunos especialistas calendaricos tradicionales,
y les ensefiara los ultimos avances del conocimiento que se estaba produciendo en
esa época acerca del calendario, lo cual seria bien recibido por ellos y rapidamente
esta informacién fuera incluida en su campo de significacion.

En estos posibles escenarios impera la premisa de la intromision de un texto
ajeno a la tradicion oral. No podemos negar que este hecho sea una posibilidad
real dado que en Guatemala se vive un momento de reivindicaciéon de la identi-
dad en donde la revaloracion del pasado prehispanico es un eje importante para

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



definir lo que los mayas entienden como su cultura, y hoy dia existe un nimero
importante de mayas de diferentes comunidades lingiiisticas en Guatemala inte-
resados en el estudio y desciframiento de los textos antiguos provenientes de las
llamadas Tierras Bajas. Pero estas explicaciones tienen el detalle de que, quizas
en su sencillez, caigan desafortunadamente en una idea ingenua de que los proce-
sos semiodticos se dan en forma unidireccional, o de que un texto es tomado tal
cual y automaticamente agregado a lo que ya se tenia dentro del bagaje cultural
propio.

En primer lugar, y aunque en algunos textos escritos por mayas aqui referidos
(Yool y Curruchich, 1999: 13; Guorén et al., 2002: 77) encontramos que se hace
referencia al lagarto como uno de los significados de este dia, durante mi pro-
pio trabajo de campo no encontré quién mencionara siquiera una vez a éste o
cualquier otro reptil. Quienes escribieron estos textos muy seguramente conocen
estudios acerca del calendario mesoamericano y lo combinan con los saberes tra-
dicionales, pero en el acervo oral de la mayoria de los guias espirituales no hay
mencion de reptil alguno en las oraciones o augurios asignados a este dia-nawal.

Por otra parte, no estoy seguro de que los especialistas rituales conozcan el
significado de los glifos de los dias que les han asignado los epigrafistas. Si bien
es cierto que manejan estos glifos como parte de la iconografia que se puede
apreciar dentro de las ceremonias, asi como decorando varios objetos rituales
hoy dia, al parecer, con contadas excepciones, hay un desconocimiento general
de las interpretaciones que hacen los mayistas acerca de ellos. Por el contrario,
existen varios casos de interpretaciones “alternativas” de dichos glifos elaboradas
por los propios mayas, las cuales tienen la particularidad de corresponderse con
las concepciones contempordaneas acerca de los atributos dados a los 20 nawales
del Choldq'ij. Asi, por ejemplo, el glifo del dia Imix es para algunos ajq’ijab’ la re-
presentacion de una mano zurda empuiada,? en tanto que el significado que se
le da a dicho dia tiene que ver con el lado izquierdo; para ellos el glifo no tiene
relacion con la flor de lirio acuatico.

Estos hechos me hacen cuestionar seriamente la supuesta reincorporacion de
un texto procedente de fuera de la esfera de la oralidad maya y concretamente
de las concepciones K'iche’, pues, de ser el caso, seria mds notoria y palpable
la influencia de los simbolos asignados a este dia procedentes de la literatura
académica mayista, como son el lagarto y la flor de lirio, ambos practicamente
ausentes dentro del bagaje signico atribuido al nawal Imox a nivel de la oralidad
contemporanea de la region.

Otra posibilidad que queda latente es la de que los etnégrafos que registraron
los significados de los dias antes de la época mencionada no hubiesen anotado
nada respecto a la relaciéon de este dia-nawal con el agua por las limitantes pro-

20 Al parecer, en los afos sesenta del siglo xx, un seflor de nombre Calixto, del pueblo de Olin-
tepeque, fue el primer ajq’ij que comenzoé a interpretar estos glifos a su entender, por medio de un
libro de Morley (Fabian Frias, com. pers., 2009).

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO

215



216

pias a las que se enfrenta el investigador al tratar con los informantes, como es el
que la persona entrevistada decida no revelar todo lo que en realidad sabe sobre
tal o cual tema por el que se le pregunta; o quiza que el etnégrafo se limite a
registrar la informaciéon obtenida de un tnico informante o de s6lo una comuni-
dad. Pero en este caso resulta dificil creer que varios investigadores obtuvieran
similares resultados con la misma aparente carencia.

Para intentar acercarme a una respuesta que pueda dejar satisfecha la cues-
tion, me inclino por proponer que estamos frente a un texto que fue tempo-
ralmente olvidado, y que a razén de un estimulo producto de la nueva situacién
en la que se vio envuelto el uso del Cholq'ij, se reincorpord al campo de significa-
cién K'iche’, aunque solamente en los aspectos que resultaron significativos para
la cosmogonia contemporanea de dicha cultura, quedando en el olvido temporal
aquellos que carecen de sentido y que en realidad no les resultan relevantes.

Uno de los conceptos que nos ayudaran a entender esta propuesta es el que
acufiara luri Lotman en torno a lo que él llam¢ la semiosfera (1996: 21-42). Explica
que todo objeto de la cultura, asi como sus sistemas precisos, no tienen capacidad
de trabajar por si mismos si no se encuentran sumergidos dentro de un continuum
semioético con formaciones de diversos tipos y en distintos niveles de organizacion,
siendo la semiosfera quien cumple ese papel, ya que se trata de una esfera abstrac-
ta en la que se dan los fendmenos en torno a la comunicacion, la circulaciéon de
informacion, su retencion, creacion y transformacion en general; fuera de este
campo no es posible que exista la semiosis.

La semiosfera es de un espacio delimitado y hasta cierto punto homogéneo,
pero sus limites se cierran frente a textos que no pueden participar dentro de
la circulacién de informacion y la creacion de sentido. Aunque mas alld de estas
fronteras no es posible el desarrollo de dichos procesos, no es un espacio hermé-
tico: existen elementos que cumplen la funcion de “filtros-bilingiies”, los cuales
traducen lenguajes y cédigos que se hallan fuera de este campo, motivando una
circulacion constante de textos desde el interior de la semiosfera hacia afuera, y
de manera inversa, de textos alosemioticos provenientes de fuera del campo a su
interior. Esta funcion hace posible que puedan existir para la realidad comprensi-
ble de una cultura elementos que vienen de afuera de su campo de significacion,
y, al contrario, que puedan entrar en contacto los textos propios con otras se-
miosferas y que éstos se incorporen dentro de ellas.

Durante la traduccion de los textos ajenos para su asimilacion dentro del
campo propio, se tiene que recurrir a los cédigos que determina la cultura a la
que pertenecen estos filtros, que no siempre seran concordantes con aquellos
originales que daban sentido al texto del exterior; ello creara un espacio de fle-
xibilidad y de busqueda de analogismos a fin de solventar la tensién que existe
entre ambos. Determinados niveles de los mismos deben ser comunes y formar
conjuntos que se intersecten, pero en otros niveles aumenta la gama de la intra-
ducibilidad, por lo que se anula la posibilidad de obtener el texto inicial, lo cual
constituye precisamente el mecanismo de surgimiento de nuevos textos. Es en

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



este momento cuando se pone en operaciéon la capacidad creadora, resultando
un texto hasta cierto punto impredecible de este proceso.

Bajo estas premisas, propongo que la transformacion del significado atribuido
al dia-nawal Imox pudo haberse dado de la siguiente manera:

En una época remota en la que se consolid6 el calendario de 260 dias como
una manifestacion cultural mesoamericana, este dia se relacioné con los simbo-
los propios a los mitos que narraban la instauraciéon de un orden por sobre un
estado anterior diferente y percibido como caético. En este sentido, el agua, el
Monstruo-lagarto de la tierra y los arboles jugaban un papel protagénico. En
algtin momento del devenir histérico de la cultura imperante en los Altos de
Guatemala, algunos de estos simbolos cosmogoénicos dejaron de responder a la
explicacion que ellos mismos tenian acerca del origen del mundo, y fueron rele-
gados a un ambito periférico de su semiosfera.

El proceso de conquista y colonizacion significé una inclusion violenta y ex-
tremadamente drastica de gran cantidad de textos nuevos que se incorporaron a
la semiosfera de los pueblos originarios, muchos de los cuales llegaron a ocupar
parte de las estructuras nucleares de ella. Dentro de la esfera compartida por los
mayas de los Altos de Guatemala, aunque el Cholq’ij se sostuvo dentro de aque-
llos textos que funcionaban como memoria de la cultura —y por lo tanto una
de sus estructuras nucleares—, muchos de los textos integrados a su sistemas
pasaron también a un campo periférico dentro de la semiosfera, mientras otros
se mantuvieron.

Si bien hubo diferentes niveles de continuidad o de olvido de los textos pro-
pios a cada uno de los 20 nombres y significados de los dias de este sistema, en
los casos en los que hubo mayor grado de “olvido” —Iéase éste como transicién
de un texto a la periferia de la semiosfera, por lo tanto un olvido temporal y
potencialmente no permanente— se dio un mayor ejercicio de la capacidad crea-
dora, asignandoles nuevos sentidos (o0 nuevas perspectivas de los anteriores) a fin
de que dichos textos fueran funcionales con las nuevas condiciones y paradigmas
que imperaban dentro de su campo de significacion. Para que este proceso fuera
posible, los k’iche’ echaron mano de los recursos culturales a su alcance y que
provenian de las estructuras nucleares. Hablando en concreto de nuestro dia-
nawal estudiado, es posible que, al perder la nocién de lo que etimolégicamente
significaba el nombre del dia Imox, recrearan su sentido por medio de parono-
masia con la palabra mox, y le atribuyeran los sentidos que de ella se derivan en
el pensamiento K’iche’. A ello corresponderia la informacion que encontraron los
etnografos referidos durante gran parte del siglo xx. En este tiempo, los sentidos
de alrevesado, locura, disgusto, brujeria, ocultismo, etc., ocuparian un lugar nu-
clear dentro de la comprensién de este dia y del sistema en general.

En alguna parte del periodo comprendido por las décadas de los afios ochenta
y noventa del siglo pasado, justo durante el proceso de redefinicién de la iden-
tidad maya de Guatemala, y en el cual el uso del Cholq’ij jugaba un papel impor-
tante, algunos individuos (intelectuales mayas) que pudieron estar en contacto

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO

217



218

con los textos provenientes del medio académico mayista —que jugarian el papel
de filtros-traductores a los que se referia Lotman—, podrian haber planteado de
nueva cuenta la relacién entre este dia-nawal y su naturaleza acuadtica, asi como
la referencia al Monstruo-lagarto de la tierra. Tales ideas, provenientes en ese
momento del exterior de la semiosfera K’iche’, interactuaron con aquellos textos
relegados a la periferia, los cuales no eran profundamente significativos hasta
antes de este momento, pero recordaban la relacién de Imox con el agua.

Si bien algunos de estos individuos que funcionaron como traductores de tex-
tos alosemidticos hacen mencion de la relacion entre el dia Imox y el lagarto,
éste no fue un texto que prosperara en la oralidad de la semiosfera kK’iche’ana, en
tanto que no represent6 algo significativo. En cambio, la relacién con el agua fue
sumamente importante, por lo que, al ser estimulado por un texto proveniente
de fuera de la semiosfera, este texto periférico se desplazé de nueva cuenta hacia
la parte nuclear del sistema signico del Cholq'ij.

Pero tal retorno no fue completamente fiel a su estado anterior: la interaccion
con el nuevo contexto en el que circulaba informacién proveniente del exterior
de su campo de significacion tradicional (aquellos retomados del estudio de la
cultura maya de otras latitudes y otras temporalidades diferentes a las k’'iche’)
determind que la concepcion de Imox adquiriera nuevas caracteristicas. El facil
acceso a otras fuentes —que aunque son de origen maya, debemos considerar
como textos ajenos por no pertenecer en esos momentos a la oralidad propia—
impulsé el proceso creativo de los traductores que llevaron estos textos de la pe-
riferia al interior de la semiosfera, con las caracteristicas propias que tiene en la
actualidad, retomando y adecuando aquellos aspectos relevantes y comprensibles
para la cultura actual, y desdefnando en cambio aquellos que no tenian relevancia
trascendental. Surgié asi un sentido eminentemente nuevo.

Entonces, hoy dia, el nuevo texto sobre Imox aglutina esos contenidos que
son significativos para los mayas contemporaneos que siguen usando la cuenta
de 260 dias como un sistema que los ayuda a interactuar con su mundo sagrado.
Lo llamo “nuevo” porque este texto no representa una “cita textual” de las in-
vestigaciones en torno al calendario provenientes del medio académico: para los
K’iche’ y los grupos de Los Altos no es el nawal del monstruo terrestre, ni tampo-
co el primer dia del calendario; es mas, no existe la figura del Monstruo-lagarto
en los mitos actuales como agente participante en la creacién. En él vemos que
se mantiene vigente el caracter “loco” que se le atribuy6 por su relaciéon con el
lado izquierdo, y ahora ambos sentidos, lo acudtico y lo alrevesado, se conjugan
para dar como resultado toda una serie de caracteristicas que los ajq’ijab le asig-
nan en contextos rituales.

De este modo, Imox condensa por lo menos dos momentos de significacion
dentro de la semiosfera K’iche’: por un lado, los aspectos cadticos, volubles, e
incluso peligrosos reunidos en torno a la idea de su calidad siniestra relacionada
con lo que se ubica a la izquierda (en oposicién a lo diestro), y, por otro, los
positivos, que giran en torno a su valencia hidrolégica.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



El dia-nawal Imox es una muestra de cémo se recuerdan y se recuperan los
aspectos relevantes en la cultura. Estos textos se replantean a si mismos como en-
tes latentes y vigentes en un campo de significaciéon cada vez mads interactuante
con la modernidad.

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO 219



220

BIBLIOGRAFIA

Ajpacaja Tum, Pedro Florentino et al.
2005 Diccionario k’iche’. Guatemala: Proyecto Lingiiistico Francisco Marroquin,
Cholsamaj.

Arias Ortiz, Teri Erandeni

2004 “El cocodrilo en la cosmovisién maya: un proceso de larga duracién”, tesis
de licenciatura en Etnohistoria. México: Escuela Nacional de Antropologia e
Historia.

Ayala Falcon, Maricela
1978 “El ano de doscientos sesenta dias”, tesis de licenciatura en Historia. México:
Universidad Nacional Auténoma de México, Facultad de Filosofia y Letras.

Barrera Vasquez, Alfredo et al.
1980 Diccionario maya-espaiiol. México: Cordemex.

Barrera Vasquez, Alfredo y Silvia Rendén
2005 El libro de los libros del Chilam Balam, traduccion de sus textos paralelos por
..., basado en el estudio, cotejo y reconstrucciéon hechos por el primero,
con introducciones y notas. México: Fondo de Cultura Econémica (Coleccion
Popular, 42).

Bastos Santiago, Aura Cumes y Leslie Lemus
2007 Mayanizacion y vida cotidiana. La ideologia multicultural en la sociedad guatemal-
teca. Texto para debate. Guatemala: Facultad Latinoamericana de Ciencias So-
ciales, Centro de Investigaciones Regionales de Mesoamérica y Cholsamaj.

Brito Sansores, William
1981 La escritura de los mayas. México: Manuel Porrda (Biblioteca Mexicana, 58).

Bunzel, Ruth Leah
1981 Chichicastenango, F. Gall (trad.). Guatemala: Editorial José de Pineda Ibarra y
Ministerio de Educacion.

Calendario Guatemala Maya
2005 Chichicastenango: Centro Cultural y Asistencia Maya (CCAM).

Caso, Alfonso
1967 Los calendarios prehispdnicos. México: Universidad Nacional Auténoma de
México, Instituto de Investigaciones Historicas (Serie de Cultura Nahuatl,
Monografias, 6).

Calvin, Inga E.
2004 Maya hieroglyphics study guide. Fundaciéon para el Avance de los Estudios
Mesoamericanos, <www.famsi.org/mayawriting/calvin/index.html>.

Christenson, Allen J. (ed.)
2003 K’iche’-English dictionary and guide to pronunciation of the K’iche’-Maya alphabet.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



Fundacion para el Avance de los Estudios Mesoamericanos, Brigham Young
University, <www.famsi.org/mayawriting/dictionary/christenson/quidic com-
plete.pdf>.

Cojti Cuxil, Demetrio
1997 El movimiento maya en Guatemala. Guatemala: Cholsamaj.

De la Garza Camino, Mercedes
1988 El universo sagrado de la serpiente entre los mayas. México: Universidad Nacio-
nal Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Filolégicas, Centro de

Estudios Mayas.

Esquit, Edgar
2002 Las rutas que nos ofrecen el pasado y el presente. Activismo politico, historia y

pueblo maya. Guatemala: Instituto de Estudios Interétnicos.

Estrada Peiia, Canek

2010 “Ri Juyub’, ri q’aq’, ri nuch (El cerro, el fuego, el bebé): acerca de la presentacion
de un nifo K'iche’ ante el mundo”, Estudios Mesoamericanos, Nueva Epoca, 9:
35-62.

2013 “Ideas del tiempo ciclico en la cuenta de 260 dias entre los K’'iche’ contem-

RN

poraneos. El ciclo ritual del dia 8 B’atz’ ", Continuidad, cambios y rupturas en
la religion maya, pp. 215-255, Mercedes de la Garza y Maria del Carmen Val-
verde (eds.). México: Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto
de Investigaciones Filolégicas, Centro de Estudios Mayas.

Freidel, David, Linda Schele y Joy Parker
1999 El cosmos maya. Tres mil afios por la senda de los chamanes. Jorge Ferreiro San-
tana (trad.). México: Fondo de Cultura Econémica.

Gates, William Edmond
1978 An outline dictionary of maya glyphs, with a concordance and analysis of their
[1931] relationships. New York: Dover Publications Inc.

Goubaud Carrera, Antonio
1965 “Guajxaquip bats. Ceremonia calendarica indigena”, Cuadernos de Antropolo-
gia, 4: 7-18.

Guordén, Pedro, Lina Barrios y Audelino Sac Cocoy (comps.)
2002 Nuestra cultura maya. Pensamiento y vida maya. Guatemala: Editorial Saquil Tzij.

Historia de los mexicanos por sus pinturas
1965 Teogonia e historia de los mexicanos. Tres optisculos del siglo xvi, pp. 21-90, Angel
Ma. Garibay K. (ed.). México: Porrta (Sepan cuantos..., 37).

Ixcot Pérez, Edgar Rolando

2004 Tzolkin. Calendario sagrado maya, presentacion de J. E. Chuc Xum, introduc-
cion de D. Matul Morales. Guatemala: Editorial K'iche’ Tzib’, TIMACH, GTZ.

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO

221



222

Kettunen, Harri y Christophe Helmeke
2005 Introduction to Maya Hieroglyphs. Worshop Handbook. Leiden: Wayeb and Lei-
den University, <http:/www.mesoweb.com/resources/handbook/WH2005.
pdf>.

Kuxtab’al kan ke ri qati’ gamam maya’iib. Memoria de los abuelos Maya Achi
2003 Guatemala: Asociacion Ixoq Ajaaw.

Libro del Chilam Balam de Chumayel
2001 Antonio Mediz Bolio (trad.), Mercedes de la Garza (prol., introd. y n.). México:
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (Cien de México).

Lincoln, J. Steward
1942 “The Maya Calendar of the Ixil of Guatemala”, Contributions to American Anthro-
pology and History, 38: 99-128.

Lépez Austin, Alfredo

1996 “La cosmovision mesoamericana”’, Temas Mesoamericanos, pp. 471-507, S.
Lombardo y E. Nalda (coords.). México: Consejo Nacional para la Cultura
y las Artes, Instituto Nacional de Antropologia e Historia (Coleccion Obra
Diversa).

2006 Los mitos del tlacuache. Caminos de la mitologia mesoamericana, 42 ed. México:
Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones An-
tropoldgicas.

Lotman, luri
1996 La semiosfera 1. Semiética de la cultura y del texto, vol. 1. Madrid: Ediciones
Catedra, Universidad de Valencia, 3 vols.

Manual de interpretacion del calendario sagrado maya
2002 Guatemala: Coordinadora Nacional Indigena Campesina (CONIC), Cosmovi-
sion Indigena y Cultura Maya.

Morales Sic, José Roberto
2004 Religion y politica: el proceso de institucionalizacion de la espiritualidad en el movi-
miento maya guatemalteco. Guatemala: Facultad Latinoamericana de Ciencias
Sociales (Coleccion Cuadernos de Maestria).

Ninez de la Vega, Francisco
1988 Constituciones diocesanas del Obispado de Chiapa, Maria del Carmen Leén Cé-
zares y Mario Humberto Ruz (eds.). México: Universidad Nacional Auténoma
de México, Instituto de Investigaciones Filoldgicas, Centro de Estudios Ma-
yas (Fuentes para el Estudio de la Cultura Maya, 6).

Pujb’il yol mam. Vocabulario Mam
2003b Guatemala: Academia de Lenguas Mayas de Guatemala, Comunidad Lingiiis-
tica Mam, Direccion de Planificacion Lingtiistica y Cultural, Subprograma de
Estudios Lingiiisticos.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



Relaciones Historico-Geogrdficas de la Gobernacion de Yucatdn
1983 Mercedes de la Garza, Ana Luisa Izquierdo, Maria del Carmen Le6n y Tolita
Figueroa (eds.), Maria del Carmen Le6n (paleogr.), vol. I. México: Universidad
Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Filologicas, Cen-
tro de Estudios Mayas (Serie Fuentes para el Estudio de la Cultura Maya, 1).

Rupflin, Walburga
1999 El Tzolkin... es mds que un calendario. Guatemala: Fundacién Centro de Docu-
mentacion Maya.

Saler, Benson
1969 Nagual, brujo y hechicero en un pueblo quiché. Guatemala: Editorial José de
Pineda Ibarra, Ministerio de Educacién (Cuadernos del Seminario de Inte-
graciéon Social de Guatemala, 20).

Schultze-Jena, Leonhard

1946 La vida y las creencias de los indigenas quichés de Guatemala, Antonio Goubaud
Carrera y Herbert D. Sapper (trads.). Guatemala: Ministerio de Educacién Pa-
blica.

Sotelo Santos, Laura Elena
1988 Los mitos cosmogonicos de los mayas en el siglo xvi. México: Universidad Nacio-
nal Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Filoldgicas, Centro de
Estudios Mayas (Serie Cuadernos, 19).

Spaxti’al Slolonelal. Vocabulario Chuj
2003 Guatemala: Academia de Lenguas Mayas de Guatemala, Comunidad Lingiiis-
tica Chuj, Direccién de Planificacion Lingiiistica y Cultural, Subprograma de
Estudios Lingiiisticos.

Stuart, David
2010 Comentarios sobre las inscripciones del Templo XIX de Palenque, . Pérez de Lara
(trad.). San Francisco: The Pre-Columbian Art Research Institute, Precolumbian
Mesoweb Press, <www.mesoweb.com/es/publicaciones/Stuart/TXIX.pdf>.

Tedlock, Barbara
2002 El tiempo y los mayas del Altiplano. California: Fundacién Yaxté.

Thompson, J. Eric S.
1960 Maya hieroglyphic writing. An introduction, 2* ed. Norman: University of
[1950] Oklahoma Press.

Usemos nuestro calendario maya
2001 Guatemala: Academia de Lenguas Mayas de Guatemala, Direccién Lingiiistica

y Cultural, Programa de Estudios Culturales.

Vargas Pacheco, Ernesto y Teri Arias Ortiz
2005 “El cocodrilo y el cosmos: Itzamkanac, el lugar de la casa del lagarto”, XVIII

ESTRADA / ANIMA’ RI CHO, ANIMA’ RI PLO

223



224

Simposio de Investigaciones Arqueologicas en Guatemala, 2004, pp. 14-26, Juan
Pedro Laporte, Barbara Arroyo y Héctor Mejia (eds.). Guatemala: Museo Na-
cional de Arqueologia y Etnologia.

Velasquez Garcia, Erik
2006 “El mito maya del diluvio y la decapitacion del caiman césmico”, traduccion
de “The Maya Flood Myth and the Decapitation of the Cosmic Caiman”,
PARI Journal, 7 (1): 1-10, <www.mesoweb.com/pari/publications/journal/701/
Diluvio.pdf>.

Villa Rojas, Alfonso
2003 “Apéndice I. Los conceptos de espacio y tiempo entre los grupos mayances
[1968] contempordaneos”, Tiempo y realidad en el pensamiento maya. Ensayo de acer-
camiento, 4* ed., pp. 123-168, Miguel Le6n Portilla (ed.), Erick S. Thompson
(prol.). México: Universidad Nacional Autonoma de México, Instituto de In-
vestigaciones Historicas (Serie Culturas Mesoamericanas, 2).

Yool Gémez, Juan y Leonardo Sanahi Curruchich
1999 Acercamiento a la interpretacion del Cholg’ij. Chimaltenango: KEMATZI], Centro
de Desarrollo y Ciencia Maya.

Zapil Xivir, Juan
2007 “Aproximacion lingiiistica y cultural a los 20 nawales del calendario maya
practicado en Momostenango, Totonicapan”, tesis de licenciatura en Lin-
giiistica. Guatemala: Universidad Rafael Landivar, Facultad de Humanidades.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV





