
222 estudios de cultura maya xxxi

134. Explica allí María del Carmen Martí­
nez que en el tiro o culebrina de plata ve­
nía grabada la leyenda: “Aquesta nación sin 
par  /  yo en serviros sin segundo  /  vos 
sin igual en el mundo”. Al comienzo del 
capítulo “Del tiro de plata…” antes cita­
do, Gómara escribe: “Tenía de relieve una 
ave fénix, con una letra al Emperador, que 
decía […]”. Es decir, que el verso o copla 
–que según Gómara la hizo el mismo Cor­
tés– describía al ave del relieve. Además, 
se trata de octosílabos; por lo tanto, al 
primer verso le falta una sílaba que es la 
palabra ave. Debe decir: “Aquesta ave na­
ció sin par”. De manera correcta lo regis­
tra Bernal Díaz del Castillo en el capítulo
CLXX de su Historia. Pero tanto en la edi­
ción de Sepan Cuantos… de la Historia de la 
conquista de México de Gómara como en el 
Hernán Cortés de José Luis Martínez, de don­
de probablemente lo toma la autora de En  
el nombre del hijo, falta esta palabra.

El licenciado Núñez no era el único in­
terlocutor epistolar de don Martín Cortés, 
sino que éste escribía a otras personas con 
quienes debía tratar asuntos específicos y 
recibía cartas de todos ellos. Una manera 
frecuente de proceder con el licenciado 
Núñez era darle instrucciones sobre qué 
debía decirle a determinada persona; des­
pués don Martín, por su cuenta, escribía 
directamente. Esto ocurre, por ejemplo, 
con don Álvaro de Zúñiga y Guzmán, du­
que de Béjar, a quien Cortés envía “oro y 
plata”, y con quien don Martín trata el ca­

samiento de su hijo y la sobrina de éste, 
doña Juana Ramírez de Arellano y Zúñiga 
(documento 14, 133). Tanto escribía don 
Martín, y de manera tan “frenética” y dili­
gente, que no extraña al lector que en un 
momento dado diga (o escriba, más bien, 
al licenciado Núñez): “Al señor Bargueño 
diréis cómo yo estuve con el señor Monroy 
y dijo que él cumpliría los plazos, que son 
en fin de este mes y del de mayo, y que yo 
lo haré saber al señor su suegro en tiempo 
y que me perdone que no le escribo que 
estoy cansado de escrebir” (documento 
11, 126). Son éstos tan sólo algunos de los 
asuntos de que tratan las cartas.

Si en comparación con los cuatro vo­
lúmenes de Documentos cortesianos, publi­
cados por José Luis Martínez, estas cartas 
son una aportación menor, no cabe duda de 
que tienen un interés especial y presentan 
una visión distinta y nueva de un tema y 
unos personajes de los que creíamos que ya 
todo se sabía. No todos los epistolarios de 
interés para la historia y la biografía de per­
sonajes y escritores de relieve se conservan. 
Es una suerte contar con éstas y tener a la 
mano esta edición hecha en nuestra univer­
sidad. Más que haberse propuesto reescribir 
una biografía de Hernán Cortés o hacer un 
estudio de gran erudición, debemos agrade­
cer a María del Carmen Martínez este libro 
directo, interesante y bien documentado.

Aurora Díez-Canedo F.
Centro de Estudios Literarios, iifl, unam

Martha Ilia Nájera Coronado, ‘Los cantares de Dzitbalché’ en la tradición religiosa mesoamericana. 
México: unam, Coordinación de Humanidades, Unidad Académica de Ciencias Sociales y 
Humanidades, Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios Mayas, 2007.

Siempre, el que un manuscrito colonial sea 
publicado es de gran importancia, sobre 

todo si ese documento, además de los da­
tos históricos que proporciona, constituye 



reseñas	 223

por añadidura un documento literario de 
uno de los pueblos ancestrales de México 
con una gran tradición cultural: el maya. 
Este es el caso de Los cantares de Dzitbalché, 
documento resguardado en la Biblioteca 
Nacional de Antropología e Historia, que 
Alfredo Barrera Vázquez rescató en 1946 y 
tradujo al castellano, con notas explicati­
vas que lo enriquecen, y que en este libro 
se recogen junto con la transcripción de 
aquel documento en maya yucateco y el 
facsímil de los originales. Aunado a esto, 
la obra ahora publicada ofrece, además, un 
mayor aporte que supera a las ediciones 
anteriores, ya que ofrece un estudio que 
tiene como base la perspectiva de la his­
toria de las religiones, a través de la cual 
Martha Ilia Nájera Coronado aborda las an­
tiguas creencias y ritos mayas a que se re­
fieren los cantares que datan del siglo xviii, 
analiza el complejo simbolismo de la reli­
gión maya y establece comparaciones con 
elementos semejantes de otras culturas de 
Mesoamérica, como los nahuas del Altipla­
no Central o los mixtecos de Oaxaca.

Asimismo, ‘Los cantares de Dzitbalché’ 
en la tradición religiosa mesoamericana cons­
tituye la publicación de una importante 
fuente maya de primera mano de origen 
colonial que deja ver tanto su raigambre 
prehispánica como la modificación que 
experimentó el pensamiento maya a raíz 
de la conquista española. Por otro lado, 
Nájera interpreta los cantares, tarea nada 
fácil por el lenguaje críptico en el que es­
tán escritos, para lo cual se requiere un 
amplio conocimiento de la cultura y la re­
ligión de los mayas coloniales, ya que los 
cantares no abordan de manera explícita 
el mundo sagrado, aunque están imbuidos 
en él. Esto implica conocer el antiguo cor­
pus religioso que estuvo vigente en la épo­
ca prehispánica, los cambios a los que fue 

sometido como consecuencia del contacto 
de los grupos originales con los europeos, 
proceso que implicó la incorporación de 
elementos del cristianismo, resultando 
de ello una nueva religión sincretizada, 
que muestra la manera en que los mayas, 
a partir del periodo colonial, modificaron 
su manera de percibir y explicar el mun­
do. Así, el análisis que nos ofrece la obra 
desentraña la complejidad del simbolismo 
que compone los cantares para hacerlos 
asequibles al lector, aunque éste no sea 
especialista en la materia.

En esta edición la autora propone una 
nueva ordenación de los cantares, diferen­
te al que guarda el documento original, 
pues de acuerdo con la temática que con­
tienen los estructura en tres apartados, 
cada uno de los cuales presenta una se­
cuencia interna. De esta manera, el estu­
dio inicia con el cantar 8, de carácter líri­
co, que se refiere al canto lastimoso de las 
desventuras de un huérfano y la fragilidad 
emocional que le provoca su situación. En 
el siguiente apartado incorpora los cantos 
que se refieren a los dioses y los mitos, 
mientras que en el último los correspon­
dientes a los rituales. En estos dos capítu­
los, abundantes en información de conte­
nido religioso, Nájera Coronado analiza las 
creencias y las ceremonias mayas.

A lo largo del libro la autora aborda el 
tema de la caracterización de los principa­
les dioses mayas, con lo cual introduce al 
lector en el complejo mundo de lo sagrado. 
Así, hace referencia al dios creador Hunab 
Ku, “Dios Uno”, que representa la unidad y 
a quien los mayas dirigían diversas oracio­
nes que tenían como finalidad agradecer­
le los beneficios y dones recibidos. Sobre 
esta deidad, Martha Ilia Nájera se pregun­
ta si por sus rasgos fue una creación de la 
época colonial o fue una divinidad maya 



224 estudios de cultura maya xxxi

que se asimiló con el dios cristiano. Este 
dios supremo, al igual que en diversas re­
ligiones, fue una deidad alejada de los se­
res humanos, que creó a otros dioses para 
que realizaran la creación, como fue el caso 
de Ometeotl entre los antiguos nahuas o de 
Viracocha entre los incas. Igualmente, pre­
senta diversas manifestaciones y asocia­
ciones con otras deidades, como Itzamná 
(dios celeste), Bolon Dz’acab’ (relacionado 
con la vegetación y la regeneración), Chaak 
(dios de la lluvia) y K’inich Ahaw (deidad 
solar que ha sido identificada con Jesucris­
to); mientras que Kisín, dios de la muerte 
que habita en el inframundo, fue igualado 
a partir de la evangelización con el diablo 
del catolicismo. 

En el extremo opuesto de los dioses se 
encuentran los seres deformes o disminui­
dos, a los que alude el cantar 10 como ha­
bitantes de edades anteriores, es decir, los 
intentos fallidos de las deidades para crear 
al hombre “ideal”, capaz de alabar a las 
deidades. Dichas creaciones previas, que 
resultaron imperfectas, son personifica­
das en los Los cantares de Dzitbalché por gi­
gantes y enanos corcovados. Con respecto 
a los hombres de tamaño desmedido que 
habitaron la tierra antes de que la humani­
dad actual fuera creada, existen diversas 
menciones en textos de origen nahua del 
Altiplano Central de México, así como en­
tre los Incas de Perú, quienes creían que 
los grandes monolitos de Tiahuanaco, Bo­
livia, eran los restos de la humanidad an­
terior, quienes por no haber cumplido con 
los dioses recibieron una lluvia de fuego 
que los transformó en piedra. En la tradi­
ción maya, los enanos corcovados fueron 
destruidos por las deidades mediante una 
inundación. Por otro lado, los Anales de Tla-
telolco describen a Moctezuma II como un 
enano corcovado, con lo cual manifiestan 

su desprecio por el gobernante tenochca 
que tenía sometidos a los tlatelolcas.

Los cantares 2 y 6 se refieren a la re­
lación del hombre con la divinidad. El pri­
mero de ellos muestra la reverencia y el 
respeto al dios superior de los antiguos 
mayas, ahora identificado con el dios cris­
tiano, y la forma en que el ser humano se 
comunica con la divinidad la cual, a pesar 
de su omnipotencia, puede ser accesible a 
cualquier individuo estableciéndose, así, 
un trato interpersonal. Por su parte, el can­
tar 6 se refiere a una práctica sumamente 
común en Mesoamérica: la abstinencia 
sexual, que implica un proceso de purifi­
cación, y que frecuentemente era acompa­
ñada del ayuno, la oración y, en algunos 
casos, la suspensión del baño como peni­
tencia, prácticas que eran necesarias para 
que un ritual tuviera buenos resultados, 
ya que de lo contrario la ceremonia que 
se realizaba se contaminaría con energía 
negativa, los dioses quedarían ofendidos y, 
como consecuencia, enviarían al transgre­
sor enfermedades en sus partes sacras.

Igualmente, el cantar 9 constituye una 
oración dirigida al dios de la medicina Kit 
Bolon Tun, a la deidad celeste Itzamná y a 
la divinidad creadora Hunab K’u, que era 
pronunciada por un especialista en la her­
bolaria para que las plantas medicinales 
no se agotaran. Destaca el concepto de 
los antiguos mayas sobre la salud y la en­
fermedad, generadas por las entidades sa­
gradas a quienes había que orar para con­
trarrestar los males y restituir el equilibrio 
corporal con el fin de recuperar la salud, 
a lo cual ayudaba, de acuerdo con las con­
cepciones mesoamericanas, el empleo de 
algunas plantas probadas durante cientos 
de años. En el proceso de curación, como 
bien señala la autora, el médico, que era 
un individuo con capacidades especiales 



reseñas	 225

que le permitían acceder y dialogar con 
la divinidad, introducía al doliente en el 
tiempo mítico de los dioses (en el momen­
to de la creación), acto ritual mediante el 
cual el enfermo era reconfortado por los 
dioses. En palabras de Martha Ilia Nájera, 
“la vida no puede ser reparada si no se re­
curre a un retorno a las fuentes originales” 
(20). Por tanto, nos señala que medicina y 
religión estaban íntimamente relacionadas 
en la ideología de los antiguos pueblos 
mesoamericanos, concepto aún presente 
en algunas comunidades.

En el capítulo dedicado a los rituales, la 
autora analiza los cantares que se refieren 
a los ritos, los cuales están conformados 
por una serie de acciones simbólicas, sig­
nificativas, concatenadas, que son deter­
minadas por la tradición, es decir, por la 
sociedad a lo largo del tiempo con base 
en sus creencias y en la forma en que con­
cibe a la divinidad. El ritual constituye la 
forma por medio de la cual un individuo 
o un grupo se relaciona con los dioses y 
está conformado por una serie de actos 
que deben realizarse de una manera espe­
cífica para que tenga el efecto esperado, 
pues de lo contrario se corre el riesgo de, 
además de no obtener el resultado ade­
cuado, provocar la ira de los dioses y, así, 
atraer consecuencias nefastas. Por ello, los 
ritos deben efectuarse en los espacios y 
tiempos precisos y estar dirigidos por un 
especialista en el contacto con lo divino o 
sobrenatural.

Los ritos que están expresados en los 
cantares son clasificados por la autora en 
tres grupos: “Rituales de iniciación feme­
nina”, “Rituales de final de periodo” y “Sa­
crificio por flechas”. De ellos nos ofrece un 
minucioso análisis de los diversos símbolos 
implicados como las aves, el venado, el dra­
gón celeste, el jaguar, la ceiba, las flores, el 

agua, la noche y la luna, elementos que son 
manifestaciones de diversos dioses y de los 
cuales explica sus significados. De esta ma­
nera, desglosa para el lector el misterioso 
lenguaje de los cantares, con lo cual nos 
hace inteligible su contenido expresado en 
forma poética. Igualmente, para una mejor 
comprensión de los ritos, la autora pre­
senta una comparación de las ceremonias 
mayas que aparecen en los cantares con 
aquéllas descritas en otros documentos y 
códices, así como con ritos semejantes que 
practicaban diferentes grupos mesoameri­
canos en la época prehispánica. 

El rubro “Rituales de iniciación femeni­
na” se refiere a los llamados ritos de paso 
por medio de los cuales las jóvenes cam­
biaban su estatus y ontología de niñas a 
mujeres. Nájera comienza con el análisis 
del cantar que se refiere al ritual de inicia­
ción a la vida madura y fértil de la mujer. 
En esta ceremonia, según nos explica, las 
jóvenes ejecutaban una danza en el bos­
que durante la noche, tiempo dominado 
por la luna que correspondía, según la cos­
movisión mesoamericana, al ámbito de lo 
femenino, además de que la noche simbo­
lizaba el regreso a la oscuridad de los orí­
genes. Por eso, “las jóvenes se identifican 
con la luna, por ser la fuente de toda fer­
tilidad y que nutre los ciclos vitales” (48). 
Asimismo, al participar en este ritual, las 
jóvenes morían simbólicamente como ni­
ñas para renacer como mujeres, con todo 
el potencial de ser fecundadas para cons­
tituirse en reproductoras del ser humano 
y creadoras de vida, al igual que la diosa 
madre. En el cantar hay menciones de di­
ferentes elementos significativos, como 
los instrumentos del hilado, actividad pro­
ductiva propia de la mujer que se relacio­
na también con la capacidad de creación; 
la presencia de un pozo, cuya agua tiene 



226 estudios de cultura maya xxxi

la facultad de purificación pues represen­
ta las aguas primordiales, y la ropa nueva 
para las iniciadas que representa la forma 
de existencia que tendrán a partir de ese 
momento. El análisis del ritual al que se 
refiere el canto está basado en otras ce­
remonias que, con el mismo motivo, son 
descritas en documentos coloniales. Sin 
embargo, es necesario el conocimiento 
de estos últimos y de la antigua tradición 
maya para poder llevar al cabo la interpre­
tación del complejo simbolismo que nos 
ofrece la autora. 

Por otro lado, al comentar el cantar 4 
Nájera expone el rico significado de la f lor, 
elemento que encierra los conceptos del 
amor, del placer y de la reproducción. Nos 
aclara que el júbilo que describe el canto 
se refiere al inicio, para la mujer, de la vida 
en pareja para cumplir con el designio de 
los dioses: la reproducción humana, que es 
equivalente a la regeneración de la natura­
leza. Igualmente, señala que el simbolismo 
contenido en el canto y la mención de los 
dioses proyectan el acto de la reproduc­
ción al ámbito de lo divino. Finalmente, 
el cantar 15 se refiere al rito de paso del 
matrimonio, mediante el cual las jóvenes 
alcanzaban el estatus de mujeres maduras.

En el apartado “Rituales de final de pe­
riodo”, la investigadora analiza los cuatro 
cantares que se refieren a las ceremonias 
de terminación de año. El cantar 5 mues­
tra la preocupación por el transcurrir del 
tiempo, concepto que fue de gran im­
portancia para los mayas desde la época 
prehispánica, según se observa en los ves­
tigios de las estelas del periodo Clásico y 
en los códices del Posclásico. Asimismo, 
el documento hace patente el interés del 
escriba por dejar asentado todo aquello 
que merece conservarse en la memoria y 
ser transmitido a las generaciones futuras, 

preocupación que es evidente desde el pe­
riodo Clásico. La conciencia histórica de 
los mayas también aparece en los Cantares 
de Dzitbalché, ya que sus autores, es decir, 
los miembros de la comunidad, hacen una 
evocación de los antepasados que constru­
yeron los grandes monumentos pétreos y 
son plenamente concientes de ser parte 
de su descendencia.

Con respecto al Cantar 3, la autora hace 
un interesante análisis de los wayeb’, es 
decir, los últimos cinco días sobrantes o 
vacíos del año a los que se refiere dicho 
texto, días que eran considerados por 
los mayas y otros pueblos mesoamerica­
nos como nefastos, ya que por reinar en 
ellos el dios de los muertos Kisín podían 
suceder desgracias. Esos días, nos explica 
la investigadora, tenían un simbolismo de 
muerte y significaban un regreso a la os­
curidad y al desorden que antecedió a la 
creación; por eso lo importante y delicado 
de los rituales que se realizaban en ellos, 
ya que se retornaba a los orígenes para po­
der renacer. Pero al finalizar dicho perio­
do, la sociedad resurgía renovada para ini­
ciar el siguiente año, con lo que se dejaba 
atrás un tiempo desgastado que daba paso 
a uno nuevo lleno de posibilidades. Según 
los mayas, en los días nefastos arriba men­
cionados se podía acabar el mundo; por 
eso era el tiempo de purgar los pecados, 
momento de penitencia y purificación en 
el que sólo se cumplía con la veneración 
a los dioses. El significado que daban los 
mayas a esos días es complementado por 
la autora con el concepto que sobre ellos 
tenían los nahuas, quienes los llamaban ne-
montemi, “días demasiados, sin necesidad”, 
que carecían de tonalli, es decir, “sin carga 
ni suerte”, por lo que eran desdichados. 
Igualmente describe y expone los rituales 
que, de acuerdo con diferentes documen­



reseñas	 227

tos coloniales, realizaban los mayas duran­
te esos días delicados.

El cantar 12, que se refiere al anoche­
cer del último día de los wayeb’, lleva por 
nombre “el apagamiento del anciano sobre 
el monte”, lo cual la autora equipara con la 
ceremonia del fuego nuevo que realizaban 
los nahuas cada 52 años, y los mayas cada 
k’atun o periodo de 20 años. Esta ceremo­
nia, explica, marcaba el fin de un ciclo y 
el inicio de otro nuevo, siempre y cuando 
los dioses hubieran decidido que el mundo 
y la humanidad debían continuar. Por eso, 
durante el rito se revivía el tiempo ante­
rior a la creación, la sociedad se encontra­
ba en un momento de indefinición entre 
la vida y la muerte. En relación con ésto 
el cantar 11, en palabras de la autora, “es 
un himno de júbilo por el renacimiento del 
astro solar” (83), pues se celebraba la rege­
neración y el inicio de un nuevo ciclo.

Por último, Martha Ilia Nájera analiza el 
sacrificio por f lechas descrito en los can­
tares 1 y 13, ceremonia que formaba parte 
de los rituales de fin de periodo y sobre el 
cual la autora realiza un estudio cuidado­
so. Al ritual por f lechamiento era expues­
to un joven que debía ser casto y puro, y 
que era amarrado a una columna pétrea 
pintada de azul. Ésta representaba el árbol 
del centro del cosmos, punto donde con­
fluían las fuerzas de los cuatro extremos 
terrestres y de los tres pisos cósmicos: el 
cielo, la tierra y el inframundo, por lo cual 
constituía el axis mundi que simbolizaba el 
espacio atemporal de los dioses.

El canto establece que la muerte que 
sufría el joven no era un castigo, sino la 
oportunidad para reunirse con el dios su­
premo; además era el encargado de llevarle 
las súplicas de los hombres. El sacrificado, 
días antes de su inmolación, era acompa­
ñado por doncellas con las que tenía trato 

sexual, con lo cual se generaba una ener­
gía fertilizadora que se trasladaba a la na­
turaleza. De esta manera, la investigadora 
establece que la ofrenda de la víctima era 
un acto por el cual la comunidad estable­
cía contacto con los dioses y constituía el 
don necesario para que las deidades per­
mitieran la supervivencia de la sociedad. El 
drama ritual, expresado en el cantar como 
si se tratara de una cacería (pues los gue­
rreros asaeteaban a la víctima), implicaba 
un intercambio sagrado. La muerte del sa­
crificado, que era una ofrenda a los dioses, 
aseguraba la supervivencia del grupo, las 
flechas simbolizaban los rayos del sol que 
fecundaban la tierra y la sangre del indivi­
duo, el semen divino del dios solar. Por ello 
el sacrificio se iniciaba al amanecer.

El sacrificio por f lechas, descrito de 
manera literaria en los cantares 1 y 13, es 
contextualizado por la autora dentro del 
proceso histórico de Mesoamérica, pues 
explica que era practicado desde el Clásico 
Tardío según se observa en un grafiti del 
Templo II de Tikal. Asimismo, hay mencio­
nes de él en crónicas coloniales tempranas 
que se refieren a diversos grupos mayas. 
Una de las grandes aportaciones del libro 
es que la autora rastrea dicho sacrificio 
entre los diversos grupos mesoamerica­
nos, como los mixtecos y los nahuas, y 
encuentra que esa ceremonia está relata­
da en manuscritos y dibujada en códices. 
Incluso, identifica esa práctica entre los 
chichimecas y hasta en los pawnee de las 
grandes praderas de los Estados Unidos, 
quienes ofrecían como víctima a una mu­
jer al lucero de la mañana. De esta manera, 
al analizar el rito entre diferentes grupos, 
aclara sus diversos significados y desentra­
ña su complejo simbolismo en tanto con­
fluencia y lucha de los principios opuestos 
complementarios. Lo clasifica como acto 



228 estudios de cultura maya xxxi

ritual asociado principalmente a la fecun­
dación que los rayos del sol provocan en la 
tierra para la producción de los alimentos. 
Igualmente, establece la relación entre 
cacería, guerra y agricultura presente en la 
ceremonia, así como su asociación con el fin 
de ciclos y su objetivo de fortalecer al astro 
rey en periodos de crisis.

Por todo lo anterior, el libro constituye 
una gran aportación, ya que Martha Ilia 
Nájera analiza la estructura y el significado 
de los ritos y de las creencias que apare­
cen en los Cantares, y los ubica dentro del 
contexto mesoamericano para mostrarnos 
las bases comunes existentes entre los di­
versos grupos que habitaron la región. En 
este mismo tenor, la autora muestra cómo 

algunos de los conceptos y prácticas refe­
ridas en el documento no fueron exclusi­
vos de los mayas, sino que formaron parte 
del complejo pensamiento, cosmovisión y 
religión de Mesoamérica. Igualmente, de­
staca que los Cantares de Dzitbalché son una 
muestra del pensamiento religioso maya 
colonial; en ellos se puede apreciar la for­
ma en que diversos conceptos del periodo 
fueron heredados de épocas anteriores, 
así como la manera en que se integraron 
con algunas ideas cristianas traídas por los 
españoles. 

Silvia Limón Olvera

Centro de Investigaciones sobre América 
Latina y el Caribe, unam




