
RESEÑA
https://doi.org/10.24201/eaa.v59i1.2968

Shekoufeh Mohammadi Shirmahaleh. 2022. La leyenda de Sīāvaš: un recorrido 
mitológico, ritual y literario. Ciudad de México: Universidad Nacional Autónoma de 
México. 379 pp. ISBN 9786073071130

ADRIÁN MUÑOZ 
https://orcid.org/0000-0002-0344-9917 

El Colegio de México,  
Centro de Estudios de Asia y África  

(Ciudad de México, México) 
amunoz@colmex.mx

Recepción: 6 de marzo de 2023  v  Aceptación: 17 de abril de 2023

La leyenda de Sīāvaš: un recorrido mitológico, ritual y literario está compuesto de cua-
tro capítulos, aunque el tercero se puede considerar como la columna vertebral del 
volumen: la traducción de un fragmento del Shahnamé o Libro de los reyes, de Abul 
Qasim Ferdousí. La autora explica que su propósito es “destacar la vigencia de la le-
yenda de Sīāvaš en la actualidad en celebraciones rituales, ritos funerarios y en forma 
de nuevos relatos […] con el fin de mostrar que el ser humano del mundo moderno 
no puede liberarse del encanto del mito y, es más, necesita de él para dar sentido a su 
vida y lucha” (27). 

Con una vistosa portada que presume una bella ilustración extraída de un manus-
crito (cuya procedencia, por desgracia, no se notifica) del poema persa, esta monografía 
de la doctora Shekoufeh Mohammadi invita a sumergirse en una de las epopeyas más 
emblemáticas de la literatura universal (el Shahnamé), concluida hacia el año 1010 de 
nuestra era. Si esta obra es emblemática es porque, como la mayoría de los poemas 
épicos, está íntimamente relacionada con la psique y la identidad culturales de un 
pueblo, el iraní en este caso, y su gran impronta se encuentra marcada de manera 
indeleble en ese pueblo y hasta la fecha se recuerda, se cita o se representan pasajes de 
su larga aventura en verso. Los motivos y los personajes de una u otra forma moldean 
los devenires y los episodios de esta tierra. 

En el primer capítulo, Mohammadi discute las dimensiones míticas de la saga de 
Sīāvaš y cómo se engarza con algunas prácticas rituales en Irán y en Asia Central. 
Se trata de una revisión muy detallada de los avances de los especialistas y ofrece un 
contexto apropiado para enmarcar la historia de Sīāvaš en su entorno cultural textual 
y performativo. Esto permite a la autora concluir: “El luto por la muerte de Sīāvaš es 
un acto ritual que evoca el duelo de la Diosa Madre por su hijo, la deidad de la vege-

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 59, NÚM. 1 (183), ENERO-ABRIL, 2024, PP. 135-140
e-ISSN 2448-654X

D.R. © 2024. Estudios de Asia y África
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar 4.0 Internacional	 135



tación” (77). Aquí es importante señalar que, de cierto modo y por su vínculo 
con la vegetación, la vida y las andanzas de Sīāvaš insinúan el tránsito de la 
primavera al verano. Hay ciclos vegetales que sugieren muerte y renacimiento.

En el segundo capítulo, explora las maneras en que los personajes de la leyenda 
de Sīāvaš figuran en la literatura mazdeísta. Recurriendo al Avesta, el Dēnkart 
o el Guzia-hā-i- Zādisparam, Mohammadi rescata los orígenes de los personajes 
principales de la leyenda (el propio Sīāvaš, su antagónica Sūdāba, su padre Kāvūs, 
el turanio Afrāsīāb, entre otros). Con ello, la investigadora también examina los 
modos en que confluyeron y a veces pugnaron diferentes cultos y creencias, no 
sólo mazdeístas, sino también antiguos cultos a divinidades femeninas, ligados a 
ritos de fertilidad. La doctora Mohammadi explora cómo se fueron hilvanando 
estos aspectos y terminaron por enriquecer la composición del poeta Ferdousí.

El último capítulo sirve de complemento al segundo. Allí, la autora indaga 
la presencia de Sīāvaš en libros de historia y en leyendas populares. Esto es, se 
adentra en la historiografía, pero también se sumerge en la hagiografía, por así 
decirlo, del personaje. Esto supone valorar asimismo la expansión y la vigencia 
de Sīāvaš. Además, al incorporar a la discusión diversos rituales, entiende que el 
culto o la veneración de Sīāvaš constituye un acto performativo. No se trata de 
un mito circunscrito a una obra añeja, sino que anima la religiosidad de comu-
nidades vivas tanto en Irán como en Asia Central. 

Los capítulos 1, 2 y 4, pues, inspeccionan aspectos rituales y sociales de 
esta leyenda contenida en el Shahnamé y traducida en el tercer capítulo. Si bien 
no es el poema épico más largo del mundo (el Mahābhārata de India es mucho 
más del doble), sí es la epopeya más extensa que haya sido escrita por una sola 
persona: posee alrededor de 60 000 versos y eso lo hace un prodigio humano y 
literario. Para ponerlo en contexto: Beowulf cuenta con 3 100 versos, la Chanson 
de Roland tiene 4 000 y la Eneida, 10 000. 

Concebida en una época en que el remanente de la dinastía sasánida quedó 
subsumido en el primer califato, el poeta Ferdousí buscó narrar la historia del 
Irán histórico desde tiempos míticos y hasta antes de la llegada del islam a Persia 
en el siglo vii. Ferdousí, pues, canta las historias mítica, legendaria e histórica de 
la estirpe irania, uniéndolas en una sola voz y un solo sentimiento. De este 
modo, el Shahnamé guarda el adn de un pueblo y lo salva de ser absorbido por 
la igualmente rica cultura islámica que llegó para quedarse. Se trata de una nego-
ciación complicada que, en algunos momentos, puso en peligro la permanencia 
del poema épico.

No se trata, sin embargo, de la única obra que llevó este título. La autora 
apunta que, también alrededor del siglo x, otros autores compusieron escritos 
con ese nombre; al parecer, todos se basaban en una obra de título Xudāynāmag 
(Libro de los dioses). Ninguna de esas obras pervive, pero todas parecen haber 
tenido la intención de preservar el legado cultural iranio preislámico. 

La doctora Mohammadi se ha dedicado al estudio hermenéutico de esta obra 
desde hace años. Publicó, en 2019, un estudio de la iconografía de la obra de 
Ferdousí. El libro que aquí se reseña continúa la profundización y ensancha la 
discusión de diversos aspectos del poema. Puesto que el Shahnamé es una obra 

e-ISSN 2448-654X 	 https://doi.org/10.24201/eaa.v59i1.2968

MUÑOZ: RESEÑA	 136



voluminosa, resultaría virtualmente imposible dar cuenta de toda ella en un libro 
de dimensiones modestas. Así, Shekoufeh Mohammadi ha decidido concentrar-
se en algunos episodios en particular, a saber: el ciclo que se refiere a Sīāvaš, 
un héroe paradigmático y memorable. Hijo del rey iranio Kāvūs, de la mítica 
dinastía kayánida, Sīāvaš es también el primer exiliado de la historia mítica de 
Irán. Esto posee una relevancia enorme, como se verá más adelante.

Mohammadi indica que Sīāvaš posee una fase totémica antigua, evidente en 
la etimología de su nombre (32-34). En el Avesta figura como Syāvaršan, nom-
bre producido por las voces syāva (negro) y aršan (caballo macho). [El indólogo 
notará los ecos etimológicos con śyāma (oscuro, negro) y aśva (caballo macho), 
si bien también se nos indica que aršan es diferente de aspa (caballo genérico), y 
esta palabra es la que posiblemente esté más cercana a la sánscrita aśva.] Dice la 
investigadora que esta etimología evidencia que el personaje “se transforma en 
un rey/dios que no ‘es’ sino ‘posee’ un caballo negro” (34). El valor totémico 
del personaje ya va asentando su valencia ritual, que sin embargo se expande más 
allá de lo teriomórfico. Por ejemplo: puesto que Sīāvaš posee también una di-
mensión vegetal, su relevancia ritual comprende más allá que la del rito védico 
del aśvamedha, que estaba destinado a refrendar el dominio territorial de un 
gobernante.

En esta leyenda, Sīāvaš es la encarnación de la virtud, pero también —y quizá 
por ello mismo— víctima de la injusticia y la injuria. Como apunta Mohammadi: 
“Sīāvaš aparece como símbolo de virtud: es un manantial de agua cristalina 
que apaga la sed de los desiertos inhóspitos, es luz de paz en la oscuridad de las 
guerras, es esperanza de amor y bondad para corazones opacados por el resen-
timiento” (23). El joven príncipe verá sometida a prueba su virtud, de manera 
inevitable y trágica. Sūdāba, esposa de su padre el rey, se prenda de la hermosura 
del muchacho y, ante la incapacidad para hacerlo ceder a la tentación carnal, 
termina por inculparlo. 

Este personaje femenino es harto complejo, no unidimensional. La autora 
recupera diversas fuentes que lo conectan con divinidades preislámicas impor-
tantes, lo que complejiza mucho su aura. En el poema de Ferdousí, Sūdāba es 
“una mujer que ha de abandonar sus virtudes iniciales y volverse la antagonista 
perfecta” (40). En los pasajes previos a la saga de Sīāvaš, Sūdāba aparece como 
una mujer valiente, prudente, bella e íntegra. La presencia de Sīāvaš en la corte 
de Kāvūs produce un cambio radical en ella. Ferdousí no explica bien a bien 
el porqué de esta transformación y queda preguntarse si en el fondo hay con-
ciencia del terrible poder del deseo por trastocarlo todo. Mohammadi discute 
las dimensiones de este personaje a la luz de los especialistas (40-42), aunque se 
echa en falta un poco más de discusión a partir del impulso sexual, que parece 
ser el detonante en Sūdāba, a final de cuentas. En contraparte, Sīāvaš muestra 
prudencia y abstinencia, lo que subraya su integridad, que se expresará de diversas 
formas en otros momentos del ciclo narrativo. 

La acusación que hace Sūdāba motiva que Sīāvaš tenga que pasar por una 
ordalía de fuego y, posteriormente, salir en exilio de Irán hacia las tierras de 
Turán. Nunca más volverá a su tierra natal, y ello se experimenta como un 

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 59, NÚM. 1 (183), ENERO-ABRIL, 2024, PP. 135-140	 137

e-ISSN 2448-654X 	 https://doi.org/10.24201/eaa.v59i1.2968



destino trágico. Asimismo, aunque durante el exilio es beneficiario en un ini- 
cio de la hospitalidad de Afrāsīāb (enemigo proverbial de los iranios), el príncipe 
experimenta por parte de algunos personajes el rechazo al otro, el foráneo, como 
una fobia que corroe y nubla la razón. Imposible no encontrar aquí ecos que 
resuenan en todos los desarraigados y exiliados del mundo, no sólo de los iraníes.

La leyenda invita a imaginar lecturas comparativas. Si se cotejara este episodio 
con otros relatos míticos (la acusación que hace la esposa de Potifar acerca del 
supuesto acoso de José en el Génesis o la leyenda yogui de Chauraṅgī, donde este 
príncipe es difamado de la misma forma que Sīāvaš, por mencionar dos ejemplos), 
tal vez se podría inspeccionar la posibilidad de que estos relatos hablen de las 
dimensiones peligrosas del deseo. Esto es, que el deseo sexual puede derivar en 
desastre; puede llevar a injuriar, a manera de venganza, cuando la seducción no 
es correspondida. Otro tema posible por explorar es la injusta imposición de  
la ordalía de fuego a la que están sometidos Sīāvaš en el Shahnamé y Sītā en el 
Rāmāyāna. En ambos casos, lo que se pone en duda es la decencia y la castidad 
del hijo de Kāvūs y la consorte de Rāma, respectivamente. Un tercer tema se 
refiere al motivo del exilio. Así como el príncipe iranio debe dejar Irán, en las 
dos grandes epopeyas indias, Rāma y los Pāṇḍavas deben exiliarse durante mucho 
tiempo. Los héroes indios regresan y llegan a asumir el trono que les correspondía, 
a diferencia de Sīāvaš. Con todo, mitográficamente, se puede leer este motivo 
como una especie de descenso a los infiernos, una experiencia purificadora que 
brinda perfección moral (y a veces física).

La leyenda de Sīāvaš: un recorrido mitológico, ritual y literario es un trabajo 
profusamente anotado y acompañado de útiles anexos, como mapas y fotografías 
que ilustran el andar del héroe iranio. La traducción, por otro lado, es cercana a 
la literalidad y procura conservar giros lingüísticos idiosincrásicos de la lengua 
persa: “el qué, el cómo y el cuánto” (175), “un joven árbol repleto de frutos” 
(176), tener “el hígado mortificado” (190), o “La tierra era una rama seca que 
parecía no haber visto nunca el rostro del cielo” (205), además del inteligen- 
te empleo de adjetivos relativos al aire o al agua para subrayar características de 
algún otro personaje. La autora nos ayuda en todo momento a entender las 
convenciones literarias persas.

Dos críticas técnicas: el anexo 3, sobre los criterios de transliteración y trans-
cripción, no resulta del todo claro. Hubiera sido más útil contar con esta nota 
al inicio del libro, o bien que la introducción remitiera al mencionado anexo y 
explicara al lector promedio la diferencia entre transliteración y transcripción. 
Por otro lado, al menos para quien aquí reseña, hubiera sido preferible dividir 
el libro en dos partes, una de las cuales comprendiera sólo la traducción de la saga 
de Sīāvaš de manera que adquiriera mayor autonomía y protagonismo. Nada de 
esto cuestiona los méritos de esta obra. La lectura de este título es natural y sin 
tropiezos. A veces el rigor académico de Shekoufeh cede y deja entrever un liris- 
mo que habla desde dentro del alma:

Repleta de imágenes, sensaciones y reflexiones albergadas en lo más profundo del  
ser humano, la leyenda de Sīāvaš toca los miedos, las esperanzas y los deseos comunes 

e-ISSN 2448-654X 	 https://doi.org/10.24201/eaa.v59i1.2968

MUÑOZ: RESEÑA	 138



y conocidos de las mujeres y hombres de todas las épocas: el deseo de ser amado (por 
los padres, amantes, hijos); el miedo al desarraigo, a la expulsión y exclusión, el temor 
a no hallarse en el mundo, a no pertenecer; la esperanza de construir y construirse 
como sujeto, el anhelo de vivir, algún día, en libertad y con justicia (23).

Por los temas que maneja la obra de Ferdousí, pero particularmente por los 
motivos que articula la leyenda de Sīāvaš, se puede sospechar que el trabajo de 
Shekoufeh Mohammadi con esta obra es un acto de amor, y de dolor también. 
Ella misma ha hecho vida fuera de su tierra natal. También es testigo de las crudas 
pruebas que la historia contemporánea ha impuesto al pueblo iraní, epitomi-
zadas recientemente por el despiadado linchamiento que la mujer kurdo-iraní 
Mahsa Amini padeció en septiembre de 2022, y que ha congregado a cientos 
de mujeres y hombres a levantarse y manifestarse en contra de los agravios. 
Muchos manifestantes han sido encarcelados o asesinados. Para diciembre del 
año pasado, más de 400 personas habían perdido la vida. De este número, 63 
fueron menores de edad y 32, mujeres. Esto quiere decir que más de trescientas 
víctimas han sido hombres que han estado no sólo detrás, sino al lado de sus 
connacionales femeninas y aun al frente de las protestas. Aunque es muy dura 
la prueba, esto indica que el camino para hacer frente a las vicisitudes y a las 
injusticias es unidos y no contrapuestos; no un grupo demográfico enfrentado 
al otro, sino todos juntos en contra del problema común. 

Episodios como éste otorgan otra dimensión posible a la leyenda de Sīāvaš. 
A veces, los mitos cobran vida en momentos de decadencia y riesgo social, como 
una herramienta para sacar fuerza y erigir batallas épicas que trascienden el 
tiempo. Las palabras de Shekoufeh hacia el final del libro bien pueden aplicarse 
en este sentido amplio: “Es así que su sangre, al derramarse, hierve, aumenta y 
comienza a correr por las venas del mundo: al dejar inconcluso el cumplimiento 
de sus ideales éticos, Sīāvaš lega a sus enlutados la misión de terminar lo que él 
ha empezado” (348). v

Adrián Muñoz es maestro y doctor en estudios de Asia y África, especialidad Sur 
de Asia, por El Colegio de México. Fungió como coordinador académico del 
programa de maestría entre 2015 y 2018, y como coordinador editorial de 2018 
a 2022, ambos del Centro de Estudios de Estudios de Asia y África de El Colegio 
de México. Sus áreas de interés son los movimientos y las tradiciones religiosas 
del sur de Asia, la historia cultural y literaria de India, los estudios mitográfi-
cos y la literatura comparada. Se ha especializado sobre todo en la historia, la 
hagiografía y la literatura de las tradiciones yóguicas, particularmente de la era 
premoderna a la actualidad. Además, se ha dedicado a la traducción (particular-
mente del sánscrito y el inglés) y a la creación literaria.

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 59, NÚM. 1 (183), ENERO-ABRIL, 2024, PP. 135-140	 139

e-ISSN 2448-654X 	 https://doi.org/10.24201/eaa.v59i1.2968




