
ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 687-694

ISSN 0185-0164	 e-ISSN 2448-654X

[687]

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2845

Oliver Scharbrodt y Yafa Shanneik, eds. 2020. Shi‘a Mino-
rities in the Contemporary World. Migration, Transnationalism 
and Multilocality. Edimburgo: Edinburgh University Press. 
344 pp. ISBN 9781474430371

Este libro colectivo incluye las contribuciones de una confe-
rencia de 2016, acompañadas de la detallada introducción “‘My 
Homeland is Husayn’: Transnationalism and Multilocality 
in Shi‘a Contexts”, de Oliver Scharbrodt y Yafa Shanneik, 
que pone en perspectiva los temas que abordan los autores, y 
del epílogo “Shi‘a Cosmopolitanisms and Conversions”, de 
Mara A. Leichtman, que abre el tema a África, olvidada en 
las aportaciones, y, a la vez, propone una nueva síntesis y una 
mirada que permiten al lector orientarse en la colección —no 
necesariamente exhaustiva— e interpretar las distintas articu
laciones desde una óptica ligeramente diferente (es decir, cos
mopolitismo frente a transnacionalismo, según la elección de 
los editores).

El volumen está dividido en tres partes y diez contribu-
ciones (excluidos la introducción y el epílogo) que intentan 
cubrir las distintas dimensiones del tema: en primer lugar, la 
global de la expansión contemporánea del chiismo, desde Amé-
rica del Sur y del Norte hasta Indonesia y Camboya, pasando 
por Europa y Sri Lanka. Esta difusión está vinculada tanto a la 
migración como a la conversión y, por supuesto, a la actividad 
proselitista del Irán posrevolucionario. Como era de esperar, 
se discute el lugar de Irán en este chiismo transnacional, con 
la centralidad de la Universidad Al-Mustafa, en Qom, por la 
que transitan muchos estudiantes de estos países “marginales”. 

D.R. © 2022. Estudios de Asia y África
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (CC BY-NC-ND) 4.0 Internacional



688	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 687-694

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2845

Excepto el primer artículo, dedicado a Indonesia, un país glo
balmente musulmán, el volumen opta por centrarse sólo en 
el chiismo en países no musulmanes, donde es una minoría 
dentro de otra minoría, al ser el sunismo la corriente más nu-
merosa del islam. Por lo tanto, los países en los que el islam es 
la religión mayoritaria o la religión de Estado no son tratados 
directamente, un sesgo importante, pero muy bien señalado. 
El objetivo es explorar esta extraña presencia chií en lugares 
donde es menos esperada. El que sea “extraña” crea cierto dese- 
quilibrio en los artículos, ya que algunos (por ejemplo, el de 
Argentina) comienzan con un balance del pluralismo religioso 
en el país para situar el contexto en el que se desarrolla el is-
lam chií, mientras que otros no lo hacen (el de Camboya). La 
primera parte ofrece, pues, trabajos que destacan los lugares 
insólitos del chiismo contemporáneo.

La segunda parte está dedicada a las trayectorias transna- 
cionales de estos grupos chiíes, mientras que la tercera cuestio- 
na las fronteras “sectarias” de las agrupaciones. No es segu- 
ro que la división en partes sea artificial (en cualquier caso, no 
parece muy útil), sobre todo porque los artículos tratan en 
mayor o menor medida de los rasgos característicos de esta 
expansión chií: la cuestión de la centralidad o no del Irán de 
Jomeini, la construcción y la contestación de la oposición en- 
tre chiismo y sunismo, y la articulación del sentimiento na-
cional y el religioso. Muchas cuestiones no se abordan direc-
tamente, como el poder blando chií (y no sólo el iraní) o la 
financiación, mientras que otras sí, como la exigencia de lealtad 
del Estado iraní y su maquinaria de adoctrinamiento, con el te- 
lón de fondo de una crítica al modo en que el jomeinismo ha 
sancionado las instituciones religiosas del Estado y las ha some
tido a la política.

La introducción sugiere direcciones que no necesariamen- 
te se explicitan en los artículos, en particular la noción de diás
pora, entendida como una conexión imaginaria. En realidad, el 
chiismo, en la relación que construye con la familia del Profeta 
y con el mártir Husayn, tiene una trayectoria de globaliza-



RESEÑAS	 689

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2845

ción espiritual que oscila entre la dimensión emocional y la 
invención de una comunidad imaginaria, y una globalización 
política ligada a su carácter de resistencia, por un lado (contra 
el colonialismo, en particular, y sus avatares neocoloniales), y 
a su inscripción en los temas de la modernidad, por otro, como 
la cuestión de los derechos humanos que, como minoría de 
minorías, defiende fácilmente. También se aborda la cuestión 
de la conversión, pero no sólo del ateísmo o de otra religión al 
islam chií, sino también de los desplazamientos o las reorienta-
ciones dentro del islam, de una corriente a otra, en este caso del 
sunismo al chiismo. Los diferentes textos muestran una fluidez 
mucho mayor de lo que la oposición global entre chiismo y 
sunismo, construida políticamente por los estados rivales, nos 
quiere hacer creer.

En este libro extenso, que permite descubrir dentro del 
islam “minoritario” corrientes y aspectos a menudo eclipsados 
por la maquinaria iraní, todos los artículos tienen puntos po- 
sitivos y puntos débiles, lo que sin duda hace indispensable el 
epílogo. El primer artículo de la primera parte (“Localising 
Global Shi‘a Minority Spaces”), sobre Indonesia, “Perform- 
ing Shi‘ism between Java and Qom: Education and Rituals”, 
de Chiara Formichi, es, por ejemplo, general y anticuado, y no 
recurre a bibliografías más recientes sobre el tema. Se describen 
las diferentes corrientes, pero se recuerda, por ejemplo, el caso 
de Ali Shariati, que sirve de modelo, sin más reflexión, sobre 
las consecuencias en términos de teología de la liberación. El 
lector se queda con las ganas de saber más.

El artículo sobre el islam chií argentino, “Mi corazón late 
Husayn: Identity, Politics and Religion in a Shi‘a Community 
in Buenos Aires”, de Mari-Sol García Somoza y Mayra Soledad 
Valcarcel, muestra bien las diferentes líneas de fuerza de este 
islam que, desde hace más de un siglo, ha evolucionado de una 
visibilidad árabe a una musulmana debido a su resurgimiento 
en 1979, e integra plenamente las dimensiones política y reli-
giosa; el islam chií es, en efecto, un proyecto político que puede 
alinearse con el bolivariano.



690	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 687-694

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2845

En “Bektashism as a Model and Metaphor for ‘Balkan 
Islam’”, Piro Rexhepi comienza y termina su nota con un 
marco teórico ideológico que pretende leer a Hamid Dabashi, 
Sirin Adlbi Sibai y Ali Shariati; vuelve a ello en la conclusión 
e invita a descolonizar nuestro conocimiento de este singular 
islam de los Balcanes que, según la retórica europea, se consi-
dera el islam bueno, moderado, moderno, etc. Este artículo no 
trata tanto de una comunidad en particular como de la forma 
en que se le considera, y por ende es —a través de este com-
promiso epistemológico, fuertemente crítico con el enfoque 
eurocéntrico— una introducción a la reivindicación de cierto 
islam para el cual el etnonacionalismo es una liberación de la 
Europa de 1927.

En el capítulo sobre el islam chií en Londres, “Living 
Najaf in London: Diaspora, Identity and the Sectarianisation 
of the Iraq-Shi‘a Subjetc”, Emanuelle Degli Esposti recuerda 
que el centro del mundo chií no es Irán, sino Iraq; ofrece una 
descripción territorializada de estos musulmanes chiíes que 
hibridan nacionalismo y religión en una síntesis diaspórica 
novedosa y eminentemente moderna, que al mismo tiempo 
invierte el modelo global de los derechos de las minorías y se 
presenta bajo la doble cara de la marginación y la victimización. 
Esto tiene efectos de retroalimentación en la comunidad chií 
iraquí, e incluso en los acontecimientos y las teorías políticas en 
la constitución de una forma de oposición y resistencia lidera- 
da por los chiíes contra Daesh. El artículo es muy completo, 
pero, por desgracia, innecesariamente lleno de jerga.

La segunda parte (“Transnational Shi‘a Trajectories”) 
comienza con una reflexión sobre las nuevas tecnologías en 
el caso de las páginas web de los cuatro muytahids de Nayaf, 
(“Global Networks, Local Concerns: Investigating the Im- 
pact of Emerging Technologies on Shi‘a Religious Leaders 
and Constituencies”, de Robert J. Riggs); de nuevo, el mar-
co teórico (con la principal referencia al modelo scapes de 
Appadurai) es un poco laborioso, pero la descripción de las 
consecuencias para el dogma religioso, los imaginarios y la 



RESEÑAS	 691

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2845

autoridad de los medios de comunicación globalizados resulta 
bastante interesante.

El siguiente artículo, “Still We Long for Zaynab”: South 
Asian Shi‘ites and Transnational Homelands under Attack”, 
de Noor Zehra Zaidi, es muy paradójico: se centra en los chiíes 
estadounidenses del sur de Asia y en el modo en que sitúan 
los grandes lugares de peregrinación iraquíes en el centro de su 
existencia espiritual y de su identidad (pero también describe 
la Sayyeda Zaynab de Siria, de la que ofrece una historia fas-
cinante y digresiva en un texto serpenteante), y deja de lado 
su propio origen nacional. El texto muestra cómo estos sitios 
han llegado a ocupar un lugar importante y a reconfigurar las 
identidades, pero al mismo tiempo no dice casi nada, socioló-
gica ni etnológicamente, de esta comunidad tan particular (por 
cierto, un artículo sobre los chiíes pakistaníes en el mundo 
habría sido bienvenido en la colección, ya que parece que só- 
lo excepcionalmente frecuentan lugares chiíes, en especial de 
obediencia iraní, y a menudo lugares suníes, mediante la prác-
tica de la taqiyya, que aparece en varias otras ocasiones, pero 
sin un desarrollo exhaustivo).

El texto “From a Marginalised Religious Community in 
Iran to a Government-sanctioned Public Interest Founda-
tion in Paris: Remarks on the ‘Ostad Elahi Foundation’”, de 
Roswitha Badry, explora una fundación con sede en París, y en 
particular su sitio web, que no dice nada de sus orígenes chiíes 
heterodoxos, incluso heréticos. El artículo permite describir 
la historia de esta corriente, Ahl e Haqq, cuya manifestación 
parisina oscila entre la modernidad y la opacidad. Aquí estamos 
claramente ante un chiismo diferente al jomeinismo, que se 
adorna de esoterismo, pero que tampoco dice claramente lo 
que es.

Pasamos a la tercera parte, “‘Alid Piety and the Fluidity 
of Sectarian Boundaries”, dedicada a la difuminación de las 
fronteras sectarias, con el artículo sobre Sri Lanka (“Ideas in 
Motion: The Transmission of Shi‘a Knowledge in Sri Lanka”, 
de Arun Rasiah), que trata de ensamblar los diferentes paráme-



692	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 687-694

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2845

tros del chiismo en este país que se ha convertido en tierra de 
acogida para los chiíes en el exilio, pero que a menudo se ven 
obligados a la taqiyya debido a su condición de minoría dentro 
de una minoría, con el detalle de que los suníes de Sri Lanka 
apoyaron a menudo la Revolución iraní. Aquí, como en la 
mayoría de los países, los chiíes se caracterizan por su preo-
cupación por los temas más intelectuales que dejan de lado 
el ritual; estudiantes, eruditos, intelectuales comprometidos, 
serían los grupos sociológicos chiíes. El énfasis en el trabajo 
de las fuentes deja de lado la tradición exegética chií como tal 
y tiende puentes con los chiíes que rechazan la propaganda 
wahabí y salafí.

El capítulo 10, “Limits of Sectarianism: Shi‘ism and ahl 
al-bayt Islam among Turkish Migrant Communities in Ger-
many”, de Benjamin Weineck, está dedicado al gran número 
de comunidades chiíes en Alemania: preciso y bien documen-
tado, hace hincapié en la reivindicación del amor a Alí (piedad 
a Alí) que permite superar la división entre los chiíes y otros 
grupos, incluidos los alevíes turcos, e ir más allá del sectarismo 
tradicional. También aquí se explora un chiismo alejado de la 
ideología política jomeiniana y constituido según rasgos muy 
específicos gracias a unas condiciones que se pueden atribuir 
a la diáspora, pero aún más en un contexto laico (aunque no 
se destaque esta dimensión de los países donde se desarrollan 
estas presencias).

El artículo más fascinante del volumen se refiere a Cam-
boya: “‘For ‘Ali is Our Ancestor’: Cham Sayyids’ Shi‘a Tra- 
jectories from Cambodia to Iran”, de Emiko Stock; aquí te-
nemos la presentación de una comunidad que reivindica, con 
linajes cuidadosamente transcritos y conservados, la más tem-
prana descendencia de Alí. Se trata de un trabajo etnográfico 
deslumbrante que saca a la luz otro chiismo, no sólo como ele- 
mento de conversaciones en el islam de poblaciones lejanas, si- 
no también en la reivindicación de otro islam.

La colección reúne, de un artículo a otro, a expertos de 
regiones que no se encuentran fácilmente, pero también me-



RESEÑAS	 693

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2845

todologías y temas muy diferentes: desde la exigencia de una 
descolonización del conocimiento hasta un enfoque etnológico, 
pasando por un tratamiento político o una práctica socioló-
gica más clásica. El libro presenta de forma muy útil diversas 
investigaciones sobre el islam, y en este caso sobre el chiismo. 
Se agradece que no se centre en los países musulmanes mayori-
tarios, salvo el artículo sobre Indonesia, que, al ser liminar, 
plantea las grandes tensiones que la Revolución islámica ha 
creado en el chiismo tradicional, tanto en lo que se refiere a 
la autoridad religiosa como a la politización, a veces falto de 
detalles demográficos y datos sociológicos. Por otro lado, el 
lector se introduce de lleno en el eje que distingue y articula 
el peso respectivo que se da a las dimensiones rituales y de tra- 
bajo académico, y en el que pone de manifiesto la polarización 
de los centros tradicionales y la difusión de un islam globalizado 
a través de internet. El cuestionamiento del cosmopolitismo y 
de la transnacionalización se habría enriquecido con una pers-
pectiva que está casi ausente, a saber: el estatuto de los religiosos 
en los países de acogida.

Sylvie Taussig

https://orcid.org/0000-0002-5591-5254 
sylvie.taussig@gmail.com

Centre national de la recherche scientifique, Francia


