
ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 648-654

ISSN 0185-0164	 e-ISSN 2448-654X

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2623

S. Rahemtulla (2017). Qur’an of the oppressed: Liberation theo­
logy and gender justice in Islam. Oxford: Oxford University 
Press. 295 pp.

El libro se presenta como una monografía cuádruple de 
cuatro importantes actores del pensamiento islámico contem
poráneo, cuyo punto en común es su decisión razonada de 
privilegiar el Corán por encima de otras fuentes islámicas. Se 
trata de Farid Esack, Asghar Ali Engineer, Amina Wadud y 
Asma Barlas, dos teóricos de la teología de la liberación islá-
mica y dos teóricas de la igualdad de género. Los cuatro, sin 
embargo, están involucrados en ambas temáticas con diferen- 
tes ponderaciones, lo que justifica su reunión aquí. Las mono-
grafías están construidas de manera muy interesante: un traba- 
jo sobre la metodología de cada uno de los pensadores permite 
comprender sus elecciones hermenéuticas y su preferencia por 
el Corán. Una breve biografía los sitúa en su contexto especí- 
fico (Sudáfrica, India, Estados Unidos y Pakistán, respecti-
vamente) y proporciona alimento para la reflexión sobre el 
alcance universal tanto de la lucha que libraron como del is- 
lam tal como lo conciben, como teología y como praxis 
comprometida con los oprimidos. En la introducción se expo- 
nen varios conceptos, así como el posicionamiento de la 
autora, una mujer musulmana practicante; en este sentido, 
propone una lectura comprometida y crítica, por ejemplo, de 
Farid Esack, quien, como los teólogos cristianos de la libe- 
ración, hace del Éxodo el paradigma de la liberación. Sin em-
bargo, para Shadaab Rahemtulla, la elección del tawhid (unidad 
de Dios) como piedra angular es preferible, porque no sucumbe 

D.R. © 2020. Estudios de Asia y África
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (CC BY-NC-ND) 4.0 Internacional

[648]

0648-0654-RESENAS-4-TAUSSIG.indd   648 07/07/2020   09:53:56 a.m.



RESEÑAS	 649

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2623

al poder eurocéntrico que dicta las epistemes y porque nos 
permite permanecer dentro de los recursos enteramente islá-
micos.

En la introducción, en la que se exponen varios concep- 
tos, se vuelve en particular a la elección de privilegiar el Corán 
sobre la tradición, a fin de poner de relieve su potencial libe-
rador en las circunstancias actuales, que son muy diferentes 
de las de la revelación. Esta elección, que implica un énfasis 
en la justicia social, la crítica de las lecturas tradicionales y la 
adopción de nuevas prácticas de lectura, la comparten los cuatro 
autores. Se trata de plantear la ontología como metodología, 
partiendo de lo que es el Corán, es decir, la palabra de Dios, 
lo que la tradición no ha hecho; estas elecciones de lectura 
provocan una reacción muy fuerte de los ulemas. Aquí se la-
menta la ausencia de una perspectiva histórica de esta corriente, 
que parece ser nueva en la teología islámica, aunque la autora 
insiste en puntos en común con los pensadores islamistas. Hay 
un debate sobre si el islamismo es la forma musulmana de la 
teología de la liberación (Gresh and Bayat, 2018), pero la autora 
no lo prevé y su acercamiento sigue siendo poco claro. ¿Qué 
son esos puntos en común?

Presentaré brevemente la obra y el pensamiento de los 
cuatro autores. Esack, nacido en Sudáfrica y activista contra 
el apartheid, tuvo una infancia muy difícil. Enviado a Pakistán 
para estudiar en una madrasa, tuvo una educación islámica 
clásica de la que se emancipó debido a su experiencia en el 
apartheid para concebir una teología desde los márgenes, segu- 
ro de que lo que hay que estudiar es el contexto actual, más 
que el del siglo vii, porque el Corán es un discurso vivo cuya 
verdad se revela a través de la praxis, la clave de su investigación 
teológica. Inspirado en la teología cristiana de la liberación, ha- 
ce del Éxodo el paradigma principal de su exégesis, siempre 
que la liberación de uno mismo esté ligada a la liberación del 
otro: uno debe estar del lado de los oprimidos para trabajar por 
su propia humanidad, y aquí Esack utiliza el término fitra. El 
islam para Esack debe comprometerse con la justicia, y con la 

0648-0654-RESENAS-4-TAUSSIG.indd   649 07/07/2020   09:53:56 a.m.



650	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 648-654

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2623

lucha contra los males que afectan a la humanidad, contra la 
idea de que los males serían una retribución divina.

Asghar Ali Engineer, nacido en la comunidad de mu-
sulmanes Bohra en India, y en desacuerdo con ella, hace del 
Corán un texto liberador por excelencia, y en él defiende una 
visión esencialista, aunque también centrada en la praxis. De 
la cultura chiita, hace de la batalla de Karbala el modelo islá-
mico de la lucha por la libertad, y del martirio de Hussain, el 
corazón del mensaje del islam, exaltando el valor, el sacrificio 
y el compromiso con la justicia. Por lo tanto, debemos de- 
jar de lado los sedimentados discursos y prácticas, entre ritos 
y rituales, que oscurecen la realidad del dios del Corán, que 
toma partido por los oprimidos contra los que los oprimen. 
Considerando los conflictos entre hindúes y musulmanes en In- 
dia, aboga por la laicidad como filosofía nacional que pase por 
alto las diferencias, mientras que denuncia la forma propia 
de la laicidad en India que está en los colores del hinduismo, 
y describe al musulmán como el otro fanático. Su enfoque, a 
diferencia del de Esack, privilegia el texto escrito y enfatiza el 
vínculo entre paz y liberación.

Amina Wadud es una americana negra convertida al islam, 
y Shadaab Rahemtulla aprovecha esta oportunidad para contar 
la historia del islam negro en Estados Unidos. Se formó en 
ciencia islámica en la universidad y luego se trasladó a Malasia, 
donde estuvo expuesta al movimiento de Sisters in Islam (sis), 
que la influyó tanto como a ellas. Favoreciendo el Corán y el 
contexto como fuente legítima y lugar de encuentro de la vo-
luntad divina (a diferencia de la sharía), sus libros están influidos 
por la teoría del “doble movimiento” de Fazlur Rahman, y se 
centran en la relación entre el islam y la justicia de género. Sin 
embargo, rechaza el término “feminismo” porque implica la 
crítica de las religiones, así como un alejamiento de la religión, 
y prefiere llamarse a sí misma “pro fe, profeminista”. Para la 
autora, sin embargo, su propuesta de una “lectura femenina 
del Corán” es problemática porque es esencialista. No obstan- 
te, con base en el texto, en particular en la experiencia de Hagar, 

0648-0654-RESENAS-4-TAUSSIG.indd   650 07/07/2020   09:53:56 a.m.



RESEÑAS	 651

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2623

madre de Ismael, y en la idea de Tawhid y Khilafa, constru- 
ye un feminismo alternativo que pretende integrar el género 
a la teoría ética islámica.

Por último, Asma Barlas es una americana-pakistaní, la 
única de los cuatro pensadores aquí presentes que no ha hecho 
ningún estudio islámico. Al igual que los otros tres, se dedica a 
la crítica de los hadices y la tradición de la interpretación, pero 
ella ve el Corán como un texto que esencialmente lucha con- 
tra el patriarcado. Se basa en particular en el caso de Abraham y 
en la vida del propio Mahoma, así como en la interpelación co- 
ránica de Umm Salama. El núcleo de su trabajo es la noción 
de tawhid, la indivisible soberanía de Dios, que no puede ser 
ni hombre ni padre. Sin embargo, al negarse a ver las posibles 
interpretaciones androcéntricas del Corán, Barlas tiende a la 
apologética y a la esencialización.

El volumen considera a dos pensadores de la teología de 
la liberación y a dos pensadoras de la igualdad de género. Am- 
bas corrientes no están puramente yuxtapuestas, ya que una 
conclusión nos permite tomar una posición más elevada e 
identificar los elementos estructurales que las acercan; a saber: 
en primer lugar, la elección del Corán como fuente principal. 
La lectura es, en los cuatro casos, holística o global, pero nunca 
comenta el texto completo, a diferencia de los comentarios 
clásicos, que seguían el Corán versículo por versículo y tenían 
un enfoque enciclopédico; favorecen los comentarios temáti-
cos que les hacen buscar elementos en todo el texto coránico. 
Para Shadaab Rahemtulla, hay un vínculo intrínseco entre el 
holismo textual y el compromiso con el comentario temático. 
Además —y esto también en contraste con la tradición exegé-
tica—, la experiencia se integra, en los cuatro casos, como una 
fuente autorizada. Todos los libros de estos autores contienen 
descripciones de las realidades de la vida, la opresión, etc., y no 
se limitan a lo que normalmente se reconoce como teología. Sin 
embargo, no se trata sólo de un contexto, sino de una nueva 
fuente, que resuena con el fin de la pretensión de objetividad 
propia del comentario clásico. El reconocimiento de la subje-

0648-0654-RESENAS-4-TAUSSIG.indd   651 07/07/2020   09:53:56 a.m.



652	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 648-654

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2623

tividad, explica la autora, implica una teología contextual (lo 
que es muy distinto de decir que la teología es dependiente del 
contexto): el enfoque temático, orientado principalmente en 
torno a la liberación socioeconómica, la igualdad de género y 
el pluralismo religioso, permite poner al individuo y sus preo- 
cupaciones en el centro de la teología. Éste es el primer ele-
mento común, que es más que un elemento.

El segundo elemento es la materialidad de los libros 
publicados por estos autores, y que se caracterizan por su 
brevedad y su accesibilidad. Debe inscribirse en la historia de 
la imprenta y de la educación de masas, que es reciente en el 
mundo árabe-musulmán, y que ha creado nuevos productores 
y consumidores de conocimientos islámicos. En este contexto 
debe situarse la creación de un tipo de conocimiento diferente, 
que se opone al conocimiento clásico, y que no se origina en los 
lugares tradicionales de educación islámica. Estas producciones 
pertenecen a un registro académico y están dirigidas a una élite 
académica: su consigna, dictada por el mercado del libro, es la 
claridad y la “comerciabilidad”.

El tercer punto es la verdadera lucha por las causas, contra 
el racismo, contra el imperialismo americano, por los palesti- 
nos, a lo que se añade su compromiso con el pluralismo, ya sea 
intra o interreligioso.

Esta conclusión general es muy interesante; no debe ha- 
cernos olvidar, sin embargo, que la autora no trata de los po- 
sibles vínculos ideológicos entre las dos corrientes ni con el is- 
lamismo. Ella especifica que el enfoque temático no implica una 
politización del islam, sino un desplazamiento de las preocupa-
ciones religiosas (por excelencia, la salvación) a las cuestiones 
mundanas; es un inmanentismo en el que Dios (aquí el tawhid, 
su unidad) actúa como paradigma. El trabajo monográfico está 
muy bien realizado, desde la descripción de las ideas de los 
autores, sus métodos y la génesis de su pensamiento, hasta la 
encrucijada de su experiencia.

0648-0654-RESENAS-4-TAUSSIG.indd   652 07/07/2020   09:53:57 a.m.



RESEÑAS	 653

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2623

Referencia

Gresh, A. y Bayat, A. (2018). Is Islamism the Muslim form of libe-
ration theology? Orient XXI. Recuperado de https://orientxxi.
info/magazine/is-islamism-the-muslim-form-of-liberation-
theology,2527

Sylvie Taussig

https://orcid.org/0000-0002-5591-5254 
sylvie.taussig@gmail.com 

Centre national de la recherche scientifique, Francia 
Instituto Francés de Estudios Andinos, Perú

0648-0654-RESENAS-4-TAUSSIG.indd   653 07/07/2020   09:53:57 a.m.




