
[481]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 481-506

ISSN 0185-0164	 e-ISSN 2448-654X

Recepción: 12 de diciembre de 2015. / Aceptación: 31 de enero de 2020.

D.R. © 2020. Estudios de Asia y África
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (CC BY-NC-ND) 4.0 Internacional

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

Nuevas notas acerca del cuento 
árabe del tuerto que se quedó ciego

New notes on the Arabic tale 
of the one-eyed man who became blind

DESIRÉE LÓPEZ BERNAL
Universidad de Granada, España

Resumen: Con base en un breve estudio de Fernando de la Granja, 
se profundiza en el origen y en los elementos que configuran un 
cuentecillo árabe protagonizado por un tuerto y que gozó de una 
notable difusión en las letras árabes premodernas, especialmente en la 
literatura de adab, y se incorporó a la tradición literaria española de 
los siglos xvi y xvii. En este artículo se estudia su génesis en relación 
con la figura de un destacado personaje de la historia árabe-islámica, 
Abū Sufyān. A partir de un refrán recogido en distintas obras de la 
literatura árabe premoderna, y de otros géneros, se establece su posible 
conexión con el cuento y con la pérdida de la visión de Abū Sufyān. 
Por último, se identifica su frase final con un hadiz que aparece en 
numerosas colecciones de tradiciones.
	 Palabras clave: tuerto; Abū Sufyān; literatura de adab; literatura 
española; Siglos de Oro.

0481-0506-LOPEZ.indd   481 07/07/2020   05:59:19 p.m.



482	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 481-506

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

Abstract: Taking a short essay by Fernando de la Granja as a starting 
point, this article delves into the origins and component parts of an 
Arabic short story whose protagonist is a one-eyed man. This tale 
was common in many pre-modern Arabic literary sources, especially 
in adab works, and was traditionally found in 16th and 17th century 
Spanish literature. The author of this paper studies its genesis in con-
nection with Abū Sufyān, a prominent character in Arab-Islamic his- 
tory, and also connects a motif found in various premodern Arabic 
sources to our tale and Abū Sufyān’s complete loss of sight. Finally, 
a final sentence is identified with a Hadith that appears in several 
books on traditional themes.
	 Key Words: one-eyed; Abū Sufyān; adab works; Spanish litera-
ture; Spanish Golden Age.

Estado de la cuestión

El cuentecillo árabe que inspira este artículo llamó la atención 
del arabista Fernando de la Granja (1970, pp. 387-390), quien se 
ocupó de él en una de sus diversas publicaciones de las décadas 
de 1960 y 1970 y puso en relación la cuentística árabe con la 
española, especialmente la de los siglos dorados.

Subrayando —ante todo— el valor de sus investigaciones y 
las altas dosis de erudición que emergen de ellas, retomo ahora 
el hilo de sus aportaciones con el objeto de completar con nue-
vos datos el conocimiento que hasta el momento teníamos de la 
génesis y la andadura de dicho cuentecillo por la literatura árabe 
premoderna. Dado el volumen de la información recabada, se 
deja para otro momento el estudio de su acogida en la tradi- 
ción escrita española, desde el siglo xvi y hasta el xx, con nume
rosas versiones impresas dentro y fuera de las secciones amenas 
de la prensa española a partir de mediados del siglo xix y hasta 
las tres primeras décadas de la centuria siguiente, que se deben 
incorporar a los títulos de obras literarias donde su presencia 
ya fue advertida.

El punto de partida del breve estudio de Fernando de la 
Granja, al igual que el mío, es un relato muy corto que circuló 

0481-0506-LOPEZ.indd   482 07/07/2020   05:59:19 p.m.



LÓPEZ: NUEVAS NOTAS ACERCA DEL CUENTO ÁRABE DEL TUERTO…	 483

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

por una serie de libros de bellas letras y paremiología árabes 
—más adelante preciso desde qué momento— y cuyo exiguo pe
ro chistoso argumento queda resumido en las líneas que siguen: 
A un tuerto le dan una pedrada o le disparan una flecha que va a 
parar a su ojo sano, con lo que se queda ciego y exclama: “¡Se 
nos hizo de noche! ¡El poder pertenece a Dios!”.

El mencionado arabista logró identificar varias versiones de 
este argumento en la literatura árabe en obras del género del 
adab, y otras tantas en las letras españolas entre los siglos xvi y 
xviii. Me fijo ahora en la frase con la que concluye el chistecillo 
y vuelvo igualmente la mirada a los registros más antiguos de 
su texto en busca de desentrañar la posible atribución del mis- 
mo a personajes que representan, en esta literatura de tintes 
humorísticos y en la tradición oral árabes, el modelo del descui-
dado. El resultado de las pesquisas descubrirá a otro personaje 
bien conocido y alejado de dichos modelos en el devenir de la 
historia.

El tuerto: un personaje tipo del adab al-fukaha1

Durante el periodo premoderno, la literatura árabe de humor 
tiene en la prosa de adab uno de sus mayores y más ricos ex- 
ponentes. El género constituye un amplísimo catálogo de perso-
najes —con identidad conocida o simplemente anónimos— que 
encarnan distintos tipos cómicos, los mismos que encontra-
mos en la literatura oral y popular. Son los protagonistas de 
los relatos de tono más liviano que servían lo mismo como 
medio de divertimento que como materiales que contribuían 
a la instrucción del público cultivado de estas obras.2 Como 
es bien sabido, el género desarrolló incluso una vertiente ple

1 A lo largo del presente trabajo se utiliza el sistema de transcripción del ára- 
be adoptado por la Escuela de Arabistas Españoles y fijado en la revista al-Andalus.

2 Para conocer más detalles sobre este género de la literatura árabe y acerca de 
la evolución del término adab desde la época preislámica hasta el siglo ix, cuando ad-
quiere el sentido con el que se usa en este trabajo, véase Gabrieli, 1986, y Pellat, 1976.

0481-0506-LOPEZ.indd   483 07/07/2020   05:59:19 p.m.



484	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 481-506

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

namente humorística, denominada adab al-fukāha, donde la 
concentración por capítulo de modelos jocosos es absoluta y 
sumerge de lleno a quien se adentra en estos libros —o epígrafes 
de ejemplares del mismo género— en el universo de los parásitos 
(t‰ufayliyyūn), los avaros (bujalāʾ), los tontos (h‰amqà) y descui- 
dados (mugaffalūn o mustajaffūn) o los feos (qibāh‰), por men-
cionar sólo a algunos.

El muestrario de personajes tipo que reúne en sus páginas el 
adab al-fukāha está conformado por aquellos que cargan con 
cualidades negativas desde el punto de vista del comportamiento 
y la moral (codiciosos, tacaños, pesados, desvergonzados, gorro-
nes y un largo etcétera), defectos psíquicos (tontos, descuidados 
o lunáticos) y defectos físicos. Además de los feos, integran este 
último y diverso grupo personajes que carecen de algunos de 
sus miembros o poseen alguna imperfección en uno o varios 
de ellos, como concorvados, mancos, cojos y los que tienen 
algún tipo de deficiencia en la vista y que, por ese motivo, son 
el blanco de chistes y bromas o protagonizan situaciones de 
lo más cómicas.

La pluralidad de estos últimos personajes en la literatura 
de adab es amplísima y va más allá de los tuertos (al-ʿūr), los 
ciegos (al-ʿumyān), los bizcos (al-h‰ūl) o los miopes (al-ʿumš). 
Entre ellos, no cabe duda de que los tuertos (al-ʿūr) desperta-
ron el interés de los escritores árabes premodernos, y no sólo 
de aquellos que nutrieron el fértil campo del adab. Al-S‰afadī 
(m. 764/1363), autor de una obra biográfica sobre individuos 
ciegos titulada Nakt al-himyān fī nukat al-ʿumyān, en la que tam
bién prestaba atención a los tuertos —todos ellos ilustres—, se 
ocupó de éstos en una monografía que lleva por título al-Šuʿūr 
bi l-ʿūr y que constituye la única obra dedicada a quienes se 
habían quedado con un solo ojo que la tradición escrita árabe 
premoderna nos brinda.3

3 En esta obra, el quinto de los seis capítulos que sirven de introducción a las bio- 
grafías de conocidos personajes tuertos versa sobre los refranes y las anécdotas acerca 
del tuerto verdadero y el que no lo es (fī mā y aʾa min al-amtal wa-l-nawādir fī h‰aqqi 
l-aʿwr wa-gayri d ālika); mientras que el sexto y último reúne poemas sobre la pérdida 

0481-0506-LOPEZ.indd   484 07/07/2020   05:59:20 p.m.



LÓPEZ: NUEVAS NOTAS ACERCA DEL CUENTO ÁRABE DEL TUERTO…	 485

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

En el plano literario, el prolífico al-Yāh‰iz‰ (m. 255/868-869) 
—conocido precisamente por ser el de los ojos saltones— tam-
bién se interesó por los tuertos en su Kitāb al-Bursān wa-l-ʿuryān 
wa-l-ʿumyān wa-l-h‰ūlān, centrado en los leprosos, los cojos, los 
ciegos y los bizcos (1990, pp. 566-568).

Al igual que hubo lugares del mundo árabe-islámico medie-
val cuyos habitantes se hicieron célebres por cualidades como 
la avaricia (Merv) o la necedad (Hµims‰),4 los nombres de otros 
se vieron vinculados a colectivos, como quienes se hallaban pri- 
vados de uno de sus ojos. Sabemos por un testimonio que llega 
a al-S‰afadī que se decía: “las gentes de Hīt son, la mayoría de 
ellas, tuertas”.5 Su informante contaba la siguiente anécdota 
acerca de un habitante de dicha ciudad: “Vi a un hombre que 
tenía los dos ojos sanos y le dije: ‘¡Esto es raro!’. Y respondió: 
‘Mi señor, tengo un hermano ciego que ha cogido su parte y 
la mía’” (al-S‰afadī, 1911, pp. 66-67).

Los personajes que habían perdido uno de sus ojos desfilan 
por los libros de adab lo mismo en capítulos o epígrafes especí-
ficos que en otros en los que vienen de la mano de individuos 
con otra suerte de defecto en la vista. En ʿUyūn al-ajbār de 
Ibn Qutayba (m. 276/889), los acoge un apartado del décimo 
libro —el Kitāb al-nisāʾ— dedicado a los ojos (al-ʿuyūn) (1963, 
pp. 56-60), donde se cuentan anécdotas como la que sigue: “Dijo 
al-As‰maʿī: ‘Una flecha llegó a un hombre tuerto y le alcanzó su 

de un ojo y los tuertos (fī mā y aʾa min al-šiʿr fī l-ūr wa-l-ʿuryān). Véase al-S‰afadī, 1988, 
pp. 99-108.

4 El nombre de Marw/Merv se asocia en la literatura de adab a la codicia de sus 
gentes, que hombres de letras sobresalientes, como al-Y āh‰iz‰ (s.  a., pp. 17-20, 22 y 
27; trad. 1984, pp. 88-89, 91-95) o al-Jat‰īb al-Bagdādī (2000, p. 209), se encargaron de 
subrayar en sus obras consagradas a los personajes avaros y a la avaricia. Si los habi-
tantes de la región de Jurasán eran señalados como los más avarientos, los de Merv se 
situaban, según estas fuentes, a la cabeza de ellos. Véase también Ibn ʿAbd Rabbihi, 
1949-1965, p. 174.

5 Hīt es una población a orillas del Éufrates, en los alrededores de Bagdad. Se le 
llamó así porque se encuentra en una depresión o barranco de la tierra. Su nombre 
deriva de la raíz hawwat-, que significa “bajar por un barranco”. Otra explicación de su 
nombre es que se le habría puesto en honor de su constructor, Hīt b. al-Sabanday/
al-Balanday. Véase Yāqūt, 1977, pp. 420-421.

0481-0506-LOPEZ.indd   485 07/07/2020   05:59:20 p.m.



486	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 481-506

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

ojo sano. Y dijo: ¡Señor, [ahora] yo también iré en el palanquín 
[mah‰mal]!’” (1963, p. 57).6

Por su parte, al-Rāgib al-Is‰fahānī (m. principios del siglo v/
xi) reservó sendos apartados de sus Muh‰ād‰arāt al-udabāʾ, uno a 
continuación de otro, a la pérdida de la vista y las anécdotas de 
los ciegos sobre su ceguera (nawādir al-ʿumyān fī ʿ amā-hum), y 
a la pérdida de un ojo (al-ʿawar), epígrafe al que sigue uno sobre 
la condición de bizco (al-h‰awal) (2009, pp. 342-344).

También en otras obras del género se cuentan anécdotas y 
chistecillos sobre quienes contemplaban el mundo con un solo 
ojo. En Natr al-durr, al-Ābī (m. 421-422/1030-1031 o 432/1040) 
contaba ésta que sigue:

Un tuerto chocó en un mercado con una mujer. Ella se volvió hacia 
él y dijo: “¡Dios ciegue tu vista!”. Y el tuerto respondió: “¡Señora mía 
(ya sittī), Dios ya ha cumplido la mitad de tu plegaria!” (2010, vol. 2, 
p. 211).7

El mismo literato recogía otra anécdota en la que un grupo 
de individuos hablaba sobre la plenitud (kamāl) de los hombres 
y las mermas ocasionadas en ellos por distintos daños. Uno 
citaba como medio hombre (en contraposición a la perfección 
o plenitud mencionada antes) al tuerto, junto con aquel que 
no supiera nadar bien y quien no estuviera casado. Se dio la 
circunstancia de que estaba presente un tuerto que no sabía na- 
dar bien ni había contraído nupcias, y que se volvió hacia el 
que había tomado la palabra y le replicó: “¡Si tengo lo que 
dices, necesito medio hombre para ser nada!” (al-Ābī, 2010, 
vol. 2, p. 210).8

6 Se repite en otra versión muy próxima en Ibn Abī ʿAwn, 1996, p.  192 
(núm. 1145). El mah‰mal era un palanquín ricamente decorado que se situaba a lomos 
de un camello y se utilizaba especialmente para llevar a mujeres nobles a La Meca. Al 
parecer, fue el célebre gobernador omeya de Iraq, al-Hµayyāy b. Yūsuf, el primero en 
emplear este tipo de palanquines para gloriarse de su prestigio y su autoridad. Véase 
Buhl y Jomier, 1991. El tuerto del chiste ve en su recién adquirida ceguera la posibilidad 
de ser transportado como las gentes nobles.

7 Otra versión del mismo relato la recoge al-Rāgib al-Isfahānī, 2009, p. 343.
8 El mismo relato se lee, de nuevo, en al-Rāgib al-Isfahānī, 2009, p. 343.

0481-0506-LOPEZ.indd   486 07/07/2020   05:59:20 p.m.



LÓPEZ: NUEVAS NOTAS ACERCA DEL CUENTO ÁRABE DEL TUERTO…	 487

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

Atribuir a los tuertos la mitad de las cualidades o asignarles 
la mitad de algo (como por ejemplo una herencia) por el hecho 
de faltarles la mitad de la facultad de la vista es uno de los mo-
tivos recurrentes en relatos como los anteriores y constituye 
una de las características que definen a este tipo cómico en el 
adab al-fukāha (al-Ābī, 2010, vol. 2, p. 211; Ibn Abī ʿ Awn, 1996, 
p. 192, núm. 1143). Sobre la figura del tuerto sobrevuela tam-
bién en esta literatura la sombra del mal augurio, como sucede 
con el cuervo, al que —como se menciona más adelante— se 
asoció con él y se le denominó al-aʿwr (“el tuerto”). El relato 
que sigue ilustra en clave de humor el mal presagio que suponía 
toparse con uno de estos personajes:

Un rey persa salió a cazar y lo primero que le salió al encuentro fue un 
tuerto, así que ordenó pegarle y encarcelarlo. Luego se fue y cazó una 
gran presa. Cuando regresó, hizo venir al tuerto y ordenó que se le diera 
un don. Y el tuerto dijo: “No necesito tu gracia, pero permíteme hablar”. 
“¡Habla!”, concedió el rey. Dijo el tuerto: “Te encontraste conmigo y 
me pegaste y me encarcelaste, y yo me encontré contigo y cazaste y te 
mantuviste sano y salvo. Así que, ¿quién es de peor augurio?”. Y el rey 
se echó a reír y lo dejó (al-Nuwayrī, 2004, p. 142).

En los libros de adab también se ríe de los tuertos por su 
falta de destreza para realizar actividades como coser o cazar 
(Ibn ʿĀs‰im, 1987, p. 401, y 2019, p. 460, núm. 1291). Otro de 
los chistecillos que más debía de ser del gusto de los lectores, 
por la abundancia de anécdotas en el mismo sentido que en-
contramos en distintas fuentes, versa sobre juntar a dos tuer- 
tos, cada uno de un ojo distinto, para que dieran como resultado 
un ciego (Ibn ʿĀs‰im, 1987, p. 205, y 2019, p. 259, núm. 685).

Las causas de la pérdida de un ojo de los personajes tuertos 
que protagonizan los amenos relatos de la literatura de adab 
son de lo más variopintas. Algunas situaciones son realmente 
inverosímiles, como la de aquel hombre a quien una cagarruta 
de oveja le saltó un ojo (al-Ābī, 2010, vol. 4, pp. 277-278; Ibn 
ʿĀs‰im, 1987, pp.  181-182, y 2019, pp. 234-235, núm. 665; 
Ibn Hµamdūn, 1996, p.  247, núm.  1095; al-Zamajšarī, 2006, 

0481-0506-LOPEZ.indd   487 07/07/2020   05:59:20 p.m.



488	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 481-506

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

p. 254). Los hay que recibieron el impacto de un látigo o una 
pedrada,9 hasta quienes se quedaron a medias luces por el dispa-
ro de una flecha en el campo de batalla, tal y como le ocurrió 
al distinguido tuerto que se esconde tras el anónimo del cuento 
que centra el presente artículo.

Nuevas notas en torno al cuentecillo en la literatura árabe 
premoderna

Las pesquisas de Fernando de la Granja localizaron la versión 
árabe más antigua del cuento del tuerto que se quedó ciego en 
el magnífico collar de bellas letras que es al-ʿIqd al-farīd de Ibn 
ʿAbd Rabbihi (m. 328/940), quien brilló como literato al servi- 
cio del primer califa omeya de Córdoba, ʿAbd al-Rah‰mān III. 
Considero oportuno reproducir a continuación su traduc-
ción, con el fin de disponer en este mismo trabajo de todas las 
versiones árabes del relato que se han podido documentar:

Abū Hµātim dijo: “A un hombre tuerto le lanzaron una flecha que le 
alcanzó el ojo sano. Y exclamó: ¡Se nos hizo de noche [anochecimos]! 
¡El poder pertenece a Dios!” (1949-1965, p. 443).

Ahora bien, la réplica de este desgraciado personaje mereció 
que Ibn Abī ʿAwn (m. 322/933) —literato oriental contempo-
ráneo del cordobés— incluyera el relato que lo inmortalizaba y 
su ingeniosa contestación en una colección de respuestas agudas 
que dejan sin palabras a la que dio el título de Kitāb al-ay wiba 
al-muskita. La versión, prácticamente idéntica y que habría que 
añadir a las recopiladas por Fernando de la Granja, dice así:

Una piedra alcanzó el ojo sano de un hombre tuerto, que se puso la mano 
en él y dijo: “Se nos hizo de noche [anochecimos]! ¡El poder pertenece 
a Dios!” (1996, p. 192, núm. 1144).

9 Al-Yāh‰iz (1990, p. 568) indica que a al-Mujtār b. Abī ʿ Ubayd (m. 67/687), quien 
lideró el movimiento a favor de ʿAlī b. Abī Tālib en Kufa, le saltaron el ojo a causa 
de los latigazos que le propinaron.

0481-0506-LOPEZ.indd   488 07/07/2020   05:59:20 p.m.



LÓPEZ: NUEVAS NOTAS ACERCA DEL CUENTO ÁRABE DEL TUERTO…	 489

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

La única diferencia significativa entre los dos textos se 
encuentra en el objeto que acaba por dejar sin vista al perso-
naje. Uno y otro van a marcar dos tradiciones distintas en el 
recorrido del cuentecillo por la literatura árabe premoderna, 
perpetuado en obras del género del adab. Curiosamente, la 
versión en la que al tuerto le disparan una flecha sólo parece 
haber sido recogida por escrito por hombres de letras anda-
lusíes, ya que —siglos más tarde de que lo hiciera Ibn ʿAbd 
Rabbihi— el granadino Ibn ʿĀs‰im (m. 829/1426) tomaba la 
obra del primero como su principal referente y —entre los 
cuantiosos materiales que seleccionaba de ella para componer 
sus Hµadāʾiq al-azāhir— transcribía palabra por palabra el cuen-
tecillo que nos ocupa (1987, p. 156, y 2019, p. 204, núm. 555). 
Esta versión es la única conservada en la que consta la persona 
de quien procede la noticia, el tradicionista y transmisor de 
ajbār Abū Hµātim al-Rāzī (m. 277/890),10 quien pudo recogerla 
—quién sabe— de boca de informantes beduinos. En cualquier 
caso, hace que debamos remontar la difusión del relato árabe 
al menos al siglo iii/ix en Oriente.

Volviendo al texto que incluyó Ibn ʿ Abd Rabbihi en su Ki
tāb al-ʿIqd al-farīd, podría ser resultado de haberse confundido 
y contaminado hasta fundirse un cuentecillo como el recogi- 
do por Ibn Abī ʿAwn con aquel otro narrado por este mismo 
literato (1996, p. 192, núm. 1145) e Ibn Qutayba (1963, p. 57), 
en el que un tuerto es víctima de un suceso con idéntico desen
lace después de que una flecha le acertara en su ojo sano.

A partir de los testimonios escritos conservados, la ver- 
sión que conoció mayor difusión es la que registraron en sus 
obras los literatos orientales desde Ibn Abī ʿAwn, pasando 
por al-Rāgib al-Isfahānī, quien lo refería en sus Muh‰ād‰arāt al- 
udabāʾ en los mismos términos que su homólogo (2009, p. 343), 
de cuya colección de réplicas ingeniosas tomó claramente este 
relato.

10 Se trata de Abū Hµātim Muhammad b. Idrīs b. al-Mund ir al-Rāzī (n. 195/810-
811 y m. 277/890), perteneciente a los Banū Tamīm b. Hµanzala b. Yarbūʿ y más 
conocido por su alcurnia, Abū Hµātim. Véase al-D ahabī, 1996, pp. 247-263, núm. 129.

0481-0506-LOPEZ.indd   489 07/07/2020   05:59:20 p.m.



490	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 481-506

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

Siglos después, Bahāʾ al-Dīn al-ʿĀmilī (m. 1030/1621) lo 
recuperaba para su Kitāb al-kaškūl bajo la forma que sigue:

A un tuerto le dieron una pedrada que le alcanzó el ojo sano. El tuerto 
se puso la mano en el ojo y dijo: “¡Se nos hizo de noche [anochecimos]! 
¡Alabado sea Dios!” (1385/2006-2007, p. 1050, núm. 3067).

Precisamente, el que se convertiría en proverbial sería —co- 
mo veremos— el episodio en que un tuerto recibe el impacto de 
una piedra en el ojo que le quedaba sano.

El tuerto anónimo que se hizo proverbial

En la literatura paremiológica árabe del periodo premoderno 
ha sobrevivido un refrán que bien podría estar relacionado con 
el cuentecillo que nos ocupa y que se cita repetidamente como 
símil de la prevención. Se aplica a un tuerto, al que se insta a 
proteger de una pedrada el único ojo por el que todavía puede 
ver. Reza así: “¡Tuerto: tu ojo y la piedra!” (aʿwr ʿaynu-ka wa- 
l-h‰ay ar).

Fue recogido, en primer término, por el célebre filólogo de 
la escuela gramatical de Basora al-Asmaʿī (m. 213 o 216/828 u 
831), considerado uno de los tres grandes lexicógrafos y trans-
misores de la poesía árabe y, por ende, toda una autoridad en 
la difusión de poesía y ajbār (noticias), que recolectó de labios 
de los beduinos del desierto durante sus viajes en busca de in- 
formación sobre asuntos relacionados con la gramática y la le- 
xicografía. Fue uno de sus discípulos, el también filólogo Abū 
ʿUbayd al-Qāsim b. Sallām (m. 224/838), autor de una reco-
pilación de refranes a la que dio el título de Kitāb al-amtāl, el 
primero que anotó el proverbio que nos ocupa. Con él daba ini- 
cio —bajo la autoridad de al-Asmaʿī— el “Capítulo sobre guar
darse de todo aquel asunto en el que se teme [encontrar] la 
perdición” (bāb al-tah‰dīr min al-amr yujāf fī-hi al-ʿat‰ab):11 “Dijo 

11 El refranero de Abū ʿUbayd sigue un orden temático y no alifático.

0481-0506-LOPEZ.indd   490 07/07/2020   05:59:20 p.m.



LÓPEZ: NUEVAS NOTAS ACERCA DEL CUENTO ÁRABE DEL TUERTO…	 491

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

al-Asmaʿī: entre sus refranes sobre la prevención se hallan sus 
palabras: ‘¡Tuerto: tu ojo y la piedra!’” (1980, p. 225, núm. 692).

El testimonio de al-Asmaʿī citado por Abū ʿUbayd al-Qā
sim b. Sallām desvela que este refrán fue usado por los beduinos 
del desierto al menos hasta el primer tercio del siglo iii/ix, y 
que fue acuñado debido a que “al tuerto, si le sacan su ojo sa
no, se queda que no ve, de forma que es más merecedor de ser 
prevenido que otros” (Abū ʿUbayd, 1980, p. 225).12

Por su parte, en el siglo x, el lexicógrafo y hombre de le- 
tras de origen persa Abū Hilāl al-ʿAskarī (m.  d.  400/1010) 
aconsejaba al lector culto de su Y amharat al-amt āl, al hilo del 
mismo refrán, no persistir en aquello que podía conducirle a la 
perdición, para no acabar como el “tuerto si le sacan su ojo sano 
y se queda sin vista”. De ahí que instara a quienes se adentraran 
en su obra a seguir la enseñanza desprendida de aquel breve frag-
mento de sabiduría y tomar precaución (1988, p. 75, núm. 75). 
La novedad la ofrecía a continuación, ya que, recurriendo de 
nuevo a al-Asmaʿī como fuente, nos informaba que el origen 
de dicho refrán se encontraría en el siguiente episodio:

Y dijo al-Asmaʿī: el origen de este refrán está en que un cuervo se pre
cipitó sobre la úlcera de una camella y el dueño de ésta no quiso ahu
yentarlo, por lo que la camella se agitó. El dueño se negó a quitarlo, 
y el cuervo hizo sangrar la úlcera. Entonces el dueño de la camella se 
puso a señalarlo con la piedra y a decir: “¡Tuerto: tu ojo y la piedra!” 
(1988, p. 75, núm. 75).13

Y es que, según nos sigue informando Abū Hilāl al-ʿAskarī, 
al cuervo se le llamaba “el tuerto” debido a la afinada vista que 
se le atribuía, a pesar de ser aves cuyo avistamiento era síntoma 
de mal agüero en la cultura árabe-islámica:14 “Y al cuervo se le 

12 Idéntica explicación es la que proporciona al-Maydānī, 1972, p. 6, núm. 2392.
13 La misma información al respecto se recoge en otras obras paremiológicas. 

Véase al-Maydānī, 1972, p. 6, núm. 2392; al-Zamajšarī, 1987, p. 255, núm. 1081.
14 Acerca del mal presagio que suponía encontrar a este animal, se crearon nu-

merosos refranes. Cuenta al-Safadī que los árabes acuñaron en primer lugar el refrán 
“Más de mal agüero que el cuervo de la aparición” (ašʾam min gurāb al-bayn), porque 
si se le aparecía a una familia para buscar alimento y caía en el lugar donde estaban 

0481-0506-LOPEZ.indd   491 07/07/2020   05:59:20 p.m.



492	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 481-506

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

llama ‘el tuerto’ por la agudeza de su vista, así como le llaman 
al abisinio Abū l-Baydāʾ [Padre de la blanca], al blanco Abū 
l-Y awn [Padre del negro] y al mordido ‘el intacto’” (1988, 
pp. 75-76).15

El poeta ciego Baššār b. Burd (m. 167-168/784-785) se mos-
traba contrario a dicha denominación, que no hacía justicia a 
la afinada vista de este pájaro, en un verso en el que satirizaba 
a un hombre llamado Sayyid (“jefe”, “señor”) y que dice así:

Cometieron una injusticia cuando lo llamaron Sayyid,
al igual que los hombres [al llamar] tuerto al cuervo.
(Baššār b. Burd, 1981, p. 117, núm. 163; al-S‰afadī, 1988, p. 101).

A juzgar por lo que refieren los literatos árabes, la buena 
vista del cuervo era tal que incluso era capaz de ver desde deba- 
jo de la tierra el mismo alcance o medida que su pico (al-S‰afadī, 
1988, p. 101; al-Yūsī, 1981, p. 185). En otro lugar de la obra ci-
tada con anterioridad, Abū Hilāl al-ʿAskarī recogía otro refrán 
que dice: “Más clarividente que un cuervo” (abs‰aru min gurābin), 
a partir del cual explicaba que este animal cierra siempre uno 
de los ojos y se limita a mirar con uno solo debido a la agude- 
za de su vista (1988, p. 195, núm. 313).16

La misma aclaración acerca del origen del refrán y el he- 
cho de identificar a la citada ave con el patrón humano del 
tuerto se lee en al-Mus‰taqsà fī amtāl al-ʿarab, el repertorio de 
refranes de al-Zamajšarī (m.  538/1144) (1987, pp.  255-256, 
núm. 1081).

sus casas, pedía insistentemente y hurgaba en la basura. Los habitantes de esas casas lo 
consideraban una mala señal y auguraban mal de ello. Sin embargo —sigue explicando 
al-S‰afadī—, más tarde, los árabes rechazaron haberle puesto ese nombre al cuervo por 
temor al mal agüero y supieron que tenía una vista penetrante y un ojo claro y puro. 
Entonces dijeron: “Más puro que el ojo del cuervo” (1988, p. 101). En cuanto al cuer- 
vo conocido como gurāb al-bayn, se identifica con el moteado o con el que tiene el 
pico y las patas rojas. Véase Ibn Manz‰ūr, 1981, p. 404.

15 Al-Maydānī (1972, p.  6, núm. 2392) proporcionaba idéntica explicación al 
respecto.

16 Refrán y explicación aparecen también en al-S‰afadī, 1988, p. 100. De este com
portamiento del cuervo también se hacía eco al-Yūsī, 1981, pp. 185-186.

0481-0506-LOPEZ.indd   492 07/07/2020   05:59:20 p.m.



LÓPEZ: NUEVAS NOTAS ACERCA DEL CUENTO ÁRABE DEL TUERTO…	 493

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

La asociación del cuervo con el tuerto quedó igualmente re-
flejada en los diccionarios árabes de la época premoderna, desde 
el Tahdīb al-luga de Abū Mans‰ūr al-Azharī (m. 370/980) (2004, 
p. 368), hasta el Lisān al-ʿarab de Ibn Manz‰ūr (m. 711/1311-
1312), quien utilizó el primero como una de sus principales 
fuentes (1981, p. 3165).

Así pues, el cuervo fue proverbial en el mundo árabe-islá
mico medieval —al igual que el tuerto— por encarnar la figura 
de la prevención (al-Zamajšarī, 1987, p. 255, núm. 1081). En el 
refrán árabe se apremia al tuerto a prestar atención por igual 
a su ojo y a la piedra, para proteger al uno de la otra, y así se 
explicaba de modo expreso en al-Mus‰taqsà fī amtāl al-ʿarab: 
“¡Tuerto: tu ojo y la piedra! Es decir: ‘¡Eh, tuerto, protege 
tu ojo y guárdate de la piedra!’” (al-Zamajšarī, 1987, p. 255, 
núm. 1081).

En la misma centuria que escribía al-Zamajšarī, pero unas 
décadas antes, al-Ābī —otro prominente hombre de letras de 
origen persa— se hacía eco del refrán (2010, vol. 6[1], p. 143, 
núm. 430). Lo incluía, desprovisto de cualquier explicación, 
dentro de la amplia colección de proverbios de los árabes (amtāl 
al-ʿarab), a la que dedicó el capítulo cuarto de su enciclopédica 
obra, en un apartado que reservó para los refranes sobre el 
alma, el cuerpo, los órganos, las extremidades, el cabello y 
todo lo que, en definitiva, tuviera que ver con dicha temática 
(amtāl fī l-nafs wa-l-yisd wa-l-aʿd‰āʾ wa-l-yawārih‰ wa-l-šaʿr wa-mā 
yušbihu d ālika).17

No podía faltar nuestro refrán, en la misma forma en que se 
viene citando, en otro de los grandes repertorios paremiológicos 
de la literatura árabe premoderna, quizá el de mayor difusión y 
popularidad, el May maʿ al-amtāl de al-Maydānī (m. 518/1124) 
(1972, p. 6, núm. 2392).

Asimismo, entre la amalgama de materiales diversos que 
conforman las entradas de los diccionarios árabes premoder-

17 En términos cuantitativos, este refranero culto, con 2 333 proverbios, supera 
con creces al refranero del pueblo que al-Ābī recoge en el capítulo 12 de su Natr al-durr 
y que comprende una más modesta cifra de 352 refranes en árabe dialectal.

0481-0506-LOPEZ.indd   493 07/07/2020   05:59:21 p.m.



494	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 481-506

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

nos, localicé el mismo refrán en la correspondiente a la palabra 
aʿwr. Ibn Manz‰ūr indicaba, además, que en el siglo vii-viii/
xiii-xiv desde el que escribía se trataba de uno de los refranes 
corrientes de los árabes (min amtāl al-ʿarab al-sāʾira), de lo que 
se infiere que fluía de forma habitual y que seguía haciéndolo 
en ese momento (1981, p. 3166). Su último rastro en una obra 
lexicográfica antes de alcanzar la Modernidad se halla en el Tāy 
al-ʿarūs de al-Zabīdī (m. 1205/1791) (1974, p. 168). Entre uno 
y otro, en la segunda mitad del siglo ix/xv, el egipcio al-Suyū- 
t‰ī (m. 911/1505) también aludía a él en un comentario a su pro- 
pia recopilación de tradiciones del Profeta titulada Y amʿ al-
y awāmiʿ (1998, p. 18), de nuevo a propósito de la prevención 
(al-tah‰d īr).

En la actualidad, se advierten restos del primitivo refrán en 
otro que mantiene vivo la tradición oral en la zona de Adén (Ye- 
men) bajo la forma: “Si entras en el país de los tuertos… ¡Tuer-
to, tu ojo!” (idā dajalta bilād al-ʿūr… aʿwr ʿaynu-ka) (https: //
adenblog.com, cuarta parte, refrán núm. 16). En él se advierte 
que conserva el sentido de prevención que tenía antaño y con 
el que se difundió en la tradición escrita árabe premoderna.

Abū Sufyān: el tuerto del cuentecillo

Lo cierto es que el tuerto al que se exhorta en el refrán a prote-
ger su ojo sano podría ser cualquiera. Sin embargo, y teniendo 
en cuenta la difusión del cuentecillo que nos ocupa, es probable 
que quien escuchara o leyera el también difundido proverbio re- 
cordara el divertido acontecimiento que se narraba en nuestro 
relato. El reputado filólogo oriental Abū Hilāl al-ʿAskarī no 
pudo evitar dicha asociación entre sus comentarios al hilo del 
mencionado refrán. Sus palabras tienen un valor añadido, ya 
que se hacía eco de otra versión diferente del cuentecillo. Una 
reelaboración que nos sitúa en el que podría ser su origen y 
que dice así:

0481-0506-LOPEZ.indd   494 07/07/2020   05:59:21 p.m.



LÓPEZ: NUEVAS NOTAS ACERCA DEL CUENTO ÁRABE DEL TUERTO…	 495

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

Y se cuenta que Abū Sufyān b. Hµarb perdió uno de sus ojos. Luego una 
piedra le alcanzó el otro y dijo: “¡Se nos hizo de noche [anochecimos] 
y el poder pertenece a Dios!” (1988, p. 75).

La atribución de la anécdota a Abū Sufyān (m. 32/653) no 
es gratuita. El que fuera acaudalado comerciante de La Meca 
y jefe del clan de ʿAbd Šams, de la tribu de Qurayš, y que tan 
vigorosamente se opuso a la nueva fe que predicaba Mahoma, 
perdió uno de los ojos durante el asedio de la ciudad de al-T‰āʾif, 
ya del lado musulmán, después de abrazar el islam la noche an
terior a la entrada de Mahoma y sus Compañeros y Seguidores 
en La Meca (Ibn al-At īr, 1994, vol. 3, p. 9). Lo narrado en el 
cuentecillo resumiría de forma chistosa un hecho verídico si nos 
atenemos a lo que refieren fuentes árabes de distinta naturaleza, 
que se repasan a continuación.18

Entre los literatos que primero aluden a la condición de 
tuerto de este distinguido personaje se cuenta al-Yāh‰iz‰, que 
abría con él el capítulo que dedicaba a los tuertos (al-ʿūr) en su 
Kitāb al-Bursān wa-l-ʿury ān wa-l-ʿumyān wa-l-h‰ūlān (1990, 
p. 566), citado con anterioridad.19 Contemporáneo del prolífico 
literato de Basora fue Ibn Hµabīb (m. 245/860), filólogo de la 
escuela de Bagdad, quien situaba a Abū Sufyān entre los tuertos 
ilustres que relacionaba en uno de los capítulos de al-Muh‰abbar 
(199?, p. 302).20

18 Por alguna de estas fuentes conocemos, además, que el abuelo paterno de 
Abū Sufyān, Umayya b. ʿAbd Šams, también fue tuerto y acabó, como le ocurriría a 
su nieto, quedándose ciego. Véase al-S‰afadī, 1988, p. 248, núm. 85; Ibn Hµabīb, 199?, 
p. 296.

19 El literato de Basora también situaba en al-T‰āʾif la pérdida de este primer ojo 
que hizo que Abū Sufyān quedara tuerto. Previamente, lo había mencionado en la 
nómina de ilustres personajes que se habían quedado ciegos hasta el momento en que 
escribía, y que reproduce en el capítulo anterior tomando como fuente una obra homó- 
nima a la suya salida de la pluma de al-Haytam b. ʿAdī (m. 206-207 o 209/821-822 u 
824) (al-Y āh‰iz‰, 1990, p. 565). Esta última obra, como muchas del intelectual de Kufa, 
no se ha conservado.

20 Abū Sufyān es el primero de los nombres que mencionaba. Lo cita también 
antes, concretamente en el capítulo que reserva a personalidades que perdieron la vista 
(Ibn Hµabīb, 199?, p. 296), donde indica que había sido tuerto.

0481-0506-LOPEZ.indd   495 07/07/2020   05:59:21 p.m.



496	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 481-506

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

Tampoco falta alusión al acontecimiento en las obras bio-
gráficas sobre los personajes que estuvieron en el círculo de 
Compañeros y Seguidores de Mahoma. Los historiadores Ibn 
al-At īr (m. 630/1233) (1994, vol. 2, p.  485) e Ibn Hµayar al-
ʿAsqalānī (m. 852/1449), este último también tradicionista y 
juez egipcio (1995, pp. 237 y 334), informaban que, efectiva-
mente, Abū Sufyān habría perdido el primero de los ojos en el 
transcurso de la batalla de al-T‰āʾif debido al disparo de un hom-
bre de sus propias filas, Saʿīd b. ʿ Ubayd/ʿAbd Allāh al-T aqafī:

Al-Zubayr transmitió por medio de Saʿīd b. ʿ Ubayd al-Taqafī, que dijo: 
Disparé a Abū Sufyān la Jornada de al-T‰āʾif y le alcancé en el ojo. En- 
tonces se llegó al Profeta, ¡Dios le bendiga y salve!, y dijo: “Este ojo 
mío ha sido alcanzado por la causa de Dios”. El Profeta dijo: “Si quie- 
res, rogaré y te será devuelto, y si quieres [se le concederá] el Paraíso”. 
Y Abū Sufyān respondió: “El Paraíso” (Ibn Hµayar al-ʿAsqalānī, 1995, 
p. 334).

En el contexto del campo de batalla, es más fácil suponer 
que el disparo recibido procedería de una flecha, lo cual conec-
taría el relato con la versión andalusí que narraban Ibn ʿAbd 
Rabbihi e Ibn ʿ Ās‰im, y explicaría, de esta manera, la presencia 
en él de la flecha que dejó sin ojo al tuerto protagonista.

Por Ibn Qutayba y otros autores (al-Y āh‰iz‰, 1990, p. 565) 
sabemos que —tal y como quedó recogido en el relato que 
citaba Abū Hilāl al-ʿAskarī en su Y amharat al-amtāl—, una 
vez tuerto, Abū Sufyān perdió el ojo que le quedaba. Sucedió 
durante la célebre batalla de Yarmūk, que enfrentó a las tropas 
musulmanas del califa ʿ Umar b. al-Jat‰t‰āb con el ejército bizan- 
tino en el año 24/636, en la orilla izquierda del río Jordán (Bos- 
worth y Kaegi, 2002):21

21 Entre los destacados personajes que perdieron uno de sus ojos en esta con- 
tienda se cuentan Mālik b. al-Hµārit  al-Aštar al-Najaʿī, guerrero y agitador político y 
partidario de ʿAlī; al-Ašʿat b. Qays (m. 40/661), jefe de Kinda; o al-Mugīra b. Šuʿba 
(48-51/668-671), Compañero de Mahoma que estuvo al servicio de los califas bien 
guiados y de los primeros omeyas. Véase, respectivamente, al-S‰afadī, 1988, pp. 199-200, 
núm. 56; p. 116, núm. 8, y pp. 217-220, núm. 69; e Ibn Hµabīb, 199?, pp. 302-303. Según 

0481-0506-LOPEZ.indd   496 07/07/2020   05:59:21 p.m.



LÓPEZ: NUEVAS NOTAS ACERCA DEL CUENTO ÁRABE DEL TUERTO…	 497

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

perdió el ojo junto al Profeta, ¡Dios le bendiga y salve!, en una algarada. 
Luego sobrevivió hasta el califato de ʿUtmān, ¡Dios esté satisfecho de 
él!, y se quedó ciego antes de morir. […] Y se dice que uno de sus ojos 
lo perdió en la Jornada de al-T‰āʾif y otro en la Jornada de Yarmūk (Ibn 
Qutayba, 1981, p. 344).22

Conocemos también que, una vez ciego, Abū Sufyān usa
ba como lazarillo a un esclavo joven (gulām) o cliente suyo 
(mawlà) para mostrarle el camino: “Al-Baqawī transmitió en 
una cadena de transmisión (isnād) auténtica de Anas [b. Mālik] 
que Abū Sufyān entró ante ʿ Utmān después de quedarse ciego 
y un esclavo joven suyo le guiaba” (Ibn Hµay ar al-ʿAsqalānī, 
1995, p. 334). En otra fuente se dice: “Y cuando Abū Sufyān se 
quedó ciego, lo solía guiar un cliente suyo” (Ibn al-At īr, 1994, 
vol. 3, p. 9).

En la misma línea que los testimonios anteriores se pronun-
ciaba el autor egipcio al-Hµalabī (m. 1044/1635) en su biografía 
de Mahoma titulada Insān al-ʿuyūn, donde escribió lo siguiente 
a propósito de la batalla de al-T‰āʾif:

Y entre quienes fueron heridos se encuentra Abū Sufyān b. Hµarb, al 
que le alcanzaron el ojo. Y llegó al Profeta, ¡Dios le bendiga y salve!, 
llevando su ojo en la mano y le dijo: “¡Oh, Enviado de Dios, este ojo 
mío ha sido alcanzado por la causa de Dios!”. Y el Profeta contestó: 
“Si quieres, rogaré y te será devuelto, y si quieres [se le concederá] el 
Paraíso”. Y hay una expresión [que dice]: “Un ojo en el Paraíso”. Abū 
Sufyān respondió: “El Paraíso”. Y arrojó el ojo de su mano. Su segundo 
ojo se lo arrancaron durante el combate de la Jornada de Yarmūk, en el 
momento de luchar contra los bizantinos (2006, p. 164).

Tuerto primero y ciego después, el nombre de Abū Sufyān 
y su biografía se encuentran también en los repertorios biográ-

este último, al-Mugīra habría quedado tuerto durante la Jornada de Hµudaybiyya, a 
pesar de que tal día no hubo combate entre Mahoma y sus seguidores y los mecanos. 
Véase Watt, 1986.

22 Abū Sufyān encabeza la lista de tuertos que Ibn Qutayba inserta en la misma 
obra (1981, p. 586; la enumeración completa en pp. 586-587). Unas páginas después 
(p. 588), cita también su nombre entre los ciegos (al-makāfīf).

0481-0506-LOPEZ.indd   497 07/07/2020   05:59:21 p.m.



498	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 481-506

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

ficos dedicados a uno y otro colectivo por parte de al-S‰afadī en 
el siglo viii/xiv. La explicación a la pérdida de sus dos ojos la 
exponía brevemente en al-Šuʿūr bi l-ʿūr en los siguientes tér
minos:

Fue testigo de al-T‰āʾif con el Enviado de Dios, ¡Dios le bendiga y sal-
ve!, y le dispararon esa Jornada y le alcanzaron el ojo. El otro ojo se lo 
alcanzaron la Jornada de Yarmūk, bajo la bandera de su hijo Muʿāwiya 
(1988, p. 146, núm. 29).

Esta escueta información —como el autor indicaba— es 
ampliada en la biografía más detallada del personaje que incluía 
en su Nakt al-himyān, donde se hacía eco de un relato similar 
al que recogían las obras de tipo biográfico sobre Mahoma y 
sus Compañeros que dice:

Y cuando fue testigo de al-T‰āʾif con el Enviado de Dios, ¡Dios le ben-
diga y salve!, le dispararon esa Jornada y perdió el ojo. Y el Enviado de 
Dios, ¡Dios le bendiga y salve!, le dijo, llevando [Abū Sufyān] el ojo en 
la mano: “¿Qué prefieres: un ojo en el Paraíso o que ruegue a Dios por 
ti que te lo devuelva?”. Respondió: “Un ojo en el Paraíso”. Y lo arrojó. 
Su otro ojo se lo alcanzaron la Jornada de Yarmūk, bajo la bandera de su 
hijo Yazīd, y se quedó ciego (1911, p. 173).

Como se puede apreciar, el relato de la pérdida de su segun
do ojo por parte de Abū Sufyān y la única versión del cuenteci-
llo del tuerto que se quedó ciego que protagoniza expresamente 
este ilustre personaje tomaron caminos disociados en las fuentes 
árabes. Mientras el segundo recrea la respuesta inmediata de 
Abū Sufyān al recibir el impacto que le hizo quedarse sin vi-
sión, los testimonios de biógrafos e historiadores refieren los 
momentos posteriores y cómo acudió, ojo en mano, a Mahoma. 
Desconocemos si la atribución a Abū Sufyān del chistecillo del 
tuerto que se viene tratando fue anterior o posterior a su gesta-
ción primigenia y si fue algo puntual o, por el contrario, pudo 
gozar de una difusión más amplia, a pesar de que sólo nos ha 
llegado su registro escrito en una única fuente, por lo demás, 
no demasiado tardía. Con todo, en las fuentes más antiguas en 

0481-0506-LOPEZ.indd   498 07/07/2020   05:59:21 p.m.



LÓPEZ: NUEVAS NOTAS ACERCA DEL CUENTO ÁRABE DEL TUERTO…	 499

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

que podemos leer el cuentecillo, éste es protagonizado por un 
tuerto cualquiera.

Un hadiz para servir al humor

Es el momento de prestar atención a la frase que cierra el rela- 
to árabe. Ya hemos visto que se pone tanto en boca del tuerto 
anónimo que lo protagoniza en la mayoría de las versiones 
literarias, como en la de Abū Sufyān en la versión que trans- 
mitía Abū Hilāl al-ʿAskarī en su colección de proverbios a 
partir del refrán. “¡Se nos hizo de noche! ¡El poder pertenece 
a Dios!” (amsaynā wa-amsà al-mulku li l-Lāhi) es la ingeniosa 
exclamación que el desdichado tuerto pronuncia ante la des-
gracia que acaba de sobrevenirle al perder totalmente la vista 
a causa de la piedra o la flecha que le ha saltado su ojo sano. 
Esta exclamación final es la que absorbe toda la gracia del 
chistecillo y que queda latente en la memoria de quien lo lee o 
escucha. No se debe, sin embargo, a la ocurrencia ni del tuer- 
to desconocido ni de Abū Sufyān, aunque en el cuentecillo 
sea mérito de ambos traerla a colación en la situación precisa 
que se ha descrito.

Se trata de un hadiz pronunciado por Mahoma, transmitido 
en múltiples colecciones de tradiciones con la garantía de ser 
s‰ah‰īh‰ o auténtico. Dice así:

[Transmitido] de ʿAbd Allāh b. Masʿūd, ¡Dios esté satisfecho de él!: 
Dijo: “El Profeta, ¡Dios le bendiga y salve!, solía decir cuando anochecía: 
‘¡Se nos hizo de noche! ¡El poder pertenece a Dios! ¡Alabado sea Dios! 
¡No hay más dios que Dios, Él solo, no tiene un asociado! El poder el 
suyo y suya es la loa. Tiene poder sobre cada cosa […]’” (Abū Dāwūd, 
2009, p. 406, núm. 5071; al-Bayhaqī, 2009, pp. 84-85, núm. 24; Muslim, 
1427/2006, pp. 1250-1251, núm. 2723; al-Nisāʾī, 2001, p. 15, núm. 9767 
y p. 213, núm. 10333; al-Tirmid ī, 1996, p. 398, núm. 3390).23

23 Las citadas son sólo algunas de las múltiples colecciones de tradiciones donde 
se encuentra registrado dicho hadiz.

0481-0506-LOPEZ.indd   499 07/07/2020   05:59:21 p.m.



500	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 481-506

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

El mismo transmisor, uno de los más conocidos Com- 
pañeros del Profeta, añadía que éste recurría a la misma fór- 
mula cuando amanecía, adaptada a ese otro momento: “¡Se nos 
hizo de día! ¡El poder pertenece a Dios!” (as‰bah‰nā wa-as‰bah‰a 
al-mulku li l-Lāhi) (Abū Dāwūd, 2009, p. 406, núm. 5071; al- 
Bayhaqī, 2009, pp.  84-85, núm.  24; Muslim, 1427/2006, 
pp. 1250-1251, núm. 2723; al-Nisāʾī, 2001, p. 15, núm. 9767 y 
p. 213, núm. 10333; al-Tirmid ī, 1996, p. 398, núm. 3390).

La réplica del tuerto del cuentecillo ante lo que le ha suce
dido, pese a no ser de su autoría, no está exenta de ingenio. Su 
gracia reside en que se emplea un dicho de Mahoma sacado de 
contexto, pero aplicado a una situación igual a la que llevó al 
Profeta a pronunciarlo, pues también al protagonista de la for- 
tuita situación, de modo figurado, se le hizo de noche y lo al- 
canzó la oscuridad. El hadiz pierde de este modo parte de su ca- 
rácter religioso al insertarse en un contexto totalmente profano 
y ajeno a la religión.24 Con todo, al protagonista del relato le 
sirve perfectamente para proclamar, según la fe islámica, el 
poder supremo y absoluto de Dios para decretar todo lo que 
ha de suceder en la vida de una persona.

Conclusiones

Desligado —salvo en una versión— del nombre de Abū Sufyān, 
no cabe duda de que el cuentecillo del tuerto que se quedó ciego 
adquirió la categoría de tradicional al menos en las letras ára- 
bes de los siglos iv-v/x-xi, y fue recuperado a posteriori por otros 
escritores de adab, lo mismo en Oriente que en al-Andalus, 
hasta los siglos x-xi/xvi-xvii. Como ocurre con otros cuenteci-
llos, su paso por la literatura andalusí fue clave para su ulterior 
transferencia a las letras de la España áurea.

24 Esta práctica es constante en los relatos y las anécdotas que componen los libros 
de adab, donde hadices, al igual que aleyas del Corán, se convierten en recursos para 
hacer saltar la chispa de la risa. Al respecto, véase López Bernal, 2018; Malti-Douglas, 
1997; Marzolph, 2000, y Tamer, 2009, pp. 24-28.

0481-0506-LOPEZ.indd   500 07/07/2020   05:59:21 p.m.



LÓPEZ: NUEVAS NOTAS ACERCA DEL CUENTO ÁRABE DEL TUERTO…	 501

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

A partir de los textos que conservamos, sabemos que la ver- 
sión que tiene como protagonista a Abū Sufyān y la más difun
dida, protagonizada por un tuerto anónimo, convivieron al 
menos durante el siglo iv/x, en que la segunda —vestida de un 
aire más popular tras la pérdida de la identidad por parte de su 
infeliz héroe— le fue ganando terreno a la primera hasta im-
ponerse en la tradición escrita.

Respecto a su tradicionalidad, cabría esperar lo mismo 
que señalaba antes en cuanto a la literatura escrita —aunque 
sea imposible aseverarlo— en lo referente a la tradición oral 
oriental de las mencionadas centurias, donde el refrán al que se 
ha aludido a lo largo del estudio —de uso común al menos hasta 
los siglos vii-viii/xiii-xiv en que escribía Ibn Manz‰ūr— habría 
contribuido fuertemente a la transmisión del cuento ligado 
a él en tanto símil para instar a la prevención. La asociación 
entre el refrán y el cuentecillo se produjo y debió de haber sido 
frecuente, a pesar de que sólo contamos con una muestra de 
Abū Hilāl al-ʿAskarī, que los puso en relación desde época más 
o menos temprana.

En cuanto al hadiz que remata el chistecillo, sólo se asocia 
con Abū Sufyān y el episodio de su pérdida de la visión en la 
versión del relato de la que se hacía eco Abū Hilāl al-ʿAskarī, 
que es también la única que vincula este último con quien fuera 
jefe del clan de ʿ Abd Šams, sin que sea posible establecer a partir 
de la documentación que poseemos si, en su origen, el relato 
nació ligado a tan distinguido personaje de la historia árabe-
islámica (aunque no hayamos conservado registros escritos 
anteriores) o fue una atribución posterior.

Por último, conviene destacar que la jugosa presencia y va
riedad de relatos protagonizados por tuertos y otros personajes 
con mermas en la vista en la literatura de adab —de la que tan 
sólo se han ofrecido unas pocas pinceladas al comienzo de este 
trabajo— los convierte en uno de los modelos cómicos que 
constituyen su variedad plenamente humorística. v

0481-0506-LOPEZ.indd   501 07/07/2020   05:59:21 p.m.



502	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 481-506

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

Referencias

Ābī, A. S. M. al- (2010). Nat r al-durr 

[20] 
 

 
 

al menos hasta los siglos VII-VIII/XIII-XIV en que escribía Ibn Manẓūr— habría contribuido 

fuertemente a su transmisión, ligada a él en tanto símil para instar a la prevención. La asociación 

entre el refrán y el cuentecillo se produjo y debió ser frecuente, a pesar de que sólo contamos con 

una muestra de Abū Hilāl al-ʿAskarī, que los puso en relación desde época más o menos 

temprana. 

En cuanto al hadiz que remata el chistecillo, solo se asocia con Abū Sufyān y el episodio de su 

pérdida de la visión en la versión del relato de la que se hacía eco Abū Hilāl al-ʿAskarī, que es 

también la única que vincula este último con quien fuera jefe del clan de ʿAbd Šams, sin que sea 

posible establecer a partir de la documentación que poseemos si, en su origen, el relato nació 

ligado a tan distinguido personaje de la historia árabe-islámica (aunque no hayamos conservado 

registros escritos anteriores) o fue una atribución posterior. 

Por último, conviene destacar que la jugosa presencia y variedad de relatos protagonizados por 

tuertos y otros personajes con mermas en la vista en la literatura de adab —de la que tan solo se 

han ofrecido unas pocas pinceladas al comienzo de este trabajo— los convierte en uno de los 

modelos cómicos que constituyen su variedad plenamente humorística. 

Referencias 

ĀBĪ, A. S. M. al- (198?-1991). Naṯr al-durr   نثر الدر (Vols. 2, 4 y 6) (Ed. M. ʿA. Qarna). El Cairo: al-Hašiyʾa al-

Miṣriyya al-ʿĀmma li l-Kitāb. 

ABŪ DĀWŪD, S. b. al-A. (2009). Sunan Abī Dāwūd سنن أبي داود (Vol. 7) (Ed. Š. al-Arnaʾūṭ et al). Beirut: Dār 

al-Risāla al-ʿĀlamiyya. 

ABŪ ʿUBAYD, al-Q. b. S. (1980). Kitāb al-Amṯāl كتاب الأمثال (Ed. ʿA. al-M. al-Qaṭāmiš). Damasco: Dār al-

Maʾmūn li l-Turāṯ. 

ʿĀMILĪ, B. al-D. al- (1385/2006-2007). Al-Kaškūl الكشكل (Vol. 3) (Ed. Al-S. M. al-S. H. al-Muʿallim). Qum: al-

Maktaba al-Ḥaydariyya. 

ʿASKARĪ, A. H. al- (1988). Ŷamharat al-amṯāl جمهرت الأمثال (Vol. 1) (Ed. A. ʿAbd al-Salām). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

 (Vols. 2, 4 y 6) (Ed. M. 
ʿA. Qarna). El Cairo: Dār al-Kutub wa-l-Watā ’iq al-Qawmiyya.

Abū Dāwūd, S. b. al-A. (2009). Sunan Abī Dāwūd 

[20] 
 

 
 

al menos hasta los siglos VII-VIII/XIII-XIV en que escribía Ibn Manẓūr— habría contribuido 

fuertemente a su transmisión, ligada a él en tanto símil para instar a la prevención. La asociación 

entre el refrán y el cuentecillo se produjo y debió ser frecuente, a pesar de que sólo contamos con 

una muestra de Abū Hilāl al-ʿAskarī, que los puso en relación desde época más o menos 

temprana. 

En cuanto al hadiz que remata el chistecillo, solo se asocia con Abū Sufyān y el episodio de su 

pérdida de la visión en la versión del relato de la que se hacía eco Abū Hilāl al-ʿAskarī, que es 

también la única que vincula este último con quien fuera jefe del clan de ʿAbd Šams, sin que sea 

posible establecer a partir de la documentación que poseemos si, en su origen, el relato nació 

ligado a tan distinguido personaje de la historia árabe-islámica (aunque no hayamos conservado 

registros escritos anteriores) o fue una atribución posterior. 

Por último, conviene destacar que la jugosa presencia y variedad de relatos protagonizados por 

tuertos y otros personajes con mermas en la vista en la literatura de adab —de la que tan solo se 

han ofrecido unas pocas pinceladas al comienzo de este trabajo— los convierte en uno de los 

modelos cómicos que constituyen su variedad plenamente humorística. 

Referencias 

ĀBĪ, A. S. M. al- (198?-1991). Naṯr al-durr   نثر الدر (Vols. 2, 4 y 6) (Ed. M. ʿA. Qarna). El Cairo: al-Hašiyʾa al-

Miṣriyya al-ʿĀmma li l-Kitāb. 

ABŪ DĀWŪD, S. b. al-A. (2009). Sunan Abī Dāwūd سنن أبي داود (Vol. 7) (Ed. Š. al-Arnaʾūṭ et al). Beirut: Dār 

al-Risāla al-ʿĀlamiyya. 

ABŪ ʿUBAYD, al-Q. b. S. (1980). Kitāb al-Amṯāl كتاب الأمثال (Ed. ʿA. al-M. al-Qaṭāmiš). Damasco: Dār al-

Maʾmūn li l-Turāṯ. 

ʿĀMILĪ, B. al-D. al- (1385/2006-2007). Al-Kaškūl الكشكل (Vol. 3) (Ed. Al-S. M. al-S. H. al-Muʿallim). Qum: al-

Maktaba al-Ḥaydariyya. 

ʿASKARĪ, A. H. al- (1988). Ŷamharat al-amṯāl جمهرت الأمثال (Vol. 1) (Ed. A. ʿAbd al-Salām). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

 (Vol. 7) 
(Ed. Š. al-Arnaʾūt‰ et al). Beirut: Dār al-Risāla al-ʿĀlamiyya.

Abū ʿUbayd, al-Q. b. S. (1980). Kitāb al-Amtāl 

[20] 
 

 
 

al menos hasta los siglos VII-VIII/XIII-XIV en que escribía Ibn Manẓūr— habría contribuido 

fuertemente a su transmisión, ligada a él en tanto símil para instar a la prevención. La asociación 

entre el refrán y el cuentecillo se produjo y debió ser frecuente, a pesar de que sólo contamos con 

una muestra de Abū Hilāl al-ʿAskarī, que los puso en relación desde época más o menos 

temprana. 

En cuanto al hadiz que remata el chistecillo, solo se asocia con Abū Sufyān y el episodio de su 

pérdida de la visión en la versión del relato de la que se hacía eco Abū Hilāl al-ʿAskarī, que es 

también la única que vincula este último con quien fuera jefe del clan de ʿAbd Šams, sin que sea 

posible establecer a partir de la documentación que poseemos si, en su origen, el relato nació 

ligado a tan distinguido personaje de la historia árabe-islámica (aunque no hayamos conservado 

registros escritos anteriores) o fue una atribución posterior. 

Por último, conviene destacar que la jugosa presencia y variedad de relatos protagonizados por 

tuertos y otros personajes con mermas en la vista en la literatura de adab —de la que tan solo se 

han ofrecido unas pocas pinceladas al comienzo de este trabajo— los convierte en uno de los 

modelos cómicos que constituyen su variedad plenamente humorística. 

Referencias 

ĀBĪ, A. S. M. al- (198?-1991). Naṯr al-durr   نثر الدر (Vols. 2, 4 y 6) (Ed. M. ʿA. Qarna). El Cairo: al-Hašiyʾa al-

Miṣriyya al-ʿĀmma li l-Kitāb. 

ABŪ DĀWŪD, S. b. al-A. (2009). Sunan Abī Dāwūd سنن أبي داود (Vol. 7) (Ed. Š. al-Arnaʾūṭ et al). Beirut: Dār 

al-Risāla al-ʿĀlamiyya. 

ABŪ ʿUBAYD, al-Q. b. S. (1980). Kitāb al-Amṯāl كتاب الأمثال (Ed. ʿA. al-M. al-Qaṭāmiš). Damasco: Dār al-

Maʾmūn li l-Turāṯ. 

ʿĀMILĪ, B. al-D. al- (1385/2006-2007). Al-Kaškūl الكشكل (Vol. 3) (Ed. Al-S. M. al-S. H. al-Muʿallim). Qum: al-

Maktaba al-Ḥaydariyya. 

ʿASKARĪ, A. H. al- (1988). Ŷamharat al-amṯāl جمهرت الأمثال (Vol. 1) (Ed. A. ʿAbd al-Salām). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

 (Ed. ʿA. 
al-M. al-Qat‰āmiš). Damasco: Dār al-Maʾmūn li l-Turāt .

ʿĀmilī, B. al-D. al- (1385/2006-2007). Al-Kaškūl ول کش  
 

کلا  

ول کش  
 

کلا   (Vol. 3) (Ed. 
Al-S. M. al-S. H. al-Muʿallim). Qum: al-Maktaba al-Hµaydariyya.

ʿAskarī, A. H. al- (1988). Y amharat al-amtāl ʿASKARĪ, A. H. al- (1988). Ŷamharat al-amṯāl الأمثال ةجمهر  (Vol. 1) (Ed. A. ʿAbd al-Salām). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

 

 (Vol. 1) (Ed. 
A. ʿAbd al-Salām). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya.

Azharī, A. M. al- (2004). Tahdīb al-luga 

[21] 
 

 
 

AZHARĪ, A. M. al- (2004). Tahḏīb al-luga تهذيب اللغة (Vol. 2) (Ed. A. ʿA. al-R. Mujaymar). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

BAŠŠĀR B. Burd, A. M. (1981). Dīwān ديوان (Ed. M. B. al-D. al-ʿAlawī). Beirut: Dār al-Ṭaqāfa. 

BAYHAQĪ, A. B. al- (2009). Al-Daʿwāt al-kabīr الدعوات الكبير (Vol. 1) (Ed. B. b. ʿA. A. al-Badr). Kuwait: Girās. 

BOSWORTH, C. E. y Kaegi, W. E. (2002). Yarmūk. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van 

Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 11, pp. 290-292). Leiden: E. J. 

Brill. https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_1359 

BUHL, F. y Jomier, J. (1991). Maḥmal. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y 

W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 6, pp. 44-46). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_4789 

ḎHAHABĪ, Š. al-D. al- (1996). Siyar aʿlām al-nubalāʾ  سير أعلام النبلاء (Vol. 13) (Ed. ʿA. Abū Zayd). Beirut: 

Muʾassasat al-Risāla. 

GABRIELI, F. (1986). Adab. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 1, pp. 175-176). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_0293 

GRANJA, F. de la (1970). Cuentos árabes en la “Floresta Española” de Melchor de Santa Cruz. Al-Andalus, 

35(2), 387-390. 

ḤALABĪ, N. al-D. al- (2006). Insān al-ʿuyūn fī Sīrat al-Amīn al-Maʾmūn, al-maʿrūfa bi l-Sīra al-ḥalabiyya  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Vol. 3) إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون المعروفة بالسيرة الحلبية

IBN ʿABD RABBIHI, A. (1949-1965). Kitāb al-ʿIqd al-farīd  كتاب العقد الفريد (Vol. 6) (Eds. A. Amīn, A. al-Zayn e 

I. al-Abyārī). El Cairo: Laŷnat al-Taʾlīf wa-l-Tarŷama wa-l-Našr. 

IBN ABĪ ʿAWN, I. b. M. (1996). Kitāb al-aŷwiba al-muskita  كتاب الأجوبة المسكتة (Ed. M. Aḥmad Yūsuf). El 

Cairo: ʿAyn li l-Dirāsāt wa-l-Buḥūṯ al-Insāniyya wa-l-Iŷtimāʿiyya. 

IBN AL-AṮĪR, I. al-D. (1994). Usd al-gāba fī maʿrifat as-ṣaḥāba  أسد الغابة في معرفة الصحابة (Vol. 3) (Eds. ʿA. M. 

Muʿawwaḍ y ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 (Vol. 2) (Ed. A. ʿ A. 
al-R. Mujaymar). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya.

Baššār B. Burd, A. M. (1981). Dīwān 

[21] 
 

 
 

AZHARĪ, A. M. al- (2004). Tahḏīb al-luga تهذيب اللغة (Vol. 2) (Ed. A. ʿA. al-R. Mujaymar). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

BAŠŠĀR B. Burd, A. M. (1981). Dīwān ديوان (Ed. M. B. al-D. al-ʿAlawī). Beirut: Dār al-Ṭaqāfa. 

BAYHAQĪ, A. B. al- (2009). Al-Daʿwāt al-kabīr الدعوات الكبير (Vol. 1) (Ed. B. b. ʿA. A. al-Badr). Kuwait: Girās. 

BOSWORTH, C. E. y Kaegi, W. E. (2002). Yarmūk. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van 

Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 11, pp. 290-292). Leiden: E. J. 

Brill. https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_1359 

BUHL, F. y Jomier, J. (1991). Maḥmal. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y 

W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 6, pp. 44-46). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_4789 

ḎHAHABĪ, Š. al-D. al- (1996). Siyar aʿlām al-nubalāʾ  سير أعلام النبلاء (Vol. 13) (Ed. ʿA. Abū Zayd). Beirut: 

Muʾassasat al-Risāla. 

GABRIELI, F. (1986). Adab. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 1, pp. 175-176). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_0293 

GRANJA, F. de la (1970). Cuentos árabes en la “Floresta Española” de Melchor de Santa Cruz. Al-Andalus, 

35(2), 387-390. 

ḤALABĪ, N. al-D. al- (2006). Insān al-ʿuyūn fī Sīrat al-Amīn al-Maʾmūn, al-maʿrūfa bi l-Sīra al-ḥalabiyya  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Vol. 3) إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون المعروفة بالسيرة الحلبية

IBN ʿABD RABBIHI, A. (1949-1965). Kitāb al-ʿIqd al-farīd  كتاب العقد الفريد (Vol. 6) (Eds. A. Amīn, A. al-Zayn e 

I. al-Abyārī). El Cairo: Laŷnat al-Taʾlīf wa-l-Tarŷama wa-l-Našr. 

IBN ABĪ ʿAWN, I. b. M. (1996). Kitāb al-aŷwiba al-muskita  كتاب الأجوبة المسكتة (Ed. M. Aḥmad Yūsuf). El 

Cairo: ʿAyn li l-Dirāsāt wa-l-Buḥūṯ al-Insāniyya wa-l-Iŷtimāʿiyya. 

IBN AL-AṮĪR, I. al-D. (1994). Usd al-gāba fī maʿrifat as-ṣaḥāba  أسد الغابة في معرفة الصحابة (Vol. 3) (Eds. ʿA. M. 

Muʿawwaḍ y ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 (Ed. M. B. al-D. al-ʿAlawī). 
Beirut: Dār al-T aqāfa.

Bayhaqī, A. B. al- (2009). Al-Daʿwāt al-kabīr 

[21] 
 

 
 

AZHARĪ, A. M. al- (2004). Tahḏīb al-luga تهذيب اللغة (Vol. 2) (Ed. A. ʿA. al-R. Mujaymar). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

BAŠŠĀR B. Burd, A. M. (1981). Dīwān ديوان (Ed. M. B. al-D. al-ʿAlawī). Beirut: Dār al-Ṭaqāfa. 

BAYHAQĪ, A. B. al- (2009). Al-Daʿwāt al-kabīr الدعوات الكبير (Vol. 1) (Ed. B. b. ʿA. A. al-Badr). Kuwait: Girās. 

BOSWORTH, C. E. y Kaegi, W. E. (2002). Yarmūk. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van 

Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 11, pp. 290-292). Leiden: E. J. 

Brill. https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_1359 

BUHL, F. y Jomier, J. (1991). Maḥmal. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y 

W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 6, pp. 44-46). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_4789 

ḎHAHABĪ, Š. al-D. al- (1996). Siyar aʿlām al-nubalāʾ  سير أعلام النبلاء (Vol. 13) (Ed. ʿA. Abū Zayd). Beirut: 

Muʾassasat al-Risāla. 

GABRIELI, F. (1986). Adab. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 1, pp. 175-176). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_0293 

GRANJA, F. de la (1970). Cuentos árabes en la “Floresta Española” de Melchor de Santa Cruz. Al-Andalus, 

35(2), 387-390. 

ḤALABĪ, N. al-D. al- (2006). Insān al-ʿuyūn fī Sīrat al-Amīn al-Maʾmūn, al-maʿrūfa bi l-Sīra al-ḥalabiyya  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Vol. 3) إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون المعروفة بالسيرة الحلبية

IBN ʿABD RABBIHI, A. (1949-1965). Kitāb al-ʿIqd al-farīd  كتاب العقد الفريد (Vol. 6) (Eds. A. Amīn, A. al-Zayn e 

I. al-Abyārī). El Cairo: Laŷnat al-Taʾlīf wa-l-Tarŷama wa-l-Našr. 

IBN ABĪ ʿAWN, I. b. M. (1996). Kitāb al-aŷwiba al-muskita  كتاب الأجوبة المسكتة (Ed. M. Aḥmad Yūsuf). El 

Cairo: ʿAyn li l-Dirāsāt wa-l-Buḥūṯ al-Insāniyya wa-l-Iŷtimāʿiyya. 

IBN AL-AṮĪR, I. al-D. (1994). Usd al-gāba fī maʿrifat as-ṣaḥāba  أسد الغابة في معرفة الصحابة (Vol. 3) (Eds. ʿA. M. 

Muʿawwaḍ y ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 (Vol. 1) 
(Ed. B. b. ʿA. A. al-Badr). Kuwait: Girās.

Bosworth, C. E. y Kaegi, W. E. (2002). Yarmūk. En P. Bearman, 
Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. Heinrichs 
(Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 11, pp. 290-292). 
Leiden: E.  J. Brill. https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_
COM_1359

Buhl, F. y Jomier, J. (1991). Mah‰mal. En P. Bearman, Th. Bianquis, 
C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), The 
Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 6, pp. 44-46). Leiden: E. J. 
Brill. https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_4789

D ahabī, Š. al-D. al- (1996). Siyar aʿlām al-nubalāʾ 

[21] 
 

 
 

AZHARĪ, A. M. al- (2004). Tahḏīb al-luga تهذيب اللغة (Vol. 2) (Ed. A. ʿA. al-R. Mujaymar). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

BAŠŠĀR B. Burd, A. M. (1981). Dīwān ديوان (Ed. M. B. al-D. al-ʿAlawī). Beirut: Dār al-Ṭaqāfa. 

BAYHAQĪ, A. B. al- (2009). Al-Daʿwāt al-kabīr الدعوات الكبير (Vol. 1) (Ed. B. b. ʿA. A. al-Badr). Kuwait: Girās. 

BOSWORTH, C. E. y Kaegi, W. E. (2002). Yarmūk. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van 

Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 11, pp. 290-292). Leiden: E. J. 

Brill. https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_1359 

BUHL, F. y Jomier, J. (1991). Maḥmal. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y 

W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 6, pp. 44-46). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_4789 

ḎHAHABĪ, Š. al-D. al- (1996). Siyar aʿlām al-nubalāʾ  سير أعلام النبلاء (Vol. 13) (Ed. ʿA. Abū Zayd). Beirut: 

Muʾassasat al-Risāla. 

GABRIELI, F. (1986). Adab. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 1, pp. 175-176). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_0293 

GRANJA, F. de la (1970). Cuentos árabes en la “Floresta Española” de Melchor de Santa Cruz. Al-Andalus, 

35(2), 387-390. 

ḤALABĪ, N. al-D. al- (2006). Insān al-ʿuyūn fī Sīrat al-Amīn al-Maʾmūn, al-maʿrūfa bi l-Sīra al-ḥalabiyya  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Vol. 3) إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون المعروفة بالسيرة الحلبية

IBN ʿABD RABBIHI, A. (1949-1965). Kitāb al-ʿIqd al-farīd  كتاب العقد الفريد (Vol. 6) (Eds. A. Amīn, A. al-Zayn e 

I. al-Abyārī). El Cairo: Laŷnat al-Taʾlīf wa-l-Tarŷama wa-l-Našr. 

IBN ABĪ ʿAWN, I. b. M. (1996). Kitāb al-aŷwiba al-muskita  كتاب الأجوبة المسكتة (Ed. M. Aḥmad Yūsuf). El 

Cairo: ʿAyn li l-Dirāsāt wa-l-Buḥūṯ al-Insāniyya wa-l-Iŷtimāʿiyya. 

IBN AL-AṮĪR, I. al-D. (1994). Usd al-gāba fī maʿrifat as-ṣaḥāba  أسد الغابة في معرفة الصحابة (Vol. 3) (Eds. ʿA. M. 

Muʿawwaḍ y ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 
(Vol. 13) (Ed. ʿA. Abū Zayd). Beirut: Muʾassasat al-Risāla.

Gabrieli, F. (1986). Adab. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bos
worth, E. van Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia 
of Islam (2ª ed.) (Vol. 1, pp. 175-176). Leiden: E. J. Brill. https://
doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_0293

Granja, F. de la (1970). Cuentos árabes en la “Floresta Española” de 
Melchor de Santa Cruz. Al-Andalus, 35(2), 381-400.

H µalabī ,  N. al -D. al -  (2006).  Insān al-ʿuyūn fī Sīrat al-
Amīn al -Maʾmūn ,  al -maʿrūfa bi  l -Sīra al -h ‰a labiyya 

[21] 
 

 
 

AZHARĪ, A. M. al- (2004). Tahḏīb al-luga تهذيب اللغة (Vol. 2) (Ed. A. ʿA. al-R. Mujaymar). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

BAŠŠĀR B. Burd, A. M. (1981). Dīwān ديوان (Ed. M. B. al-D. al-ʿAlawī). Beirut: Dār al-Ṭaqāfa. 

BAYHAQĪ, A. B. al- (2009). Al-Daʿwāt al-kabīr الدعوات الكبير (Vol. 1) (Ed. B. b. ʿA. A. al-Badr). Kuwait: Girās. 

BOSWORTH, C. E. y Kaegi, W. E. (2002). Yarmūk. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van 

Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 11, pp. 290-292). Leiden: E. J. 

Brill. https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_1359 

BUHL, F. y Jomier, J. (1991). Maḥmal. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y 

W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 6, pp. 44-46). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_4789 

ḎHAHABĪ, Š. al-D. al- (1996). Siyar aʿlām al-nubalāʾ  سير أعلام النبلاء (Vol. 13) (Ed. ʿA. Abū Zayd). Beirut: 

Muʾassasat al-Risāla. 

GABRIELI, F. (1986). Adab. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 1, pp. 175-176). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_0293 

GRANJA, F. de la (1970). Cuentos árabes en la “Floresta Española” de Melchor de Santa Cruz. Al-Andalus, 

35(2), 387-390. 

ḤALABĪ, N. al-D. al- (2006). Insān al-ʿuyūn fī Sīrat al-Amīn al-Maʾmūn, al-maʿrūfa bi l-Sīra al-ḥalabiyya  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Vol. 3) إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون المعروفة بالسيرة الحلبية

IBN ʿABD RABBIHI, A. (1949-1965). Kitāb al-ʿIqd al-farīd  كتاب العقد الفريد (Vol. 6) (Eds. A. Amīn, A. al-Zayn e 

I. al-Abyārī). El Cairo: Laŷnat al-Taʾlīf wa-l-Tarŷama wa-l-Našr. 

IBN ABĪ ʿAWN, I. b. M. (1996). Kitāb al-aŷwiba al-muskita  كتاب الأجوبة المسكتة (Ed. M. Aḥmad Yūsuf). El 

Cairo: ʿAyn li l-Dirāsāt wa-l-Buḥūṯ al-Insāniyya wa-l-Iŷtimāʿiyya. 

IBN AL-AṮĪR, I. al-D. (1994). Usd al-gāba fī maʿrifat as-ṣaḥāba  أسد الغابة في معرفة الصحابة (Vol. 3) (Eds. ʿA. M. 

Muʿawwaḍ y ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

[21] 
 

 
 

AZHARĪ, A. M. al- (2004). Tahḏīb al-luga تهذيب اللغة (Vol. 2) (Ed. A. ʿA. al-R. Mujaymar). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

BAŠŠĀR B. Burd, A. M. (1981). Dīwān ديوان (Ed. M. B. al-D. al-ʿAlawī). Beirut: Dār al-Ṭaqāfa. 

BAYHAQĪ, A. B. al- (2009). Al-Daʿwāt al-kabīr الدعوات الكبير (Vol. 1) (Ed. B. b. ʿA. A. al-Badr). Kuwait: Girās. 

BOSWORTH, C. E. y Kaegi, W. E. (2002). Yarmūk. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van 

Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 11, pp. 290-292). Leiden: E. J. 

Brill. https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_1359 

BUHL, F. y Jomier, J. (1991). Maḥmal. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y 

W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 6, pp. 44-46). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_4789 

ḎHAHABĪ, Š. al-D. al- (1996). Siyar aʿlām al-nubalāʾ  سير أعلام النبلاء (Vol. 13) (Ed. ʿA. Abū Zayd). Beirut: 

Muʾassasat al-Risāla. 

GABRIELI, F. (1986). Adab. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 1, pp. 175-176). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_0293 

GRANJA, F. de la (1970). Cuentos árabes en la “Floresta Española” de Melchor de Santa Cruz. Al-Andalus, 

35(2), 387-390. 

ḤALABĪ, N. al-D. al- (2006). Insān al-ʿuyūn fī Sīrat al-Amīn al-Maʾmūn, al-maʿrūfa bi l-Sīra al-ḥalabiyya  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Vol. 3) إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون المعروفة بالسيرة الحلبية

IBN ʿABD RABBIHI, A. (1949-1965). Kitāb al-ʿIqd al-farīd  كتاب العقد الفريد (Vol. 6) (Eds. A. Amīn, A. al-Zayn e 

I. al-Abyārī). El Cairo: Laŷnat al-Taʾlīf wa-l-Tarŷama wa-l-Našr. 

IBN ABĪ ʿAWN, I. b. M. (1996). Kitāb al-aŷwiba al-muskita  كتاب الأجوبة المسكتة (Ed. M. Aḥmad Yūsuf). El 

Cairo: ʿAyn li l-Dirāsāt wa-l-Buḥūṯ al-Insāniyya wa-l-Iŷtimāʿiyya. 

IBN AL-AṮĪR, I. al-D. (1994). Usd al-gāba fī maʿrifat as-ṣaḥāba  أسد الغابة في معرفة الصحابة (Vol. 3) (Eds. ʿA. M. 

Muʿawwaḍ y ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 (Vol. 3). Beirut: 
Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya.

0481-0506-LOPEZ.indd   502 07/07/2020   05:59:24 p.m.



LÓPEZ: NUEVAS NOTAS ACERCA DEL CUENTO ÁRABE DEL TUERTO…	 503

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

Ibn ʿ Abd Rabbihi, A. (1949-1965). Kitāb al-ʿIqd al-farīd  

[21] 
 

 
 

AZHARĪ, A. M. al- (2004). Tahḏīb al-luga تهذيب اللغة (Vol. 2) (Ed. A. ʿA. al-R. Mujaymar). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

BAŠŠĀR B. Burd, A. M. (1981). Dīwān ديوان (Ed. M. B. al-D. al-ʿAlawī). Beirut: Dār al-Ṭaqāfa. 

BAYHAQĪ, A. B. al- (2009). Al-Daʿwāt al-kabīr الدعوات الكبير (Vol. 1) (Ed. B. b. ʿA. A. al-Badr). Kuwait: Girās. 

BOSWORTH, C. E. y Kaegi, W. E. (2002). Yarmūk. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van 

Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 11, pp. 290-292). Leiden: E. J. 

Brill. https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_1359 

BUHL, F. y Jomier, J. (1991). Maḥmal. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y 

W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 6, pp. 44-46). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_4789 

ḎHAHABĪ, Š. al-D. al- (1996). Siyar aʿlām al-nubalāʾ  سير أعلام النبلاء (Vol. 13) (Ed. ʿA. Abū Zayd). Beirut: 

Muʾassasat al-Risāla. 

GABRIELI, F. (1986). Adab. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 1, pp. 175-176). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_0293 

GRANJA, F. de la (1970). Cuentos árabes en la “Floresta Española” de Melchor de Santa Cruz. Al-Andalus, 

35(2), 387-390. 

ḤALABĪ, N. al-D. al- (2006). Insān al-ʿuyūn fī Sīrat al-Amīn al-Maʾmūn, al-maʿrūfa bi l-Sīra al-ḥalabiyya  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Vol. 3) إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون المعروفة بالسيرة الحلبية

IBN ʿABD RABBIHI, A. (1949-1965). Kitāb al-ʿIqd al-farīd  كتاب العقد الفريد (Vol. 6) (Eds. A. Amīn, A. al-Zayn e 

I. al-Abyārī). El Cairo: Laŷnat al-Taʾlīf wa-l-Tarŷama wa-l-Našr. 

IBN ABĪ ʿAWN, I. b. M. (1996). Kitāb al-aŷwiba al-muskita  كتاب الأجوبة المسكتة (Ed. M. Aḥmad Yūsuf). El 

Cairo: ʿAyn li l-Dirāsāt wa-l-Buḥūṯ al-Insāniyya wa-l-Iŷtimāʿiyya. 

IBN AL-AṮĪR, I. al-D. (1994). Usd al-gāba fī maʿrifat as-ṣaḥāba  أسد الغابة في معرفة الصحابة (Vol. 3) (Eds. ʿA. M. 

Muʿawwaḍ y ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 
(Vol. 6) (Eds. A. Amīn, A. al-Zayn e I. al-Abyārī). El Cairo: 
Laynat al-Taʾlīf wa-l-Tary ama wa-l-Našr.

Ibn Abī ʿAwn, I.  b.  M. (1996). Kitāb al-ay wiba al-muskita 

[21] 
 

 
 

AZHARĪ, A. M. al- (2004). Tahḏīb al-luga تهذيب اللغة (Vol. 2) (Ed. A. ʿA. al-R. Mujaymar). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

BAŠŠĀR B. Burd, A. M. (1981). Dīwān ديوان (Ed. M. B. al-D. al-ʿAlawī). Beirut: Dār al-Ṭaqāfa. 

BAYHAQĪ, A. B. al- (2009). Al-Daʿwāt al-kabīr الدعوات الكبير (Vol. 1) (Ed. B. b. ʿA. A. al-Badr). Kuwait: Girās. 

BOSWORTH, C. E. y Kaegi, W. E. (2002). Yarmūk. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van 

Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 11, pp. 290-292). Leiden: E. J. 

Brill. https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_1359 

BUHL, F. y Jomier, J. (1991). Maḥmal. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y 

W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 6, pp. 44-46). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_4789 

ḎHAHABĪ, Š. al-D. al- (1996). Siyar aʿlām al-nubalāʾ  سير أعلام النبلاء (Vol. 13) (Ed. ʿA. Abū Zayd). Beirut: 

Muʾassasat al-Risāla. 

GABRIELI, F. (1986). Adab. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 1, pp. 175-176). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_0293 

GRANJA, F. de la (1970). Cuentos árabes en la “Floresta Española” de Melchor de Santa Cruz. Al-Andalus, 

35(2), 387-390. 

ḤALABĪ, N. al-D. al- (2006). Insān al-ʿuyūn fī Sīrat al-Amīn al-Maʾmūn, al-maʿrūfa bi l-Sīra al-ḥalabiyya  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Vol. 3) إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون المعروفة بالسيرة الحلبية

IBN ʿABD RABBIHI, A. (1949-1965). Kitāb al-ʿIqd al-farīd  كتاب العقد الفريد (Vol. 6) (Eds. A. Amīn, A. al-Zayn e 

I. al-Abyārī). El Cairo: Laŷnat al-Taʾlīf wa-l-Tarŷama wa-l-Našr. 

IBN ABĪ ʿAWN, I. b. M. (1996). Kitāb al-aŷwiba al-muskita  كتاب الأجوبة المسكتة (Ed. M. Aḥmad Yūsuf). El 

Cairo: ʿAyn li l-Dirāsāt wa-l-Buḥūṯ al-Insāniyya wa-l-Iŷtimāʿiyya. 

IBN AL-AṮĪR, I. al-D. (1994). Usd al-gāba fī maʿrifat as-ṣaḥāba  أسد الغابة في معرفة الصحابة (Vol. 3) (Eds. ʿA. M. 

Muʿawwaḍ y ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

[21] 
 

 
 

AZHARĪ, A. M. al- (2004). Tahḏīb al-luga تهذيب اللغة (Vol. 2) (Ed. A. ʿA. al-R. Mujaymar). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

BAŠŠĀR B. Burd, A. M. (1981). Dīwān ديوان (Ed. M. B. al-D. al-ʿAlawī). Beirut: Dār al-Ṭaqāfa. 

BAYHAQĪ, A. B. al- (2009). Al-Daʿwāt al-kabīr الدعوات الكبير (Vol. 1) (Ed. B. b. ʿA. A. al-Badr). Kuwait: Girās. 

BOSWORTH, C. E. y Kaegi, W. E. (2002). Yarmūk. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van 

Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 11, pp. 290-292). Leiden: E. J. 

Brill. https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_1359 

BUHL, F. y Jomier, J. (1991). Maḥmal. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y 

W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 6, pp. 44-46). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_4789 

ḎHAHABĪ, Š. al-D. al- (1996). Siyar aʿlām al-nubalāʾ  سير أعلام النبلاء (Vol. 13) (Ed. ʿA. Abū Zayd). Beirut: 

Muʾassasat al-Risāla. 

GABRIELI, F. (1986). Adab. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 1, pp. 175-176). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_0293 

GRANJA, F. de la (1970). Cuentos árabes en la “Floresta Española” de Melchor de Santa Cruz. Al-Andalus, 

35(2), 387-390. 

ḤALABĪ, N. al-D. al- (2006). Insān al-ʿuyūn fī Sīrat al-Amīn al-Maʾmūn, al-maʿrūfa bi l-Sīra al-ḥalabiyya  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Vol. 3) إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون المعروفة بالسيرة الحلبية

IBN ʿABD RABBIHI, A. (1949-1965). Kitāb al-ʿIqd al-farīd  كتاب العقد الفريد (Vol. 6) (Eds. A. Amīn, A. al-Zayn e 

I. al-Abyārī). El Cairo: Laŷnat al-Taʾlīf wa-l-Tarŷama wa-l-Našr. 

IBN ABĪ ʿAWN, I. b. M. (1996). Kitāb al-aŷwiba al-muskita  كتاب الأجوبة المسكتة (Ed. M. Aḥmad Yūsuf). El 

Cairo: ʿAyn li l-Dirāsāt wa-l-Buḥūṯ al-Insāniyya wa-l-Iŷtimāʿiyya. 

IBN AL-AṮĪR, I. al-D. (1994). Usd al-gāba fī maʿrifat as-ṣaḥāba  أسد الغابة في معرفة الصحابة (Vol. 3) (Eds. ʿA. M. 

Muʿawwaḍ y ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 (Ed. M. Ah‰mad Yūsuf). El Cairo: ʿAyn li 
l-Dirāsāt wa-l-Buh‰ūt  al-Insāniyya wa-l-Iy timāʿiyya.

Ibn al-At īr, I. al-D. (1994). Usd al-gāba fī maʿrifat as-s‰ah‰āba 

[21] 
 

 
 

AZHARĪ, A. M. al- (2004). Tahḏīb al-luga تهذيب اللغة (Vol. 2) (Ed. A. ʿA. al-R. Mujaymar). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

BAŠŠĀR B. Burd, A. M. (1981). Dīwān ديوان (Ed. M. B. al-D. al-ʿAlawī). Beirut: Dār al-Ṭaqāfa. 

BAYHAQĪ, A. B. al- (2009). Al-Daʿwāt al-kabīr الدعوات الكبير (Vol. 1) (Ed. B. b. ʿA. A. al-Badr). Kuwait: Girās. 

BOSWORTH, C. E. y Kaegi, W. E. (2002). Yarmūk. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van 

Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 11, pp. 290-292). Leiden: E. J. 

Brill. https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_1359 

BUHL, F. y Jomier, J. (1991). Maḥmal. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y 

W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 6, pp. 44-46). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_4789 

ḎHAHABĪ, Š. al-D. al- (1996). Siyar aʿlām al-nubalāʾ  سير أعلام النبلاء (Vol. 13) (Ed. ʿA. Abū Zayd). Beirut: 

Muʾassasat al-Risāla. 

GABRIELI, F. (1986). Adab. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 1, pp. 175-176). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_0293 

GRANJA, F. de la (1970). Cuentos árabes en la “Floresta Española” de Melchor de Santa Cruz. Al-Andalus, 

35(2), 387-390. 

ḤALABĪ, N. al-D. al- (2006). Insān al-ʿuyūn fī Sīrat al-Amīn al-Maʾmūn, al-maʿrūfa bi l-Sīra al-ḥalabiyya  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Vol. 3) إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون المعروفة بالسيرة الحلبية

IBN ʿABD RABBIHI, A. (1949-1965). Kitāb al-ʿIqd al-farīd  كتاب العقد الفريد (Vol. 6) (Eds. A. Amīn, A. al-Zayn e 

I. al-Abyārī). El Cairo: Laŷnat al-Taʾlīf wa-l-Tarŷama wa-l-Našr. 

IBN ABĪ ʿAWN, I. b. M. (1996). Kitāb al-aŷwiba al-muskita  كتاب الأجوبة المسكتة (Ed. M. Aḥmad Yūsuf). El 

Cairo: ʿAyn li l-Dirāsāt wa-l-Buḥūṯ al-Insāniyya wa-l-Iŷtimāʿiyya. 

IBN AL-AṮĪR, I. al-D. (1994). Usd al-gāba fī maʿrifat as-ṣaḥāba  أسد الغابة في معرفة الصحابة (Vol. 3) (Eds. ʿA. M. 

Muʿawwaḍ y ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

[21] 
 

 
 

AZHARĪ, A. M. al- (2004). Tahḏīb al-luga تهذيب اللغة (Vol. 2) (Ed. A. ʿA. al-R. Mujaymar). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

BAŠŠĀR B. Burd, A. M. (1981). Dīwān ديوان (Ed. M. B. al-D. al-ʿAlawī). Beirut: Dār al-Ṭaqāfa. 

BAYHAQĪ, A. B. al- (2009). Al-Daʿwāt al-kabīr الدعوات الكبير (Vol. 1) (Ed. B. b. ʿA. A. al-Badr). Kuwait: Girās. 

BOSWORTH, C. E. y Kaegi, W. E. (2002). Yarmūk. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van 

Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 11, pp. 290-292). Leiden: E. J. 

Brill. https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_1359 

BUHL, F. y Jomier, J. (1991). Maḥmal. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y 

W. P. Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 6, pp. 44-46). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_4789 

ḎHAHABĪ, Š. al-D. al- (1996). Siyar aʿlām al-nubalāʾ  سير أعلام النبلاء (Vol. 13) (Ed. ʿA. Abū Zayd). Beirut: 

Muʾassasat al-Risāla. 

GABRIELI, F. (1986). Adab. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 1, pp. 175-176). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_0293 

GRANJA, F. de la (1970). Cuentos árabes en la “Floresta Española” de Melchor de Santa Cruz. Al-Andalus, 

35(2), 387-390. 

ḤALABĪ, N. al-D. al- (2006). Insān al-ʿuyūn fī Sīrat al-Amīn al-Maʾmūn, al-maʿrūfa bi l-Sīra al-ḥalabiyya  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Vol. 3) إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون المعروفة بالسيرة الحلبية

IBN ʿABD RABBIHI, A. (1949-1965). Kitāb al-ʿIqd al-farīd  كتاب العقد الفريد (Vol. 6) (Eds. A. Amīn, A. al-Zayn e 

I. al-Abyārī). El Cairo: Laŷnat al-Taʾlīf wa-l-Tarŷama wa-l-Našr. 

IBN ABĪ ʿAWN, I. b. M. (1996). Kitāb al-aŷwiba al-muskita  كتاب الأجوبة المسكتة (Ed. M. Aḥmad Yūsuf). El 

Cairo: ʿAyn li l-Dirāsāt wa-l-Buḥūṯ al-Insāniyya wa-l-Iŷtimāʿiyya. 

IBN AL-AṮĪR, I. al-D. (1994). Usd al-gāba fī maʿrifat as-ṣaḥāba  أسد الغابة في معرفة الصحابة (Vol. 3) (Eds. ʿA. M. 

Muʿawwaḍ y ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 (Vols. 2 y  3) (Eds. ʿA. M. Muʿawwad‰ 
y ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawy ūd). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya.

Ibn ʿĀs‰im, A. B. (1987). Hµadāʾiq al-azāhir 

[22] 
 

 
 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (1987). Ḥadāʾiq al-azāhir حدائق الأزاهر (Ed. ʿA. ʿAbd al-Raḥmān). Beirut: Dār al-Masīra. 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (D. L. 2019). El libro de los huertos en flor (Ḥadāʾiq al-azāhir). Cuentos, refranes y anécdotas 

de la Granada nazarí (Trad. Desirée López Bernal). Granada: Editorial Universidad de Granada. 

IBN ḤABĪB, M. (199?). Kitāb al-Muḥabbar  المحب ركتاب  (Ed. I. Lichtensta ̈dter). Beirut: Manšūrāt Dār al-Āfāq al-

Ŷadīda. 

IBN ḤAMDŪN, M. (1996). Al-Taḏkira al-ḥamdūniyya  التذكرة الحمدونية (Vol. 7) (Eds. I. ʿAbbās y B. ʿAbbās). 

Beirut: Dār Ṣādir. 

IBN ḤAŶAR AL-ʿASQALĀNĪ, Š. al-D. (1995). Al-Iṣāba fī tamyīz al-ṣaḥāba  الإصابة في تمييز الصحابة (Vol. 3) (Eds. 

ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd y ʿA. M. Muʿawwad). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

IBN MANẒŪR, M. (1981). Lisān al-ʿarab  لسان العرب (Ed. ʿA. A. ʿAlī l-Kabīr et al.). s. l.: s. e. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1963). ʿUyūn al-ajbār عيون الأخبار (T. 4) (Ed. M. ʿA. al-Q. Ḥātim). El Cairo: Wizārat 

al-Ṯaqāfa. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1981). Al-Maʿārif  المعارف (Ed. Ṯ. ʿUkāša). Beirut: Dār al-Maʿārif. 

JAṬĪB AL-BAGDĀDĪ, A. B. A. al- (2000). Al-Bujalāʾ  البخلاء (Ed. B. ʿA. al-W. al-Ŷābī). Beirut: Dār Ibn Ḥazm. 

LÓPEZ BERNAL, D. (2018). El texto sagrado al servicio de la risa en la literatura de Adab. Apuntes a partir 

de los Ḥadāʾiq al-azāhir de Ibn ʿĀṣim (finales s. XIV). En S. Cohen (Ed.), Escritos y humanismo. Textos 

sagrados y sus influencias en literatura, cultura e historia (pp. 65-77). Granada: Editorial Universidad de 

Granada. 

MALTI-DOUGLAS, F. (1997). Playing with the sacred: Religious intertext in Adab discourse. En A. 

Afsaruddin y A. H. Mathias Zahniser (Eds.), Humanism, culture and language in the Near East. Studies in 

honor of Georg Krotkoff (pp. 51-59). Winona Lake, IN: Eisenbrauns. 

MARZOLPH, U. (2000). The Qoran and jocular literature. Arabica, 47(3), 478-487. 

https://doi.org/10.1163/157005800774230308 

 (Ed. ʿA. ʿAbd 
al-Rah‰mān). Beirut: Dār al-Masīra.

Ibn ʿĀs‰im, A. B. (2019). El libro de los huertos en flor (Hµadāʾiq al-
azāhir). Cuentos, refranes y anécdotas de la Granada nazarí 
(Trad. Desirée López Bernal). Granada: Editorial Universidad 
de Granada.

Ibn Hµabīb, M. (199?). Kitāb al-Muh‰abbar 

[22] 
 

 
 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (1987). Ḥadāʾiq al-azāhir حدائق الأزاهر (Ed. ʿA. ʿAbd al-Raḥmān). Beirut: Dār al-Masīra. 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (D. L. 2019). El libro de los huertos en flor (Ḥadāʾiq al-azāhir). Cuentos, refranes y anécdotas 

de la Granada nazarí (Trad. Desirée López Bernal). Granada: Editorial Universidad de Granada. 

IBN ḤABĪB, M. (199?). Kitāb al-Muḥabbar  المحب ركتاب  (Ed. I. Lichtensta ̈dter). Beirut: Manšūrāt Dār al-Āfāq al-

Ŷadīda. 

IBN ḤAMDŪN, M. (1996). Al-Taḏkira al-ḥamdūniyya  التذكرة الحمدونية (Vol. 7) (Eds. I. ʿAbbās y B. ʿAbbās). 

Beirut: Dār Ṣādir. 

IBN ḤAŶAR AL-ʿASQALĀNĪ, Š. al-D. (1995). Al-Iṣāba fī tamyīz al-ṣaḥāba  الإصابة في تمييز الصحابة (Vol. 3) (Eds. 

ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd y ʿA. M. Muʿawwad). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

IBN MANẒŪR, M. (1981). Lisān al-ʿarab  لسان العرب (Ed. ʿA. A. ʿAlī l-Kabīr et al.). s. l.: s. e. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1963). ʿUyūn al-ajbār عيون الأخبار (T. 4) (Ed. M. ʿA. al-Q. Ḥātim). El Cairo: Wizārat 

al-Ṯaqāfa. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1981). Al-Maʿārif  المعارف (Ed. Ṯ. ʿUkāša). Beirut: Dār al-Maʿārif. 

JAṬĪB AL-BAGDĀDĪ, A. B. A. al- (2000). Al-Bujalāʾ  البخلاء (Ed. B. ʿA. al-W. al-Ŷābī). Beirut: Dār Ibn Ḥazm. 

LÓPEZ BERNAL, D. (2018). El texto sagrado al servicio de la risa en la literatura de Adab. Apuntes a partir 

de los Ḥadāʾiq al-azāhir de Ibn ʿĀṣim (finales s. XIV). En S. Cohen (Ed.), Escritos y humanismo. Textos 

sagrados y sus influencias en literatura, cultura e historia (pp. 65-77). Granada: Editorial Universidad de 

Granada. 

MALTI-DOUGLAS, F. (1997). Playing with the sacred: Religious intertext in Adab discourse. En A. 

Afsaruddin y A. H. Mathias Zahniser (Eds.), Humanism, culture and language in the Near East. Studies in 

honor of Georg Krotkoff (pp. 51-59). Winona Lake, IN: Eisenbrauns. 

MARZOLPH, U. (2000). The Qoran and jocular literature. Arabica, 47(3), 478-487. 

https://doi.org/10.1163/157005800774230308 

 (Ed. I. Lichtens-
tädter). Beirut: Manšūrāt Dār al-Āfāq al-Y adīda.

Ibn H µamdūn, M. (1996). Al-Tad kira al-h‰amdūniyya 

[22] 
 

 
 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (1987). Ḥadāʾiq al-azāhir حدائق الأزاهر (Ed. ʿA. ʿAbd al-Raḥmān). Beirut: Dār al-Masīra. 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (D. L. 2019). El libro de los huertos en flor (Ḥadāʾiq al-azāhir). Cuentos, refranes y anécdotas 

de la Granada nazarí (Trad. Desirée López Bernal). Granada: Editorial Universidad de Granada. 

IBN ḤABĪB, M. (199?). Kitāb al-Muḥabbar  المحب ركتاب  (Ed. I. Lichtensta ̈dter). Beirut: Manšūrāt Dār al-Āfāq al-

Ŷadīda. 

IBN ḤAMDŪN, M. (1996). Al-Taḏkira al-ḥamdūniyya  التذكرة الحمدونية (Vol. 7) (Eds. I. ʿAbbās y B. ʿAbbās). 

Beirut: Dār Ṣādir. 

IBN ḤAŶAR AL-ʿASQALĀNĪ, Š. al-D. (1995). Al-Iṣāba fī tamyīz al-ṣaḥāba  الإصابة في تمييز الصحابة (Vol. 3) (Eds. 

ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd y ʿA. M. Muʿawwad). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

IBN MANẒŪR, M. (1981). Lisān al-ʿarab  لسان العرب (Ed. ʿA. A. ʿAlī l-Kabīr et al.). s. l.: s. e. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1963). ʿUyūn al-ajbār عيون الأخبار (T. 4) (Ed. M. ʿA. al-Q. Ḥātim). El Cairo: Wizārat 

al-Ṯaqāfa. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1981). Al-Maʿārif  المعارف (Ed. Ṯ. ʿUkāša). Beirut: Dār al-Maʿārif. 

JAṬĪB AL-BAGDĀDĪ, A. B. A. al- (2000). Al-Bujalāʾ  البخلاء (Ed. B. ʿA. al-W. al-Ŷābī). Beirut: Dār Ibn Ḥazm. 

LÓPEZ BERNAL, D. (2018). El texto sagrado al servicio de la risa en la literatura de Adab. Apuntes a partir 

de los Ḥadāʾiq al-azāhir de Ibn ʿĀṣim (finales s. XIV). En S. Cohen (Ed.), Escritos y humanismo. Textos 

sagrados y sus influencias en literatura, cultura e historia (pp. 65-77). Granada: Editorial Universidad de 

Granada. 

MALTI-DOUGLAS, F. (1997). Playing with the sacred: Religious intertext in Adab discourse. En A. 

Afsaruddin y A. H. Mathias Zahniser (Eds.), Humanism, culture and language in the Near East. Studies in 

honor of Georg Krotkoff (pp. 51-59). Winona Lake, IN: Eisenbrauns. 

MARZOLPH, U. (2000). The Qoran and jocular literature. Arabica, 47(3), 478-487. 

https://doi.org/10.1163/157005800774230308 

 
(Vol. 7) (Eds. I. ʿAbbās y B. ʿAbbās). Beirut: Dār S‰ādir.

Ibn Hµay ar al-ʿAsqalānī, Š. al-D. (1995). Al-Is‰āba fī tamyīz al-s‰ah‰āba  

[22] 
 

 
 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (1987). Ḥadāʾiq al-azāhir حدائق الأزاهر (Ed. ʿA. ʿAbd al-Raḥmān). Beirut: Dār al-Masīra. 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (D. L. 2019). El libro de los huertos en flor (Ḥadāʾiq al-azāhir). Cuentos, refranes y anécdotas 

de la Granada nazarí (Trad. Desirée López Bernal). Granada: Editorial Universidad de Granada. 

IBN ḤABĪB, M. (199?). Kitāb al-Muḥabbar  المحب ركتاب  (Ed. I. Lichtensta ̈dter). Beirut: Manšūrāt Dār al-Āfāq al-

Ŷadīda. 

IBN ḤAMDŪN, M. (1996). Al-Taḏkira al-ḥamdūniyya  التذكرة الحمدونية (Vol. 7) (Eds. I. ʿAbbās y B. ʿAbbās). 

Beirut: Dār Ṣādir. 

IBN ḤAŶAR AL-ʿASQALĀNĪ, Š. al-D. (1995). Al-Iṣāba fī tamyīz al-ṣaḥāba  الإصابة في تمييز الصحابة (Vol. 3) (Eds. 

ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd y ʿA. M. Muʿawwad). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

IBN MANẒŪR, M. (1981). Lisān al-ʿarab  لسان العرب (Ed. ʿA. A. ʿAlī l-Kabīr et al.). s. l.: s. e. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1963). ʿUyūn al-ajbār عيون الأخبار (T. 4) (Ed. M. ʿA. al-Q. Ḥātim). El Cairo: Wizārat 

al-Ṯaqāfa. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1981). Al-Maʿārif  المعارف (Ed. Ṯ. ʿUkāša). Beirut: Dār al-Maʿārif. 

JAṬĪB AL-BAGDĀDĪ, A. B. A. al- (2000). Al-Bujalāʾ  البخلاء (Ed. B. ʿA. al-W. al-Ŷābī). Beirut: Dār Ibn Ḥazm. 

LÓPEZ BERNAL, D. (2018). El texto sagrado al servicio de la risa en la literatura de Adab. Apuntes a partir 

de los Ḥadāʾiq al-azāhir de Ibn ʿĀṣim (finales s. XIV). En S. Cohen (Ed.), Escritos y humanismo. Textos 

sagrados y sus influencias en literatura, cultura e historia (pp. 65-77). Granada: Editorial Universidad de 

Granada. 

MALTI-DOUGLAS, F. (1997). Playing with the sacred: Religious intertext in Adab discourse. En A. 

Afsaruddin y A. H. Mathias Zahniser (Eds.), Humanism, culture and language in the Near East. Studies in 

honor of Georg Krotkoff (pp. 51-59). Winona Lake, IN: Eisenbrauns. 

MARZOLPH, U. (2000). The Qoran and jocular literature. Arabica, 47(3), 478-487. 

https://doi.org/10.1163/157005800774230308 

 (Vol. 3) (Eds. ʿ Ā. A. ʿ Abd al-Mawyūd y ʿ A. 
M. Muʿawwad‰). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya.

Ibn Manz‰ūr, M. (1981). Lisān al-ʿarab 

[22] 
 

 
 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (1987). Ḥadāʾiq al-azāhir حدائق الأزاهر (Ed. ʿA. ʿAbd al-Raḥmān). Beirut: Dār al-Masīra. 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (D. L. 2019). El libro de los huertos en flor (Ḥadāʾiq al-azāhir). Cuentos, refranes y anécdotas 

de la Granada nazarí (Trad. Desirée López Bernal). Granada: Editorial Universidad de Granada. 

IBN ḤABĪB, M. (199?). Kitāb al-Muḥabbar  المحب ركتاب  (Ed. I. Lichtensta ̈dter). Beirut: Manšūrāt Dār al-Āfāq al-

Ŷadīda. 

IBN ḤAMDŪN, M. (1996). Al-Taḏkira al-ḥamdūniyya  التذكرة الحمدونية (Vol. 7) (Eds. I. ʿAbbās y B. ʿAbbās). 

Beirut: Dār Ṣādir. 

IBN ḤAŶAR AL-ʿASQALĀNĪ, Š. al-D. (1995). Al-Iṣāba fī tamyīz al-ṣaḥāba  الإصابة في تمييز الصحابة (Vol. 3) (Eds. 

ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd y ʿA. M. Muʿawwad). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

IBN MANẒŪR, M. (1981). Lisān al-ʿarab  لسان العرب (Ed. ʿA. A. ʿAlī l-Kabīr et al.). s. l.: s. e. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1963). ʿUyūn al-ajbār عيون الأخبار (T. 4) (Ed. M. ʿA. al-Q. Ḥātim). El Cairo: Wizārat 

al-Ṯaqāfa. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1981). Al-Maʿārif  المعارف (Ed. Ṯ. ʿUkāša). Beirut: Dār al-Maʿārif. 

JAṬĪB AL-BAGDĀDĪ, A. B. A. al- (2000). Al-Bujalāʾ  البخلاء (Ed. B. ʿA. al-W. al-Ŷābī). Beirut: Dār Ibn Ḥazm. 

LÓPEZ BERNAL, D. (2018). El texto sagrado al servicio de la risa en la literatura de Adab. Apuntes a partir 

de los Ḥadāʾiq al-azāhir de Ibn ʿĀṣim (finales s. XIV). En S. Cohen (Ed.), Escritos y humanismo. Textos 

sagrados y sus influencias en literatura, cultura e historia (pp. 65-77). Granada: Editorial Universidad de 

Granada. 

MALTI-DOUGLAS, F. (1997). Playing with the sacred: Religious intertext in Adab discourse. En A. 

Afsaruddin y A. H. Mathias Zahniser (Eds.), Humanism, culture and language in the Near East. Studies in 

honor of Georg Krotkoff (pp. 51-59). Winona Lake, IN: Eisenbrauns. 

MARZOLPH, U. (2000). The Qoran and jocular literature. Arabica, 47(3), 478-487. 

https://doi.org/10.1163/157005800774230308 

 (Ed. ʿ A. A. ʿ Alī l-Ka- 
bīr et al.). s. l.: s. e.

Ibn Qutayba, ʿ A. A. (1963). ʿ Uyūn al-ajbār 

[22] 
 

 
 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (1987). Ḥadāʾiq al-azāhir حدائق الأزاهر (Ed. ʿA. ʿAbd al-Raḥmān). Beirut: Dār al-Masīra. 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (D. L. 2019). El libro de los huertos en flor (Ḥadāʾiq al-azāhir). Cuentos, refranes y anécdotas 

de la Granada nazarí (Trad. Desirée López Bernal). Granada: Editorial Universidad de Granada. 

IBN ḤABĪB, M. (199?). Kitāb al-Muḥabbar  المحب ركتاب  (Ed. I. Lichtensta ̈dter). Beirut: Manšūrāt Dār al-Āfāq al-

Ŷadīda. 

IBN ḤAMDŪN, M. (1996). Al-Taḏkira al-ḥamdūniyya  التذكرة الحمدونية (Vol. 7) (Eds. I. ʿAbbās y B. ʿAbbās). 

Beirut: Dār Ṣādir. 

IBN ḤAŶAR AL-ʿASQALĀNĪ, Š. al-D. (1995). Al-Iṣāba fī tamyīz al-ṣaḥāba  الإصابة في تمييز الصحابة (Vol. 3) (Eds. 

ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd y ʿA. M. Muʿawwad). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

IBN MANẒŪR, M. (1981). Lisān al-ʿarab  لسان العرب (Ed. ʿA. A. ʿAlī l-Kabīr et al.). s. l.: s. e. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1963). ʿUyūn al-ajbār عيون الأخبار (T. 4) (Ed. M. ʿA. al-Q. Ḥātim). El Cairo: Wizārat 

al-Ṯaqāfa. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1981). Al-Maʿārif  المعارف (Ed. Ṯ. ʿUkāša). Beirut: Dār al-Maʿārif. 

JAṬĪB AL-BAGDĀDĪ, A. B. A. al- (2000). Al-Bujalāʾ  البخلاء (Ed. B. ʿA. al-W. al-Ŷābī). Beirut: Dār Ibn Ḥazm. 

LÓPEZ BERNAL, D. (2018). El texto sagrado al servicio de la risa en la literatura de Adab. Apuntes a partir 

de los Ḥadāʾiq al-azāhir de Ibn ʿĀṣim (finales s. XIV). En S. Cohen (Ed.), Escritos y humanismo. Textos 

sagrados y sus influencias en literatura, cultura e historia (pp. 65-77). Granada: Editorial Universidad de 

Granada. 

MALTI-DOUGLAS, F. (1997). Playing with the sacred: Religious intertext in Adab discourse. En A. 

Afsaruddin y A. H. Mathias Zahniser (Eds.), Humanism, culture and language in the Near East. Studies in 

honor of Georg Krotkoff (pp. 51-59). Winona Lake, IN: Eisenbrauns. 

MARZOLPH, U. (2000). The Qoran and jocular literature. Arabica, 47(3), 478-487. 

https://doi.org/10.1163/157005800774230308 

 (T. 4) (Ed. M. 
ʿA. al-Q. Hµātim). El Cairo: Wizārat al-T aqāfa.

Ibn Qutayba, ʿA. A. (1981). Al-Maʿārif 

[22] 
 

 
 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (1987). Ḥadāʾiq al-azāhir حدائق الأزاهر (Ed. ʿA. ʿAbd al-Raḥmān). Beirut: Dār al-Masīra. 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (D. L. 2019). El libro de los huertos en flor (Ḥadāʾiq al-azāhir). Cuentos, refranes y anécdotas 

de la Granada nazarí (Trad. Desirée López Bernal). Granada: Editorial Universidad de Granada. 

IBN ḤABĪB, M. (199?). Kitāb al-Muḥabbar  المحب ركتاب  (Ed. I. Lichtensta ̈dter). Beirut: Manšūrāt Dār al-Āfāq al-

Ŷadīda. 

IBN ḤAMDŪN, M. (1996). Al-Taḏkira al-ḥamdūniyya  التذكرة الحمدونية (Vol. 7) (Eds. I. ʿAbbās y B. ʿAbbās). 

Beirut: Dār Ṣādir. 

IBN ḤAŶAR AL-ʿASQALĀNĪ, Š. al-D. (1995). Al-Iṣāba fī tamyīz al-ṣaḥāba  الإصابة في تمييز الصحابة (Vol. 3) (Eds. 

ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd y ʿA. M. Muʿawwad). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

IBN MANẒŪR, M. (1981). Lisān al-ʿarab  لسان العرب (Ed. ʿA. A. ʿAlī l-Kabīr et al.). s. l.: s. e. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1963). ʿUyūn al-ajbār عيون الأخبار (T. 4) (Ed. M. ʿA. al-Q. Ḥātim). El Cairo: Wizārat 

al-Ṯaqāfa. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1981). Al-Maʿārif  المعارف (Ed. Ṯ. ʿUkāša). Beirut: Dār al-Maʿārif. 

JAṬĪB AL-BAGDĀDĪ, A. B. A. al- (2000). Al-Bujalāʾ  البخلاء (Ed. B. ʿA. al-W. al-Ŷābī). Beirut: Dār Ibn Ḥazm. 

LÓPEZ BERNAL, D. (2018). El texto sagrado al servicio de la risa en la literatura de Adab. Apuntes a partir 

de los Ḥadāʾiq al-azāhir de Ibn ʿĀṣim (finales s. XIV). En S. Cohen (Ed.), Escritos y humanismo. Textos 

sagrados y sus influencias en literatura, cultura e historia (pp. 65-77). Granada: Editorial Universidad de 

Granada. 

MALTI-DOUGLAS, F. (1997). Playing with the sacred: Religious intertext in Adab discourse. En A. 

Afsaruddin y A. H. Mathias Zahniser (Eds.), Humanism, culture and language in the Near East. Studies in 

honor of Georg Krotkoff (pp. 51-59). Winona Lake, IN: Eisenbrauns. 

MARZOLPH, U. (2000). The Qoran and jocular literature. Arabica, 47(3), 478-487. 

https://doi.org/10.1163/157005800774230308 

 (Ed. T . ʿUkāša). Bei- 
rut: Dār al-Maʿārif.

Jat‰īb al-Bagdādī, A. B. A. al- (2000). Al-Bujalāʾ 

[22] 
 

 
 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (1987). Ḥadāʾiq al-azāhir حدائق الأزاهر (Ed. ʿA. ʿAbd al-Raḥmān). Beirut: Dār al-Masīra. 

IBN ʿĀṢIM, A. B. (D. L. 2019). El libro de los huertos en flor (Ḥadāʾiq al-azāhir). Cuentos, refranes y anécdotas 

de la Granada nazarí (Trad. Desirée López Bernal). Granada: Editorial Universidad de Granada. 

IBN ḤABĪB, M. (199?). Kitāb al-Muḥabbar  المحب ركتاب  (Ed. I. Lichtensta ̈dter). Beirut: Manšūrāt Dār al-Āfāq al-

Ŷadīda. 

IBN ḤAMDŪN, M. (1996). Al-Taḏkira al-ḥamdūniyya  التذكرة الحمدونية (Vol. 7) (Eds. I. ʿAbbās y B. ʿAbbās). 

Beirut: Dār Ṣādir. 

IBN ḤAŶAR AL-ʿASQALĀNĪ, Š. al-D. (1995). Al-Iṣāba fī tamyīz al-ṣaḥāba  الإصابة في تمييز الصحابة (Vol. 3) (Eds. 

ʿĀ. A. ʿAbd al-Mawŷūd y ʿA. M. Muʿawwad). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

IBN MANẒŪR, M. (1981). Lisān al-ʿarab  لسان العرب (Ed. ʿA. A. ʿAlī l-Kabīr et al.). s. l.: s. e. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1963). ʿUyūn al-ajbār عيون الأخبار (T. 4) (Ed. M. ʿA. al-Q. Ḥātim). El Cairo: Wizārat 

al-Ṯaqāfa. 

IBN QUTAYBA, ʿA. A. (1981). Al-Maʿārif  المعارف (Ed. Ṯ. ʿUkāša). Beirut: Dār al-Maʿārif. 

JAṬĪB AL-BAGDĀDĪ, A. B. A. al- (2000). Al-Bujalāʾ  البخلاء (Ed. B. ʿA. al-W. al-Ŷābī). Beirut: Dār Ibn Ḥazm. 

LÓPEZ BERNAL, D. (2018). El texto sagrado al servicio de la risa en la literatura de Adab. Apuntes a partir 

de los Ḥadāʾiq al-azāhir de Ibn ʿĀṣim (finales s. XIV). En S. Cohen (Ed.), Escritos y humanismo. Textos 

sagrados y sus influencias en literatura, cultura e historia (pp. 65-77). Granada: Editorial Universidad de 

Granada. 

MALTI-DOUGLAS, F. (1997). Playing with the sacred: Religious intertext in Adab discourse. En A. 

Afsaruddin y A. H. Mathias Zahniser (Eds.), Humanism, culture and language in the Near East. Studies in 

honor of Georg Krotkoff (pp. 51-59). Winona Lake, IN: Eisenbrauns. 

MARZOLPH, U. (2000). The Qoran and jocular literature. Arabica, 47(3), 478-487. 

https://doi.org/10.1163/157005800774230308 

 (Ed. B. ʿA. al- 
W. al-Y ābī). Beirut: Dār Ibn Hµazm.

López Bernal, D. (2018). El texto sagrado al servicio de la risa 
en la literatura de adab. Apuntes a partir de los µadāʾiq 
al-azāhir de Ibn ʿĀs‰im (finales s. xiv). En S. Cohen (Ed.), Escri- 
tos y humanismo. Textos sagrados y sus influencias en literatura, 
cultura e historia (pp. 65-77). Granada: Editorial Universidad de 
Granada.

Malti-Douglas, F. (1997). Playing with the sacred: Religious inter
text in Adab discourse. En A. Afsaruddin y A. H. Mathias Zah
niser (Eds.), Humanism, culture and language in the Near East. 

0481-0506-LOPEZ.indd   503 07/07/2020   05:59:27 p.m.



504	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 3 (173), 2020, PP. 481-506

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

Studies in honor of Georg Krotkoff (pp. 51-59). Winona Lake, IN: 
Eisenbrauns.

Marzolph, U. (2000). The Qoran and jocular literature. Arabica, 
47(3), 478-487. https://doi.org/10.1163/157005800774230308

Maydānī, A. al- (1972). May maʿ al-amtāl 

[23] 
 

 
 

MAYDĀNĪ, A. al- (1972). Maŷmaʿ al-amṯāl  مجمع الأمثال (T. 2) (Ed. M. M. al-D. ʿAbd al-Ḥamīd). El Cairo: 

Dār al-Fikr. 

MUSLIM B. AL-ḤAŶŶĀŶ. (1427/2006). Ṣaḥīḥ Muslim  صحيح مسلم (Vol. 2) (Ed. A. Q. N. M. al-Fāriyābī). Riad: 

Dār Ṭayyiba li l-Našr wa-l-Tawzīʿ. 

NISĀʾĪ, A. al- (2001). Al-Sunan al-Kubrà  السنن الكبرى (Vol. 9) (Ed. Ḥ. ʿA. al-M. Šalabī). Beirut: Muʾassasat al-

Risāla. 

NUWAYRĪ, Š. al-D. A. al- (2004). Nihāyat al-arab fī funūn al-adab   الأرب في فنون الأدبنهاية  (Vol. 3) (Ed. Ḥ. Nūr 

al-Dīn) Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

PELLAT, Ch. (1976). Études sur l’histoire socio-culturelle de l’Islam (VIIe-XVe siècle). Londres: Variorum 

Reprints. 

RĀGIB AL-IṢFAHĀNĪ, A. Q. al-H. al- (2009). Muḥāḍarāt al-udabāʾ wa-muḥāwarāt al-šuʿarāʾ wa-l-bulagāʾ  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Ed. S. al-Ŷubaylī) (Vol. 3) محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1911). Nakt al-himyān fī nukat al-ʿumyān نكت الهميان في نكت العميان (Ed. A. Zakī). El 

Cairo: al-Maṭbaʿa al-Ŷāmaliyya bi Miṣr. 

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1988). Al-Šuʿūr bi l-ʿūr الشعور بالعور (Ed. ʿA. al-R. Ḥusayn). Amán: Dār ʿAmmār. 

SUYŪṬĪ, A. l-F. ʿA. al-R. al- (1998). Hamʿ al-hawāmiʿ fī šarḥ Ŷamʿ al-ŷawāmiʿ 

شرح جمع الجوامعهمع الهوامع في    (Vol. 2) (Ed. A. Š. al-Dīn). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

TAMER, G. (Ed.) (2009). Humour in der arabischen Kultur/Humour in Arabic Culture. Berlín: De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110211061 

TIRMIḎĪ, A. ʿI. M. al- (1996). Ŷāmiʿ al-Ṣaḥīḥ  جامع الصحيح (Vol. 5) (Ed. B. ʿA. Maʿrūf). Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmī. 

WATT, W. M. (1986). al-Ḥudaybiya. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 3, p. 539). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2922 

 (T. 2) (Ed. M. 
M. al-D. ʿAbd al-Hµamīd). El Cairo: Dār al-Fikr.

Muslim B. al-Hµay y āy  (1427/2006). S‰ah‰īh‰ Muslim 

[23] 
 

 
 

MAYDĀNĪ, A. al- (1972). Maŷmaʿ al-amṯāl  مجمع الأمثال (T. 2) (Ed. M. M. al-D. ʿAbd al-Ḥamīd). El Cairo: 

Dār al-Fikr. 

MUSLIM B. AL-ḤAŶŶĀŶ. (1427/2006). Ṣaḥīḥ Muslim  صحيح مسلم (Vol. 2) (Ed. A. Q. N. M. al-Fāriyābī). Riad: 

Dār Ṭayyiba li l-Našr wa-l-Tawzīʿ. 

NISĀʾĪ, A. al- (2001). Al-Sunan al-Kubrà  السنن الكبرى (Vol. 9) (Ed. Ḥ. ʿA. al-M. Šalabī). Beirut: Muʾassasat al-

Risāla. 

NUWAYRĪ, Š. al-D. A. al- (2004). Nihāyat al-arab fī funūn al-adab   الأرب في فنون الأدبنهاية  (Vol. 3) (Ed. Ḥ. Nūr 

al-Dīn) Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

PELLAT, Ch. (1976). Études sur l’histoire socio-culturelle de l’Islam (VIIe-XVe siècle). Londres: Variorum 

Reprints. 

RĀGIB AL-IṢFAHĀNĪ, A. Q. al-H. al- (2009). Muḥāḍarāt al-udabāʾ wa-muḥāwarāt al-šuʿarāʾ wa-l-bulagāʾ  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Ed. S. al-Ŷubaylī) (Vol. 3) محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1911). Nakt al-himyān fī nukat al-ʿumyān نكت الهميان في نكت العميان (Ed. A. Zakī). El 

Cairo: al-Maṭbaʿa al-Ŷāmaliyya bi Miṣr. 

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1988). Al-Šuʿūr bi l-ʿūr الشعور بالعور (Ed. ʿA. al-R. Ḥusayn). Amán: Dār ʿAmmār. 

SUYŪṬĪ, A. l-F. ʿA. al-R. al- (1998). Hamʿ al-hawāmiʿ fī šarḥ Ŷamʿ al-ŷawāmiʿ 

شرح جمع الجوامعهمع الهوامع في    (Vol. 2) (Ed. A. Š. al-Dīn). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

TAMER, G. (Ed.) (2009). Humour in der arabischen Kultur/Humour in Arabic Culture. Berlín: De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110211061 

TIRMIḎĪ, A. ʿI. M. al- (1996). Ŷāmiʿ al-Ṣaḥīḥ  جامع الصحيح (Vol. 5) (Ed. B. ʿA. Maʿrūf). Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmī. 

WATT, W. M. (1986). al-Ḥudaybiya. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 3, p. 539). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2922 

 (Vol. 2) 
(Ed. A. Q. N. M. al-Fāriyābī). Riad: Dār T‰ayyiba li l-Našr wa-
l-Tawzīʿ.

Nisāʾī, A. al- (2001). Al-Sunan al-Kubrà 

[23] 
 

 
 

MAYDĀNĪ, A. al- (1972). Maŷmaʿ al-amṯāl  مجمع الأمثال (T. 2) (Ed. M. M. al-D. ʿAbd al-Ḥamīd). El Cairo: 

Dār al-Fikr. 

MUSLIM B. AL-ḤAŶŶĀŶ. (1427/2006). Ṣaḥīḥ Muslim  صحيح مسلم (Vol. 2) (Ed. A. Q. N. M. al-Fāriyābī). Riad: 

Dār Ṭayyiba li l-Našr wa-l-Tawzīʿ. 

NISĀʾĪ, A. al- (2001). Al-Sunan al-Kubrà  السنن الكبرى (Vol. 9) (Ed. Ḥ. ʿA. al-M. Šalabī). Beirut: Muʾassasat al-

Risāla. 

NUWAYRĪ, Š. al-D. A. al- (2004). Nihāyat al-arab fī funūn al-adab   الأرب في فنون الأدبنهاية  (Vol. 3) (Ed. Ḥ. Nūr 

al-Dīn) Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

PELLAT, Ch. (1976). Études sur l’histoire socio-culturelle de l’Islam (VIIe-XVe siècle). Londres: Variorum 

Reprints. 

RĀGIB AL-IṢFAHĀNĪ, A. Q. al-H. al- (2009). Muḥāḍarāt al-udabāʾ wa-muḥāwarāt al-šuʿarāʾ wa-l-bulagāʾ  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Ed. S. al-Ŷubaylī) (Vol. 3) محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1911). Nakt al-himyān fī nukat al-ʿumyān نكت الهميان في نكت العميان (Ed. A. Zakī). El 

Cairo: al-Maṭbaʿa al-Ŷāmaliyya bi Miṣr. 

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1988). Al-Šuʿūr bi l-ʿūr الشعور بالعور (Ed. ʿA. al-R. Ḥusayn). Amán: Dār ʿAmmār. 

SUYŪṬĪ, A. l-F. ʿA. al-R. al- (1998). Hamʿ al-hawāmiʿ fī šarḥ Ŷamʿ al-ŷawāmiʿ 

شرح جمع الجوامعهمع الهوامع في    (Vol. 2) (Ed. A. Š. al-Dīn). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

TAMER, G. (Ed.) (2009). Humour in der arabischen Kultur/Humour in Arabic Culture. Berlín: De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110211061 

TIRMIḎĪ, A. ʿI. M. al- (1996). Ŷāmiʿ al-Ṣaḥīḥ  جامع الصحيح (Vol. 5) (Ed. B. ʿA. Maʿrūf). Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmī. 

WATT, W. M. (1986). al-Ḥudaybiya. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 3, p. 539). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2922 

 (Vol. 9) (Ed. Hµ. 
ʿA. al-M. Šalabī). Beirut: Muʾassasat al-Risāla.

Nuwayrī, Š. al-D. A. al- (2004). Nihāyat al-arab fī funūn al-adab 
 

[23] 
 

 
 

MAYDĀNĪ, A. al- (1972). Maŷmaʿ al-amṯāl  مجمع الأمثال (T. 2) (Ed. M. M. al-D. ʿAbd al-Ḥamīd). El Cairo: 

Dār al-Fikr. 

MUSLIM B. AL-ḤAŶŶĀŶ. (1427/2006). Ṣaḥīḥ Muslim  صحيح مسلم (Vol. 2) (Ed. A. Q. N. M. al-Fāriyābī). Riad: 

Dār Ṭayyiba li l-Našr wa-l-Tawzīʿ. 

NISĀʾĪ, A. al- (2001). Al-Sunan al-Kubrà  السنن الكبرى (Vol. 9) (Ed. Ḥ. ʿA. al-M. Šalabī). Beirut: Muʾassasat al-

Risāla. 

NUWAYRĪ, Š. al-D. A. al- (2004). Nihāyat al-arab fī funūn al-adab   الأرب في فنون الأدبنهاية  (Vol. 3) (Ed. Ḥ. Nūr 

al-Dīn) Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

PELLAT, Ch. (1976). Études sur l’histoire socio-culturelle de l’Islam (VIIe-XVe siècle). Londres: Variorum 

Reprints. 

RĀGIB AL-IṢFAHĀNĪ, A. Q. al-H. al- (2009). Muḥāḍarāt al-udabāʾ wa-muḥāwarāt al-šuʿarāʾ wa-l-bulagāʾ  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Ed. S. al-Ŷubaylī) (Vol. 3) محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1911). Nakt al-himyān fī nukat al-ʿumyān نكت الهميان في نكت العميان (Ed. A. Zakī). El 

Cairo: al-Maṭbaʿa al-Ŷāmaliyya bi Miṣr. 

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1988). Al-Šuʿūr bi l-ʿūr الشعور بالعور (Ed. ʿA. al-R. Ḥusayn). Amán: Dār ʿAmmār. 

SUYŪṬĪ, A. l-F. ʿA. al-R. al- (1998). Hamʿ al-hawāmiʿ fī šarḥ Ŷamʿ al-ŷawāmiʿ 

شرح جمع الجوامعهمع الهوامع في    (Vol. 2) (Ed. A. Š. al-Dīn). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

TAMER, G. (Ed.) (2009). Humour in der arabischen Kultur/Humour in Arabic Culture. Berlín: De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110211061 

TIRMIḎĪ, A. ʿI. M. al- (1996). Ŷāmiʿ al-Ṣaḥīḥ  جامع الصحيح (Vol. 5) (Ed. B. ʿA. Maʿrūf). Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmī. 

WATT, W. M. (1986). al-Ḥudaybiya. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 3, p. 539). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2922 

[23] 
 

 
 

MAYDĀNĪ, A. al- (1972). Maŷmaʿ al-amṯāl  مجمع الأمثال (T. 2) (Ed. M. M. al-D. ʿAbd al-Ḥamīd). El Cairo: 

Dār al-Fikr. 

MUSLIM B. AL-ḤAŶŶĀŶ. (1427/2006). Ṣaḥīḥ Muslim  صحيح مسلم (Vol. 2) (Ed. A. Q. N. M. al-Fāriyābī). Riad: 

Dār Ṭayyiba li l-Našr wa-l-Tawzīʿ. 

NISĀʾĪ, A. al- (2001). Al-Sunan al-Kubrà  السنن الكبرى (Vol. 9) (Ed. Ḥ. ʿA. al-M. Šalabī). Beirut: Muʾassasat al-

Risāla. 

NUWAYRĪ, Š. al-D. A. al- (2004). Nihāyat al-arab fī funūn al-adab   الأرب في فنون الأدبنهاية  (Vol. 3) (Ed. Ḥ. Nūr 

al-Dīn) Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

PELLAT, Ch. (1976). Études sur l’histoire socio-culturelle de l’Islam (VIIe-XVe siècle). Londres: Variorum 

Reprints. 

RĀGIB AL-IṢFAHĀNĪ, A. Q. al-H. al- (2009). Muḥāḍarāt al-udabāʾ wa-muḥāwarāt al-šuʿarāʾ wa-l-bulagāʾ  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Ed. S. al-Ŷubaylī) (Vol. 3) محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1911). Nakt al-himyān fī nukat al-ʿumyān نكت الهميان في نكت العميان (Ed. A. Zakī). El 

Cairo: al-Maṭbaʿa al-Ŷāmaliyya bi Miṣr. 

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1988). Al-Šuʿūr bi l-ʿūr الشعور بالعور (Ed. ʿA. al-R. Ḥusayn). Amán: Dār ʿAmmār. 

SUYŪṬĪ, A. l-F. ʿA. al-R. al- (1998). Hamʿ al-hawāmiʿ fī šarḥ Ŷamʿ al-ŷawāmiʿ 

شرح جمع الجوامعهمع الهوامع في    (Vol. 2) (Ed. A. Š. al-Dīn). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

TAMER, G. (Ed.) (2009). Humour in der arabischen Kultur/Humour in Arabic Culture. Berlín: De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110211061 

TIRMIḎĪ, A. ʿI. M. al- (1996). Ŷāmiʿ al-Ṣaḥīḥ  جامع الصحيح (Vol. 5) (Ed. B. ʿA. Maʿrūf). Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmī. 

WATT, W. M. (1986). al-Ḥudaybiya. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 3, p. 539). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2922 

 (Vol. 3) (Ed. Hµ. Nūr al-Dīn) Beirut: Dār 
al-Kutub al-ʿIlmiyya.

Pellat, Ch. (1976). Études sur l’histoire socio-culturelle de l’Islam (viie-
xve siècle). Londres: Variorum Reprints.

Rāgib al-Is ‰fahānī ,  A.  Q. al -H. al -  (2009).  Muh‰ād ‰arāt 
a l - u d a b ā ʾ  w a - m u h ‰ ā w a r ā t  a l - š u ʿ a r ā ʾ  w a - l - b u l a g ā ʾ 

[23] 
 

 
 

MAYDĀNĪ, A. al- (1972). Maŷmaʿ al-amṯāl  مجمع الأمثال (T. 2) (Ed. M. M. al-D. ʿAbd al-Ḥamīd). El Cairo: 

Dār al-Fikr. 

MUSLIM B. AL-ḤAŶŶĀŶ. (1427/2006). Ṣaḥīḥ Muslim  صحيح مسلم (Vol. 2) (Ed. A. Q. N. M. al-Fāriyābī). Riad: 

Dār Ṭayyiba li l-Našr wa-l-Tawzīʿ. 

NISĀʾĪ, A. al- (2001). Al-Sunan al-Kubrà  السنن الكبرى (Vol. 9) (Ed. Ḥ. ʿA. al-M. Šalabī). Beirut: Muʾassasat al-

Risāla. 

NUWAYRĪ, Š. al-D. A. al- (2004). Nihāyat al-arab fī funūn al-adab   الأرب في فنون الأدبنهاية  (Vol. 3) (Ed. Ḥ. Nūr 

al-Dīn) Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

PELLAT, Ch. (1976). Études sur l’histoire socio-culturelle de l’Islam (VIIe-XVe siècle). Londres: Variorum 

Reprints. 

RĀGIB AL-IṢFAHĀNĪ, A. Q. al-H. al- (2009). Muḥāḍarāt al-udabāʾ wa-muḥāwarāt al-šuʿarāʾ wa-l-bulagāʾ  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Ed. S. al-Ŷubaylī) (Vol. 3) محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1911). Nakt al-himyān fī nukat al-ʿumyān نكت الهميان في نكت العميان (Ed. A. Zakī). El 

Cairo: al-Maṭbaʿa al-Ŷāmaliyya bi Miṣr. 

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1988). Al-Šuʿūr bi l-ʿūr الشعور بالعور (Ed. ʿA. al-R. Ḥusayn). Amán: Dār ʿAmmār. 

SUYŪṬĪ, A. l-F. ʿA. al-R. al- (1998). Hamʿ al-hawāmiʿ fī šarḥ Ŷamʿ al-ŷawāmiʿ 

شرح جمع الجوامعهمع الهوامع في    (Vol. 2) (Ed. A. Š. al-Dīn). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

TAMER, G. (Ed.) (2009). Humour in der arabischen Kultur/Humour in Arabic Culture. Berlín: De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110211061 

TIRMIḎĪ, A. ʿI. M. al- (1996). Ŷāmiʿ al-Ṣaḥīḥ  جامع الصحيح (Vol. 5) (Ed. B. ʿA. Maʿrūf). Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmī. 

WATT, W. M. (1986). al-Ḥudaybiya. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 3, p. 539). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2922 

[23] 
 

 
 

MAYDĀNĪ, A. al- (1972). Maŷmaʿ al-amṯāl  مجمع الأمثال (T. 2) (Ed. M. M. al-D. ʿAbd al-Ḥamīd). El Cairo: 

Dār al-Fikr. 

MUSLIM B. AL-ḤAŶŶĀŶ. (1427/2006). Ṣaḥīḥ Muslim  صحيح مسلم (Vol. 2) (Ed. A. Q. N. M. al-Fāriyābī). Riad: 

Dār Ṭayyiba li l-Našr wa-l-Tawzīʿ. 

NISĀʾĪ, A. al- (2001). Al-Sunan al-Kubrà  السنن الكبرى (Vol. 9) (Ed. Ḥ. ʿA. al-M. Šalabī). Beirut: Muʾassasat al-

Risāla. 

NUWAYRĪ, Š. al-D. A. al- (2004). Nihāyat al-arab fī funūn al-adab   الأرب في فنون الأدبنهاية  (Vol. 3) (Ed. Ḥ. Nūr 

al-Dīn) Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

PELLAT, Ch. (1976). Études sur l’histoire socio-culturelle de l’Islam (VIIe-XVe siècle). Londres: Variorum 

Reprints. 

RĀGIB AL-IṢFAHĀNĪ, A. Q. al-H. al- (2009). Muḥāḍarāt al-udabāʾ wa-muḥāwarāt al-šuʿarāʾ wa-l-bulagāʾ  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Ed. S. al-Ŷubaylī) (Vol. 3) محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1911). Nakt al-himyān fī nukat al-ʿumyān نكت الهميان في نكت العميان (Ed. A. Zakī). El 

Cairo: al-Maṭbaʿa al-Ŷāmaliyya bi Miṣr. 

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1988). Al-Šuʿūr bi l-ʿūr الشعور بالعور (Ed. ʿA. al-R. Ḥusayn). Amán: Dār ʿAmmār. 

SUYŪṬĪ, A. l-F. ʿA. al-R. al- (1998). Hamʿ al-hawāmiʿ fī šarḥ Ŷamʿ al-ŷawāmiʿ 

شرح جمع الجوامعهمع الهوامع في    (Vol. 2) (Ed. A. Š. al-Dīn). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

TAMER, G. (Ed.) (2009). Humour in der arabischen Kultur/Humour in Arabic Culture. Berlín: De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110211061 

TIRMIḎĪ, A. ʿI. M. al- (1996). Ŷāmiʿ al-Ṣaḥīḥ  جامع الصحيح (Vol. 5) (Ed. B. ʿA. Maʿrūf). Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmī. 

WATT, W. M. (1986). al-Ḥudaybiya. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 3, p. 539). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2922 

 (Vol. 3) (Ed. S. al-Yubaylī). 
Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya.

S ‰afadī, J.  b.  A. al- (1911). Nakt al-himyān fī nukat al-ʿumyān 

[23] 
 

 
 

MAYDĀNĪ, A. al- (1972). Maŷmaʿ al-amṯāl  مجمع الأمثال (T. 2) (Ed. M. M. al-D. ʿAbd al-Ḥamīd). El Cairo: 

Dār al-Fikr. 

MUSLIM B. AL-ḤAŶŶĀŶ. (1427/2006). Ṣaḥīḥ Muslim  صحيح مسلم (Vol. 2) (Ed. A. Q. N. M. al-Fāriyābī). Riad: 

Dār Ṭayyiba li l-Našr wa-l-Tawzīʿ. 

NISĀʾĪ, A. al- (2001). Al-Sunan al-Kubrà  السنن الكبرى (Vol. 9) (Ed. Ḥ. ʿA. al-M. Šalabī). Beirut: Muʾassasat al-

Risāla. 

NUWAYRĪ, Š. al-D. A. al- (2004). Nihāyat al-arab fī funūn al-adab   الأرب في فنون الأدبنهاية  (Vol. 3) (Ed. Ḥ. Nūr 

al-Dīn) Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

PELLAT, Ch. (1976). Études sur l’histoire socio-culturelle de l’Islam (VIIe-XVe siècle). Londres: Variorum 

Reprints. 

RĀGIB AL-IṢFAHĀNĪ, A. Q. al-H. al- (2009). Muḥāḍarāt al-udabāʾ wa-muḥāwarāt al-šuʿarāʾ wa-l-bulagāʾ  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Ed. S. al-Ŷubaylī) (Vol. 3) محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1911). Nakt al-himyān fī nukat al-ʿumyān نكت الهميان في نكت العميان (Ed. A. Zakī). El 

Cairo: al-Maṭbaʿa al-Ŷāmaliyya bi Miṣr. 

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1988). Al-Šuʿūr bi l-ʿūr الشعور بالعور (Ed. ʿA. al-R. Ḥusayn). Amán: Dār ʿAmmār. 

SUYŪṬĪ, A. l-F. ʿA. al-R. al- (1998). Hamʿ al-hawāmiʿ fī šarḥ Ŷamʿ al-ŷawāmiʿ 

شرح جمع الجوامعهمع الهوامع في    (Vol. 2) (Ed. A. Š. al-Dīn). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

TAMER, G. (Ed.) (2009). Humour in der arabischen Kultur/Humour in Arabic Culture. Berlín: De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110211061 

TIRMIḎĪ, A. ʿI. M. al- (1996). Ŷāmiʿ al-Ṣaḥīḥ  جامع الصحيح (Vol. 5) (Ed. B. ʿA. Maʿrūf). Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmī. 

WATT, W. M. (1986). al-Ḥudaybiya. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 3, p. 539). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2922 

 

[23] 
 

 
 

MAYDĀNĪ, A. al- (1972). Maŷmaʿ al-amṯāl  مجمع الأمثال (T. 2) (Ed. M. M. al-D. ʿAbd al-Ḥamīd). El Cairo: 

Dār al-Fikr. 

MUSLIM B. AL-ḤAŶŶĀŶ. (1427/2006). Ṣaḥīḥ Muslim  صحيح مسلم (Vol. 2) (Ed. A. Q. N. M. al-Fāriyābī). Riad: 

Dār Ṭayyiba li l-Našr wa-l-Tawzīʿ. 

NISĀʾĪ, A. al- (2001). Al-Sunan al-Kubrà  السنن الكبرى (Vol. 9) (Ed. Ḥ. ʿA. al-M. Šalabī). Beirut: Muʾassasat al-

Risāla. 

NUWAYRĪ, Š. al-D. A. al- (2004). Nihāyat al-arab fī funūn al-adab   الأرب في فنون الأدبنهاية  (Vol. 3) (Ed. Ḥ. Nūr 

al-Dīn) Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

PELLAT, Ch. (1976). Études sur l’histoire socio-culturelle de l’Islam (VIIe-XVe siècle). Londres: Variorum 

Reprints. 

RĀGIB AL-IṢFAHĀNĪ, A. Q. al-H. al- (2009). Muḥāḍarāt al-udabāʾ wa-muḥāwarāt al-šuʿarāʾ wa-l-bulagāʾ  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Ed. S. al-Ŷubaylī) (Vol. 3) محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1911). Nakt al-himyān fī nukat al-ʿumyān نكت الهميان في نكت العميان (Ed. A. Zakī). El 

Cairo: al-Maṭbaʿa al-Ŷāmaliyya bi Miṣr. 

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1988). Al-Šuʿūr bi l-ʿūr الشعور بالعور (Ed. ʿA. al-R. Ḥusayn). Amán: Dār ʿAmmār. 

SUYŪṬĪ, A. l-F. ʿA. al-R. al- (1998). Hamʿ al-hawāmiʿ fī šarḥ Ŷamʿ al-ŷawāmiʿ 

شرح جمع الجوامعهمع الهوامع في    (Vol. 2) (Ed. A. Š. al-Dīn). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

TAMER, G. (Ed.) (2009). Humour in der arabischen Kultur/Humour in Arabic Culture. Berlín: De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110211061 

TIRMIḎĪ, A. ʿI. M. al- (1996). Ŷāmiʿ al-Ṣaḥīḥ  جامع الصحيح (Vol. 5) (Ed. B. ʿA. Maʿrūf). Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmī. 

WATT, W. M. (1986). al-Ḥudaybiya. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 3, p. 539). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2922 

 (Ed. A. Zakī). El Cairo: al-Mat‰baʿa al-
Y āmaliyya bi Mis‰r.

S‰afadī, J. b. A. al- (1988). Al-Šuʿūr bi l-ʿūr 

[23] 
 

 
 

MAYDĀNĪ, A. al- (1972). Maŷmaʿ al-amṯāl  مجمع الأمثال (T. 2) (Ed. M. M. al-D. ʿAbd al-Ḥamīd). El Cairo: 

Dār al-Fikr. 

MUSLIM B. AL-ḤAŶŶĀŶ. (1427/2006). Ṣaḥīḥ Muslim  صحيح مسلم (Vol. 2) (Ed. A. Q. N. M. al-Fāriyābī). Riad: 

Dār Ṭayyiba li l-Našr wa-l-Tawzīʿ. 

NISĀʾĪ, A. al- (2001). Al-Sunan al-Kubrà  السنن الكبرى (Vol. 9) (Ed. Ḥ. ʿA. al-M. Šalabī). Beirut: Muʾassasat al-

Risāla. 

NUWAYRĪ, Š. al-D. A. al- (2004). Nihāyat al-arab fī funūn al-adab   الأرب في فنون الأدبنهاية  (Vol. 3) (Ed. Ḥ. Nūr 

al-Dīn) Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

PELLAT, Ch. (1976). Études sur l’histoire socio-culturelle de l’Islam (VIIe-XVe siècle). Londres: Variorum 

Reprints. 

RĀGIB AL-IṢFAHĀNĪ, A. Q. al-H. al- (2009). Muḥāḍarāt al-udabāʾ wa-muḥāwarāt al-šuʿarāʾ wa-l-bulagāʾ  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Ed. S. al-Ŷubaylī) (Vol. 3) محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1911). Nakt al-himyān fī nukat al-ʿumyān نكت الهميان في نكت العميان (Ed. A. Zakī). El 

Cairo: al-Maṭbaʿa al-Ŷāmaliyya bi Miṣr. 

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1988). Al-Šuʿūr bi l-ʿūr الشعور بالعور (Ed. ʿA. al-R. Ḥusayn). Amán: Dār ʿAmmār. 

SUYŪṬĪ, A. l-F. ʿA. al-R. al- (1998). Hamʿ al-hawāmiʿ fī šarḥ Ŷamʿ al-ŷawāmiʿ 

شرح جمع الجوامعهمع الهوامع في    (Vol. 2) (Ed. A. Š. al-Dīn). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

TAMER, G. (Ed.) (2009). Humour in der arabischen Kultur/Humour in Arabic Culture. Berlín: De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110211061 

TIRMIḎĪ, A. ʿI. M. al- (1996). Ŷāmiʿ al-Ṣaḥīḥ  جامع الصحيح (Vol. 5) (Ed. B. ʿA. Maʿrūf). Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmī. 

WATT, W. M. (1986). al-Ḥudaybiya. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 3, p. 539). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2922 

 (Ed. ʿ A. al-R. Hµu- 
sayn). Amán: Dār ʿAmmār.

Suyūt‰ī, A. l-F. ʿA. al-R. al- (1998). Hamʿ al-hawāmiʿ fī šarh‰ Y amʿ al-
y awāmiʿ 

[23] 
 

 
 

MAYDĀNĪ, A. al- (1972). Maŷmaʿ al-amṯāl  مجمع الأمثال (T. 2) (Ed. M. M. al-D. ʿAbd al-Ḥamīd). El Cairo: 

Dār al-Fikr. 

MUSLIM B. AL-ḤAŶŶĀŶ. (1427/2006). Ṣaḥīḥ Muslim  صحيح مسلم (Vol. 2) (Ed. A. Q. N. M. al-Fāriyābī). Riad: 

Dār Ṭayyiba li l-Našr wa-l-Tawzīʿ. 

NISĀʾĪ, A. al- (2001). Al-Sunan al-Kubrà  السنن الكبرى (Vol. 9) (Ed. Ḥ. ʿA. al-M. Šalabī). Beirut: Muʾassasat al-

Risāla. 

NUWAYRĪ, Š. al-D. A. al- (2004). Nihāyat al-arab fī funūn al-adab   الأرب في فنون الأدبنهاية  (Vol. 3) (Ed. Ḥ. Nūr 

al-Dīn) Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

PELLAT, Ch. (1976). Études sur l’histoire socio-culturelle de l’Islam (VIIe-XVe siècle). Londres: Variorum 

Reprints. 

RĀGIB AL-IṢFAHĀNĪ, A. Q. al-H. al- (2009). Muḥāḍarāt al-udabāʾ wa-muḥāwarāt al-šuʿarāʾ wa-l-bulagāʾ  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Ed. S. al-Ŷubaylī) (Vol. 3) محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1911). Nakt al-himyān fī nukat al-ʿumyān نكت الهميان في نكت العميان (Ed. A. Zakī). El 

Cairo: al-Maṭbaʿa al-Ŷāmaliyya bi Miṣr. 

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1988). Al-Šuʿūr bi l-ʿūr الشعور بالعور (Ed. ʿA. al-R. Ḥusayn). Amán: Dār ʿAmmār. 

SUYŪṬĪ, A. l-F. ʿA. al-R. al- (1998). Hamʿ al-hawāmiʿ fī šarḥ Ŷamʿ al-ŷawāmiʿ 

شرح جمع الجوامعهمع الهوامع في    (Vol. 2) (Ed. A. Š. al-Dīn). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

TAMER, G. (Ed.) (2009). Humour in der arabischen Kultur/Humour in Arabic Culture. Berlín: De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110211061 

TIRMIḎĪ, A. ʿI. M. al- (1996). Ŷāmiʿ al-Ṣaḥīḥ  جامع الصحيح (Vol. 5) (Ed. B. ʿA. Maʿrūf). Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmī. 

WATT, W. M. (1986). al-Ḥudaybiya. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 3, p. 539). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2922 

 (Vol. 2) (Ed. A. Š. al-Dīn). 
Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya.

Tamer, G. (Ed.) (2009). Humour in der arabischen Kultur/Humour 
in Arabic culture. Berlín: De Gruyter. https://doi.org/10.1515/ 
9783110211061

Tirmidī, A. ʿI. M. al- (1996). Y āmiʿ al-S‰ah‰īh‰ 

[23] 
 

 
 

MAYDĀNĪ, A. al- (1972). Maŷmaʿ al-amṯāl  مجمع الأمثال (T. 2) (Ed. M. M. al-D. ʿAbd al-Ḥamīd). El Cairo: 

Dār al-Fikr. 

MUSLIM B. AL-ḤAŶŶĀŶ. (1427/2006). Ṣaḥīḥ Muslim  صحيح مسلم (Vol. 2) (Ed. A. Q. N. M. al-Fāriyābī). Riad: 

Dār Ṭayyiba li l-Našr wa-l-Tawzīʿ. 

NISĀʾĪ, A. al- (2001). Al-Sunan al-Kubrà  السنن الكبرى (Vol. 9) (Ed. Ḥ. ʿA. al-M. Šalabī). Beirut: Muʾassasat al-

Risāla. 

NUWAYRĪ, Š. al-D. A. al- (2004). Nihāyat al-arab fī funūn al-adab   الأرب في فنون الأدبنهاية  (Vol. 3) (Ed. Ḥ. Nūr 

al-Dīn) Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

PELLAT, Ch. (1976). Études sur l’histoire socio-culturelle de l’Islam (VIIe-XVe siècle). Londres: Variorum 

Reprints. 

RĀGIB AL-IṢFAHĀNĪ, A. Q. al-H. al- (2009). Muḥāḍarāt al-udabāʾ wa-muḥāwarāt al-šuʿarāʾ wa-l-bulagāʾ  

 .Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya .(Ed. S. al-Ŷubaylī) (Vol. 3) محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1911). Nakt al-himyān fī nukat al-ʿumyān نكت الهميان في نكت العميان (Ed. A. Zakī). El 

Cairo: al-Maṭbaʿa al-Ŷāmaliyya bi Miṣr. 

ṢAFADĪ, J. b. A. al- (1988). Al-Šuʿūr bi l-ʿūr الشعور بالعور (Ed. ʿA. al-R. Ḥusayn). Amán: Dār ʿAmmār. 

SUYŪṬĪ, A. l-F. ʿA. al-R. al- (1998). Hamʿ al-hawāmiʿ fī šarḥ Ŷamʿ al-ŷawāmiʿ 

شرح جمع الجوامعهمع الهوامع في    (Vol. 2) (Ed. A. Š. al-Dīn). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

TAMER, G. (Ed.) (2009). Humour in der arabischen Kultur/Humour in Arabic Culture. Berlín: De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110211061 

TIRMIḎĪ, A. ʿI. M. al- (1996). Ŷāmiʿ al-Ṣaḥīḥ  جامع الصحيح (Vol. 5) (Ed. B. ʿA. Maʿrūf). Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmī. 

WATT, W. M. (1986). al-Ḥudaybiya. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. 

Heinrichs (Eds.), The Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 3, p. 539). Leiden: E. J. Brill. 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2922 

 (Vol. 5) (Ed. 
B. ʿA. Maʿrūf). Beirut: Dār al-Garb al-Islāmī.

Watt, W. M. (1986). al-Hµudaybiya. En P. Bearman, Th. Bianquis, 
C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), The 
Encyclopaedia of Islam (2ª ed.) (Vol. 3, p. 539). Leiden: E. J. Brill. 
https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2922

Y āh‰iz‰, ʿA. b. B. al- (1984). Libro de los avaros (Trad. S. Fanjul). Ma-
drid: Editora Nacional.

0481-0506-LOPEZ.indd   504 07/07/2020   05:59:32 p.m.



LÓPEZ: NUEVAS NOTAS ACERCA DEL CUENTO ÁRABE DEL TUERTO…	 505

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i3.2594

Yāh‰iz‰, ʿ A. b. B. al- (1990). Kitāb al-burs‰ān wa-l-ʿuryān wa-l-ʿumyān wa-
l-h‰ūlān 

[24] 
 

 
 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1984). Libro de los avaros (Trad. S. Fanjul). Madrid: Editora Nacional. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1990). Kitāb al-burṣān wa-l-ʿurŷān wa-l-ʿumyān wa-l-ḥūlān 

البرصان والعرجان والعميان والحولانكتاب    (Ed. ʿA. al-S. M. Hārūn). Beirut: Dār al-Ŷīl. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (s. a.). Kitāb al-bujalāʾ  كتاب البخلاء (Ed. Ṭ. al-Hāŷirī). El Cairo: Dār al-Maʿārif. 

YĀQŪT AL-ḤAMAWĪ [al-Rūmī], A. ʿA. A. (1977). Muʿŷam al-buldān  البلدانمعجم  (Vol. 5). Beirut: Dār Ṣādir. 

YŪSĪ, A. ʿA. al-H. al- (1981). Zahr al-akam fī l-amṯāl wa-l-ḥikam  زهر الأكم في الأمثال والحكم (Vol. 1) (Eds. M. 

Ḥaŷŷī y M. al-Ajḍar). Casablanca: Dār al-Ṯaqāfa. 

ZABĪDĪ, M. M. al- (1974). Tāŷ al-ʿarūs min ŷawāhir al-qāmūs تاج العروس من جواهر القاموس (Vol. 13) (Ed. Ḥ. 

Naṣṣār). Kuwait: Maṭbaʿat Ḥukūmat al-Kuwayt. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (1987). Al-Mustaqṣà fī amṯāl al-ʿarab  المستقصى في أمثال العرب (Vol. 1). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (2006). Rabīʿ al-abrār wa-nuṣūṣ al-ajbār ربيع الأبرار ونصوص الأخبار (T. 1) 

(Ed. Ṭ. F. al-Sayyid). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 

 

Desirée López Bernal es doctora en estudios árabes e islámicos por la Universidad de Granada y 

profesora ayudante doctora en el Departamento de Estudios Semíticos de dicha institución. Su 

ámbito de investigación es la literatura árabe clásica oriental y andalusí, especialmente la prosa de 

humor y de adab. También la transmisión de dicha literatura a las letras y al folclor universal. Ha 

publicado más de una decena de artículos en revistas científicas, especializadas en estudios árabes 

y medievales, tradición oral e hispanismo. 

http://orcid.org/0000-0002-9756-9062 

desiree@ugr.es 

 (Ed. ʿA. al-S. M. Hā- 
rūn). Beirut: Dār al-Y īl.

Yāh‰iz‰, ʿ A. b. B. al- (s. a.). Kitāb al-bujalāʾ 

[24] 
 

 
 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1984). Libro de los avaros (Trad. S. Fanjul). Madrid: Editora Nacional. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1990). Kitāb al-burṣān wa-l-ʿurŷān wa-l-ʿumyān wa-l-ḥūlān 

البرصان والعرجان والعميان والحولانكتاب    (Ed. ʿA. al-S. M. Hārūn). Beirut: Dār al-Ŷīl. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (s. a.). Kitāb al-bujalāʾ  كتاب البخلاء (Ed. Ṭ. al-Hāŷirī). El Cairo: Dār al-Maʿārif. 

YĀQŪT AL-ḤAMAWĪ [al-Rūmī], A. ʿA. A. (1977). Muʿŷam al-buldān  البلدانمعجم  (Vol. 5). Beirut: Dār Ṣādir. 

YŪSĪ, A. ʿA. al-H. al- (1981). Zahr al-akam fī l-amṯāl wa-l-ḥikam  زهر الأكم في الأمثال والحكم (Vol. 1) (Eds. M. 

Ḥaŷŷī y M. al-Ajḍar). Casablanca: Dār al-Ṯaqāfa. 

ZABĪDĪ, M. M. al- (1974). Tāŷ al-ʿarūs min ŷawāhir al-qāmūs تاج العروس من جواهر القاموس (Vol. 13) (Ed. Ḥ. 

Naṣṣār). Kuwait: Maṭbaʿat Ḥukūmat al-Kuwayt. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (1987). Al-Mustaqṣà fī amṯāl al-ʿarab  المستقصى في أمثال العرب (Vol. 1). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (2006). Rabīʿ al-abrār wa-nuṣūṣ al-ajbār ربيع الأبرار ونصوص الأخبار (T. 1) 

(Ed. Ṭ. F. al-Sayyid). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 

 

Desirée López Bernal es doctora en estudios árabes e islámicos por la Universidad de Granada y 

profesora ayudante doctora en el Departamento de Estudios Semíticos de dicha institución. Su 

ámbito de investigación es la literatura árabe clásica oriental y andalusí, especialmente la prosa de 

humor y de adab. También la transmisión de dicha literatura a las letras y al folclor universal. Ha 

publicado más de una decena de artículos en revistas científicas, especializadas en estudios árabes 

y medievales, tradición oral e hispanismo. 

http://orcid.org/0000-0002-9756-9062 

desiree@ugr.es 

 (Ed. T‰. al-Hµāyirī). 
El Cairo: Dār al-Maʿārif.

Yāqūt al-Hµamawī [al-Rūmī], A. ʿA. A. (1977). Muʿy am al-buldān 

[24] 
 

 
 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1984). Libro de los avaros (Trad. S. Fanjul). Madrid: Editora Nacional. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1990). Kitāb al-burṣān wa-l-ʿurŷān wa-l-ʿumyān wa-l-ḥūlān 

البرصان والعرجان والعميان والحولانكتاب    (Ed. ʿA. al-S. M. Hārūn). Beirut: Dār al-Ŷīl. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (s. a.). Kitāb al-bujalāʾ  كتاب البخلاء (Ed. Ṭ. al-Hāŷirī). El Cairo: Dār al-Maʿārif. 

YĀQŪT AL-ḤAMAWĪ [al-Rūmī], A. ʿA. A. (1977). Muʿŷam al-buldān  البلدانمعجم  (Vol. 5). Beirut: Dār Ṣādir. 

YŪSĪ, A. ʿA. al-H. al- (1981). Zahr al-akam fī l-amṯāl wa-l-ḥikam  زهر الأكم في الأمثال والحكم (Vol. 1) (Eds. M. 

Ḥaŷŷī y M. al-Ajḍar). Casablanca: Dār al-Ṯaqāfa. 

ZABĪDĪ, M. M. al- (1974). Tāŷ al-ʿarūs min ŷawāhir al-qāmūs تاج العروس من جواهر القاموس (Vol. 13) (Ed. Ḥ. 

Naṣṣār). Kuwait: Maṭbaʿat Ḥukūmat al-Kuwayt. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (1987). Al-Mustaqṣà fī amṯāl al-ʿarab  المستقصى في أمثال العرب (Vol. 1). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (2006). Rabīʿ al-abrār wa-nuṣūṣ al-ajbār ربيع الأبرار ونصوص الأخبار (T. 1) 

(Ed. Ṭ. F. al-Sayyid). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 

 

Desirée López Bernal es doctora en estudios árabes e islámicos por la Universidad de Granada y 

profesora ayudante doctora en el Departamento de Estudios Semíticos de dicha institución. Su 

ámbito de investigación es la literatura árabe clásica oriental y andalusí, especialmente la prosa de 

humor y de adab. También la transmisión de dicha literatura a las letras y al folclor universal. Ha 

publicado más de una decena de artículos en revistas científicas, especializadas en estudios árabes 

y medievales, tradición oral e hispanismo. 

http://orcid.org/0000-0002-9756-9062 

desiree@ugr.es 

 (Vol. 5). Beirut: Dār S‰ādir.
Yūsī, A.  ʿA. al-H. al- (1981). Zahr al-akam fī l-amt āl wa-l-h‰ikam 

 

[24] 
 

 
 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1984). Libro de los avaros (Trad. S. Fanjul). Madrid: Editora Nacional. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1990). Kitāb al-burṣān wa-l-ʿurŷān wa-l-ʿumyān wa-l-ḥūlān 

البرصان والعرجان والعميان والحولانكتاب    (Ed. ʿA. al-S. M. Hārūn). Beirut: Dār al-Ŷīl. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (s. a.). Kitāb al-bujalāʾ  كتاب البخلاء (Ed. Ṭ. al-Hāŷirī). El Cairo: Dār al-Maʿārif. 

YĀQŪT AL-ḤAMAWĪ [al-Rūmī], A. ʿA. A. (1977). Muʿŷam al-buldān  البلدانمعجم  (Vol. 5). Beirut: Dār Ṣādir. 

YŪSĪ, A. ʿA. al-H. al- (1981). Zahr al-akam fī l-amṯāl wa-l-ḥikam  زهر الأكم في الأمثال والحكم (Vol. 1) (Eds. M. 

Ḥaŷŷī y M. al-Ajḍar). Casablanca: Dār al-Ṯaqāfa. 

ZABĪDĪ, M. M. al- (1974). Tāŷ al-ʿarūs min ŷawāhir al-qāmūs تاج العروس من جواهر القاموس (Vol. 13) (Ed. Ḥ. 

Naṣṣār). Kuwait: Maṭbaʿat Ḥukūmat al-Kuwayt. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (1987). Al-Mustaqṣà fī amṯāl al-ʿarab  المستقصى في أمثال العرب (Vol. 1). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (2006). Rabīʿ al-abrār wa-nuṣūṣ al-ajbār ربيع الأبرار ونصوص الأخبار (T. 1) 

(Ed. Ṭ. F. al-Sayyid). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 

 

Desirée López Bernal es doctora en estudios árabes e islámicos por la Universidad de Granada y 

profesora ayudante doctora en el Departamento de Estudios Semíticos de dicha institución. Su 

ámbito de investigación es la literatura árabe clásica oriental y andalusí, especialmente la prosa de 

humor y de adab. También la transmisión de dicha literatura a las letras y al folclor universal. Ha 

publicado más de una decena de artículos en revistas científicas, especializadas en estudios árabes 

y medievales, tradición oral e hispanismo. 

http://orcid.org/0000-0002-9756-9062 

desiree@ugr.es 

 (Vol. 1) (Eds. M. Hµayyī y M. al-Ajd‰ar). 
Casablanca: Dār al-T aqāfa.

Zabīdī, M.  M. al- ( ). Tāy  al-ʿarūs min y awāhir al-qāmūs 

[24] 
 

 
 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1984). Libro de los avaros (Trad. S. Fanjul). Madrid: Editora Nacional. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1990). Kitāb al-burṣān wa-l-ʿurŷān wa-l-ʿumyān wa-l-ḥūlān 

البرصان والعرجان والعميان والحولانكتاب    (Ed. ʿA. al-S. M. Hārūn). Beirut: Dār al-Ŷīl. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (s. a.). Kitāb al-bujalāʾ  كتاب البخلاء (Ed. Ṭ. al-Hāŷirī). El Cairo: Dār al-Maʿārif. 

YĀQŪT AL-ḤAMAWĪ [al-Rūmī], A. ʿA. A. (1977). Muʿŷam al-buldān  البلدانمعجم  (Vol. 5). Beirut: Dār Ṣādir. 

YŪSĪ, A. ʿA. al-H. al- (1981). Zahr al-akam fī l-amṯāl wa-l-ḥikam  زهر الأكم في الأمثال والحكم (Vol. 1) (Eds. M. 

Ḥaŷŷī y M. al-Ajḍar). Casablanca: Dār al-Ṯaqāfa. 

ZABĪDĪ, M. M. al- (1974). Tāŷ al-ʿarūs min ŷawāhir al-qāmūs تاج العروس من جواهر القاموس (Vol. 13) (Ed. Ḥ. 

Naṣṣār). Kuwait: Maṭbaʿat Ḥukūmat al-Kuwayt. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (1987). Al-Mustaqṣà fī amṯāl al-ʿarab  المستقصى في أمثال العرب (Vol. 1). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (2006). Rabīʿ al-abrār wa-nuṣūṣ al-ajbār ربيع الأبرار ونصوص الأخبار (T. 1) 

(Ed. Ṭ. F. al-Sayyid). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 

 

Desirée López Bernal es doctora en estudios árabes e islámicos por la Universidad de Granada y 

profesora ayudante doctora en el Departamento de Estudios Semíticos de dicha institución. Su 

ámbito de investigación es la literatura árabe clásica oriental y andalusí, especialmente la prosa de 

humor y de adab. También la transmisión de dicha literatura a las letras y al folclor universal. Ha 

publicado más de una decena de artículos en revistas científicas, especializadas en estudios árabes 

y medievales, tradición oral e hispanismo. 

http://orcid.org/0000-0002-9756-9062 

desiree@ugr.es 

[24] 
 

 
 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1984). Libro de los avaros (Trad. S. Fanjul). Madrid: Editora Nacional. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1990). Kitāb al-burṣān wa-l-ʿurŷān wa-l-ʿumyān wa-l-ḥūlān 

البرصان والعرجان والعميان والحولانكتاب    (Ed. ʿA. al-S. M. Hārūn). Beirut: Dār al-Ŷīl. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (s. a.). Kitāb al-bujalāʾ  كتاب البخلاء (Ed. Ṭ. al-Hāŷirī). El Cairo: Dār al-Maʿārif. 

YĀQŪT AL-ḤAMAWĪ [al-Rūmī], A. ʿA. A. (1977). Muʿŷam al-buldān  البلدانمعجم  (Vol. 5). Beirut: Dār Ṣādir. 

YŪSĪ, A. ʿA. al-H. al- (1981). Zahr al-akam fī l-amṯāl wa-l-ḥikam  زهر الأكم في الأمثال والحكم (Vol. 1) (Eds. M. 

Ḥaŷŷī y M. al-Ajḍar). Casablanca: Dār al-Ṯaqāfa. 

ZABĪDĪ, M. M. al- (1974). Tāŷ al-ʿarūs min ŷawāhir al-qāmūs تاج العروس من جواهر القاموس (Vol. 13) (Ed. Ḥ. 

Naṣṣār). Kuwait: Maṭbaʿat Ḥukūmat al-Kuwayt. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (1987). Al-Mustaqṣà fī amṯāl al-ʿarab  المستقصى في أمثال العرب (Vol. 1). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (2006). Rabīʿ al-abrār wa-nuṣūṣ al-ajbār ربيع الأبرار ونصوص الأخبار (T. 1) 

(Ed. Ṭ. F. al-Sayyid). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 

 

Desirée López Bernal es doctora en estudios árabes e islámicos por la Universidad de Granada y 

profesora ayudante doctora en el Departamento de Estudios Semíticos de dicha institución. Su 

ámbito de investigación es la literatura árabe clásica oriental y andalusí, especialmente la prosa de 

humor y de adab. También la transmisión de dicha literatura a las letras y al folclor universal. Ha 

publicado más de una decena de artículos en revistas científicas, especializadas en estudios árabes 

y medievales, tradición oral e hispanismo. 

http://orcid.org/0000-0002-9756-9062 

desiree@ugr.es 

 (Vol.  13) (Ed. Hµ. Nas‰s‰ār). Kuwait: 
Mat‰baʿat Hµukūmat al-Kuwayt.

Zamajšarī, A.  Q.  M.  al- (1987). Al-Mustaqs‰à fī amt āl al-ʿarab  

[24] 
 

 
 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1984). Libro de los avaros (Trad. S. Fanjul). Madrid: Editora Nacional. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1990). Kitāb al-burṣān wa-l-ʿurŷān wa-l-ʿumyān wa-l-ḥūlān 

البرصان والعرجان والعميان والحولانكتاب    (Ed. ʿA. al-S. M. Hārūn). Beirut: Dār al-Ŷīl. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (s. a.). Kitāb al-bujalāʾ  كتاب البخلاء (Ed. Ṭ. al-Hāŷirī). El Cairo: Dār al-Maʿārif. 

YĀQŪT AL-ḤAMAWĪ [al-Rūmī], A. ʿA. A. (1977). Muʿŷam al-buldān  البلدانمعجم  (Vol. 5). Beirut: Dār Ṣādir. 

YŪSĪ, A. ʿA. al-H. al- (1981). Zahr al-akam fī l-amṯāl wa-l-ḥikam  زهر الأكم في الأمثال والحكم (Vol. 1) (Eds. M. 

Ḥaŷŷī y M. al-Ajḍar). Casablanca: Dār al-Ṯaqāfa. 

ZABĪDĪ, M. M. al- (1974). Tāŷ al-ʿarūs min ŷawāhir al-qāmūs تاج العروس من جواهر القاموس (Vol. 13) (Ed. Ḥ. 

Naṣṣār). Kuwait: Maṭbaʿat Ḥukūmat al-Kuwayt. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (1987). Al-Mustaqṣà fī amṯāl al-ʿarab  المستقصى في أمثال العرب (Vol. 1). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (2006). Rabīʿ al-abrār wa-nuṣūṣ al-ajbār ربيع الأبرار ونصوص الأخبار (T. 1) 

(Ed. Ṭ. F. al-Sayyid). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 

 

Desirée López Bernal es doctora en estudios árabes e islámicos por la Universidad de Granada y 

profesora ayudante doctora en el Departamento de Estudios Semíticos de dicha institución. Su 

ámbito de investigación es la literatura árabe clásica oriental y andalusí, especialmente la prosa de 

humor y de adab. También la transmisión de dicha literatura a las letras y al folclor universal. Ha 

publicado más de una decena de artículos en revistas científicas, especializadas en estudios árabes 

y medievales, tradición oral e hispanismo. 

http://orcid.org/0000-0002-9756-9062 

desiree@ugr.es 

 (Vol.  1). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIl- 
miyya.

Zamajšarī, A.  Q.  M.  al- (2006). Rabīʿ al-abrār wa-nus‰ūs‰ al-ajbār 

[24] 
 

 
 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1984). Libro de los avaros (Trad. S. Fanjul). Madrid: Editora Nacional. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1990). Kitāb al-burṣān wa-l-ʿurŷān wa-l-ʿumyān wa-l-ḥūlān 

البرصان والعرجان والعميان والحولانكتاب    (Ed. ʿA. al-S. M. Hārūn). Beirut: Dār al-Ŷīl. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (s. a.). Kitāb al-bujalāʾ  كتاب البخلاء (Ed. Ṭ. al-Hāŷirī). El Cairo: Dār al-Maʿārif. 

YĀQŪT AL-ḤAMAWĪ [al-Rūmī], A. ʿA. A. (1977). Muʿŷam al-buldān  البلدانمعجم  (Vol. 5). Beirut: Dār Ṣādir. 

YŪSĪ, A. ʿA. al-H. al- (1981). Zahr al-akam fī l-amṯāl wa-l-ḥikam  زهر الأكم في الأمثال والحكم (Vol. 1) (Eds. M. 

Ḥaŷŷī y M. al-Ajḍar). Casablanca: Dār al-Ṯaqāfa. 

ZABĪDĪ, M. M. al- (1974). Tāŷ al-ʿarūs min ŷawāhir al-qāmūs تاج العروس من جواهر القاموس (Vol. 13) (Ed. Ḥ. 

Naṣṣār). Kuwait: Maṭbaʿat Ḥukūmat al-Kuwayt. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (1987). Al-Mustaqṣà fī amṯāl al-ʿarab  المستقصى في أمثال العرب (Vol. 1). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (2006). Rabīʿ al-abrār wa-nuṣūṣ al-ajbār ربيع الأبرار ونصوص الأخبار (T. 1) 

(Ed. Ṭ. F. al-Sayyid). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 

 

Desirée López Bernal es doctora en estudios árabes e islámicos por la Universidad de Granada y 

profesora ayudante doctora en el Departamento de Estudios Semíticos de dicha institución. Su 

ámbito de investigación es la literatura árabe clásica oriental y andalusí, especialmente la prosa de 

humor y de adab. También la transmisión de dicha literatura a las letras y al folclor universal. Ha 

publicado más de una decena de artículos en revistas científicas, especializadas en estudios árabes 

y medievales, tradición oral e hispanismo. 

http://orcid.org/0000-0002-9756-9062 

desiree@ugr.es 

[24] 
 

 
 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1984). Libro de los avaros (Trad. S. Fanjul). Madrid: Editora Nacional. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (1990). Kitāb al-burṣān wa-l-ʿurŷān wa-l-ʿumyān wa-l-ḥūlān 

البرصان والعرجان والعميان والحولانكتاب    (Ed. ʿA. al-S. M. Hārūn). Beirut: Dār al-Ŷīl. 

ŶĀḤIẒ, ʿA. b. B. al- (s. a.). Kitāb al-bujalāʾ  كتاب البخلاء (Ed. Ṭ. al-Hāŷirī). El Cairo: Dār al-Maʿārif. 

YĀQŪT AL-ḤAMAWĪ [al-Rūmī], A. ʿA. A. (1977). Muʿŷam al-buldān  البلدانمعجم  (Vol. 5). Beirut: Dār Ṣādir. 

YŪSĪ, A. ʿA. al-H. al- (1981). Zahr al-akam fī l-amṯāl wa-l-ḥikam  زهر الأكم في الأمثال والحكم (Vol. 1) (Eds. M. 

Ḥaŷŷī y M. al-Ajḍar). Casablanca: Dār al-Ṯaqāfa. 

ZABĪDĪ, M. M. al- (1974). Tāŷ al-ʿarūs min ŷawāhir al-qāmūs تاج العروس من جواهر القاموس (Vol. 13) (Ed. Ḥ. 

Naṣṣār). Kuwait: Maṭbaʿat Ḥukūmat al-Kuwayt. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (1987). Al-Mustaqṣà fī amṯāl al-ʿarab  المستقصى في أمثال العرب (Vol. 1). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

ZAMAJŠARĪ, A. Q. M. al- (2006). Rabīʿ al-abrār wa-nuṣūṣ al-ajbār ربيع الأبرار ونصوص الأخبار (T. 1) 

(Ed. Ṭ. F. al-Sayyid). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

 

 

Desirée López Bernal es doctora en estudios árabes e islámicos por la Universidad de Granada y 

profesora ayudante doctora en el Departamento de Estudios Semíticos de dicha institución. Su 

ámbito de investigación es la literatura árabe clásica oriental y andalusí, especialmente la prosa de 

humor y de adab. También la transmisión de dicha literatura a las letras y al folclor universal. Ha 

publicado más de una decena de artículos en revistas científicas, especializadas en estudios árabes 

y medievales, tradición oral e hispanismo. 

http://orcid.org/0000-0002-9756-9062 

desiree@ugr.es 

 (T. 1) (Ed. T‰. F. al-Sayyid). Beirut: Dār 
al-Kutub al-ʿIlmiyya.

Desirée López Bernal es doctora en estudios árabes e islámi
cos por la Universidad de Granada y profesora ayudante doc- 
tora en el Departamento de Estudios Semíticos de dicha insti- 
tución. Su ámbito de investigación es la literatura árabe clásica 
oriental y andalusí, especialmente la prosa de humor y de 
adab. También la transmisión de dicha literatura a las letras y 
al folclor universal. Ha publicado más de una decena de artícu
los en revistas científicas, especializadas en estudios árabes y 
medievales, tradición oral e hispanismo.

http://orcid.org/0000-0002-9756-9062 
desiree@ugr.es

0481-0506-LOPEZ.indd   505 07/07/2020   05:59:36 p.m.


