
[619]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 619-634

ISSN 0185-0164	 e-ISSN 2448-654X

TRADUCCIÓN

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2464

Adab al-mu‘allimın, de Ibn Sah‰nun 
(capítulos seleccionados)

Ibn Sah‰nun’s Adab al-mu‘allimın 
(selected chapters)

Traducción del árabe y nota de 
FAYSAL MOHAMED AL-LAL*

Introducción

El tratado Adāb al-mu‘allimīn [Deontología de los docentes] 
de Ibn Sah‰nūn es un claro ejemplo de la importancia de las 
escuelas elementales de enseñanza del Corán en el seno de la 
comunidad islámica. Tuvo su mayor notoriedad en el campo de 
la educación, de ahí la motivación para traducirlo, ya que para 
muchos investigadores y docentes contemporáneos es uno de 
los libros de referencia sobre legislación educativa y pioneros 
en la rama de la pedagogía.

El tratado lo han editado y revisado cinco investigadores del 
mundo de la enseñanza: la primera edición, a cargo de Hµasan 

Recepción: 5 de octubre de 2018. / Aceptación: 22 de noviembre de 2018.
* Universidad de Málaga, fsaladl@hotmail.com

0619-0634-TRADUC-MOHAMED.indd   619 02/07/2019   12:16:30 p.m.



620	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 619-634

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2464

Hµusniy ‘Abd al-Wahhāb, publicada en 1931/1350, constituye 
la base de las ediciones posteriores (Ibn Sah‰nūn, 1931); en 
1968/1387, Ah‰mad Fū’ād al-Ahwāniy sacó una nueva edición 
aumentada con notas breves (Fū’ād al-Ahwānī, 1968); otra más, 
revisada y aumentada con notas esenciales para el entendimien-
to del texto, fue la de Muh‰ammad al-‘Arūsiy al-Mat‰wiy, de 
1972/1391 (Ibn Sah‰nūn, 1972); en 1981/1401 salió una cuarta 
edición anotada profusamente bajo la supervisión de Mah‰mūd 
‘Abd al-Mawlà (Ibn Sah‰nūn, 1981); y la última, hasta la fecha, 
es la edición anotada y comentada con puntuación moderni-
zada de Āli Hµamdān al-Gāmidiy de 2009/1430 (al-Gāmidiy, 
2009).

Las vías de recopilación de las ediciones del tratado Adāb 
al-mu‘allimīn han sido tres: una, a través de Muh‰ammad ben 
Muh‰ammad ben Ah‰mad al-Burriy al-Murādiy (n. y m. des-
conocidos), que corresponde al manuscrito de Túnez; otra, 
por medio de Abī al-‘Abbās al-Abbiyāniy (m. 963/352), que 
corresponde al manuscrito de Rabat; y la última, mediante la 
obra Al-risāla al-mufas‰s‰ala li’ah‰wāl al-muta‘allimīn wa ah‰kām al-
mu‘allimīn wa al-muta‘allimīn, de Al-qābasiy (2009), quien re- 
produjo textualmente párrafos del tratado de Ibn Sah‰nūn en 
algunos apartados de su obra.

Respecto a la traducción al castellano de la obra, se trata 
de una edición bilingüe anotada que incluye la versión origi-
nal árabe adaptada por Āli Hµamdān al-Gāmidiy (2009). Mi 
inclinación por esta última edición se debe a que está bien 
documentada, es de fácil lectura, tiene puntuación moderna y 
la disposición del texto es de párrafos numerados con anota-
ciones claras y escuetas relacionadas con un análisis somero del 
efecto que cada parte de los capítulos del tratado de Ibn Sah‰nūn 
ha tenido en la composición de los demás textos de la antología. 
De hecho, el editor introdujo en cada capítulo abundantes 
notas informativas y explicativas en las que procuró aclarar 
cuestiones presentes en otros escritos, indicar dónde locali- 
zar datos específicos en el texto, explicar significados de tér-
minos árabes y ofrecer información histórica de interés, entre 
otras.

Así pues, es la edición de Āli Hµamdān al-Gāmidiy (2009) 
la que adopté como base para la traducción al español; aunque, 

0619-0634-TRADUC-MOHAMED.indd   620 02/07/2019   12:16:30 p.m.



MOHAMED: ADĀB AL-MU‘ALLIMĪN, DE IBN SAHµNŪN	 621

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2464

sin pretender confundir al lector, también menciono constan-
temente variantes de las ediciones anteriores, sobre todo de 
las de Muh‰ammad al-‘Arūsiy al-Mat‰wiy (Ibn Sah‰nūn, 1972) 
y Mah‰mūd ‘Abd al-Mawlà (Ibn Sah‰nūn, 1981), encaminadas 
a añadir información adicional sobre referencias histórico-
culturales y a explicar diferencias lingüísticas relacionadas con 
la presencia de algunos términos, enunciados y nombres de la 
cadena de transmisión insertados en el texto de la primera edi- 
ción impresa, que difieren tanto del manuscrito de Túnez co- 
mo del de Rabat.

A partir de las ediciones del tratado de Ibn Sah‰nūn han 
aparecido traducciones en tres idiomas: francés, turco e indone-
sio; todas se han adherido al formato y al índice de contenidos 
de la versión original árabe. Desafortunadamente, no he podido 
consultar ninguna de ellas para mi traducción por el desconoci
miento de las tres lenguas, y tampoco he podido compararla 
con las otras por la misma razón.

Para identificar y describir el texto de la obra árabe Adāb 
al-mu‘allimīn de Ibn Sah‰nūn he tomado como referencia las 
pautas de clasificación de textos propuesta por Hurtado Albir 
(2001):

•	 El tipo de texto susceptible de ser traducido forma parte 
del ámbito jurídico y se circunscribe al género del ensa- 
yo dentro de la categoría general de textos doctrinales. Aten-
diendo a su tipología textual, en dicho texto confluyen las 
funciones expositiva, argumentativa, descriptiva y con-
ceptual.

•	 El modo elegido para la traducción de este texto académico 
de naturaleza jurídica corresponde a la modalidad escrita 
con un tono formal del discurso escrito.

•	 El proceso traductor recorrido se centra en traducir di-
rectamente al castellano el texto original en árabe. Esta 
clase de traducción, que revela la vertiente profesional de 
la traducción efectuada, persigue acompañar e informar 
sobre el texto original.

•	 El método escogido para traducir el texto original es el 
método filológico conocido también como traducción 
crítica o anotada. Esta opción metodológica que se dirige 

0619-0634-TRADUC-MOHAMED.indd   621 02/07/2019   12:16:30 p.m.



622	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 619-634

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2464

a un público académico trata de describir y explicar las fa- 
ses de la tarea traductora de los estudiosos y aquellos que 
ejercen la profesión.

•	 Otro criterio a tener en cuenta ha sido la conversión al alfa- 
beto latino de vocablos árabes a través del procedimiento 
de transliteración propuesto por la revista al-Andalus (1933-
1976), que es la adoptada por la mayoría de los arabistas 
españoles.

Referencias

Āli Hµamdān al-Gāmidiy, ‘Ādil (Ed.). (2009). Al-Yāmi‘ fī kutub Adāb 
al-mu‘allimīn. Yedda: [s.e.].

Al-qābasiy. (2009). Kitāb Al-risāla al-mufas‰s‰ala li’ah‰wāl al-muta 
‘allimīn wa ah‰kām al-mu‘allimīn wa al-muta‘allimīn. En ‘Ā. Āli 
Hµamdān al-Gāmidi (Ed.), Al-Yāmi‘ fī kutub Adāb al-mu‘allimīn 
(pp. 225-393). Yedda: [s.e.].

Cortés, J. (1996). Diccionario de árabe culto moderno. Madrid: Gredos.
Fū’ād al-Ahwānī, A. (1968). Al-tarbiya fī al-islām. El Cairo: Dār 

al-Ma’ārif.
Hurtado Albir, A. (2001). Traducción y traductología. Introducción 

a la traductología. Madrid: Cátedra.
Ibn Sah‰nūn, M. (1931). Kitāb Adāb al-mu’allimīn (Ed. Hµ. Hµusnī 

‘Abd alWahhāb). Túnez: Mat‰ba‘a al-‘arab.
Ibn Sah‰nūn, M. (1972). Kitāb Adāb al-mu’allimīn (Ed. Hµ. Hµusnī 

‘Abd alWahhāb. Rev. y coment. Muh‰ammad al-‘Arūsī al-Mat‰wī). 
Túnez: Dar al-kutub al-sharqiya.

Ibn Sah ‰nūn, M. (1981). Kitāb Adāb al-mu’allimīn (Ed. M. ‘Abd 
al-Mawlà). Argelia: Al-šarika al-wataniya lil-našr wa al-tawzī‘.

Lecomte, G. (Trad.). (1953). Le livre des règles de conduite des maî-
tres d’école par Ibn Sah‰nūn. Revue des Études Islamiques, 21, 77- 
105.

Maíllo Salgado, F. (2005). Diccionario de derecho islámico. Gijón: 
Ediciones Trea.

Maíllo Salgado, F. (2013). Diccionario de historia árabe e islámica. 
Madrid: Ábada Editores.

Roser Nebot, N. (2011). Entre los modelos y los estereotipos, la 
diferencia de mentalidad y posibilidad de convivencia. En J. L. 
Sánchez Nogales, J. S. Béjar Bacas y P. Ruiz Lozano (Eds.), Cris-
tianismo, islam y modernidad: Actas del II Congreso de Teología 

0619-0634-TRADUC-MOHAMED.indd   622 02/07/2019   12:16:30 p.m.



MOHAMED: ADĀB AL-MU‘ALLIMĪN, DE IBN SAHµNŪN	 623

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2464

de la Facultad de Teología de Granada (pp. 303-314). Granada: 
Facultad de Teología de Granada. Recuperado de https://www.
academia.edu/22820267/Entre_los_modelos_y_los_estereoti-
pos_la_diferencia_de_mentalidad_y_la_posibilidad_de_convi-
vencia

0619-0634-TRADUC-MOHAMED.indd   623 02/07/2019   12:16:30 p.m.



624	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 619-634

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2464

DEONTOLOGÍA DE LOS DOCENTES

IBN SAHµNŪN

Respecto a la enseñanza del noble Corán

Abū ‘Abd Allāh Muh‰ammad ben Sah‰nūn ha expuesto: mi 
padre Sah‰nūn me transmitió de ‘Abd Allāh ben Wahb, éste 
de Sufyān al-T awriy, éste de ‘Alqama ben Mart ad, éste de Abī 
‘Abd al-Rah‰mān al-Sulamiy y éste de ‘Utmān ben ‘Affān, que 
el Enviado de Dios había dicho: El más excelente entre ustedes 
es aquel que aprende el Corán y lo enseña.

Muh‰ammad ben Sah‰nūn de Abī Tµāhir, éste de Yah‰yà 
ben Hµassān, éste de ‘Abd al-Wāh‰id ben Ziyād, éste de ‘Abd 
al-Rah‰mān ben Ish‰āq, éste de Al-Nu‘mān ben Sa‘d y éste de 
‘Alī ben Abī Tµālib, el cual relató que el Enviado de Dios había 
dicho: El mejor entre ustedes es aquel que aprende el Corán 
y lo enseña.

De Ya‘qūb ben Kāsib, éste de Yūsuf ben Abī Salma, del pa- 
dre de éste, éste de ‘Abd al-Ramān ben Hurmuz, éste de ‘Ubayd 
Allāh ben Abī Rāfi‘ y éste de ‘Alī ben Abī Tµālib, quien mani-
festó que el Enviado de Dios había comentado: Dios eleva con 
el Corán a pueblos.1

De Sah‰nūn y éste de ‘Abd Allāh ben Nāfi‘, quien dijo: Me 
contó Hµusayn ben ‘Abd Allāh ben Dµumayra, éste de su padre, 
éste de su abuelo y éste de ‘Alī ben Abī Tµālib, quien había es- 
cuchado al Enviado de Dios decir: Se reprime la hipocresía man- 
teniéndose firme y perseverante en el estudio del Corán; del 
mismo modo que el fuego funde la escoria del hierro.

Mūsà, éste de ‘Abd al-Rah‰mān ben Mahdiy, éste de ‘Abd 
al-Rah‰mān ben Budayl, éste de su padre y éste de Anas ben Mā- 
lik, el cual señaló que el Enviado de Dios había afirmado: En 
efecto, hay personas que están cercanas a Dios. ¿Quiénes son, 

1 Roser Nebot (2011, p. 313: 6-8) indica que sólo las religiones reveladas eleva- 
ron a masas enteras de población a un nivel de exigencia ética y espiritual.

0619-0634-TRADUC-MOHAMED.indd   624 02/07/2019   12:16:30 p.m.



MOHAMED: ADĀB AL-MU‘ALLIMĪN, DE IBN SAHµNŪN	 625

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2464

Enviado de Dios? [le preguntan]. Los portadores del Corán, que 
son los allegados a Dios y sus predilectos [contesta este último].

De Mālik, éste de Ibn Šihāb, éste de ‘Urwa ben al-Zubayr, 
éste de ‘Abd al-Rah‰mān ben ‘Abd al-Qāriy y éste de ‘Umar ben 
al-Jat‰t‰āb, quien recordó que el Enviado de Dios había dicho: El 
Corán se ha revelado en siete variantes lingüísticas,2 así, recitad 
aquello que podáis.

[Muh‰ammad ben Sah‰nūn] informó: Mūsà ben Mu‘āwiya 
al-S‰umādih‰iy me relató de Sufyān, éste de Al-A‘maš, éste de 
Tamīm ben Salma y éste de Hµudayfa, que habían escuchado 
al Enviado de Dios decir: Quien lea el Corán de forma clara 
obtiene la recompensa de un mártir.

También [Muh‰ammad ben Sah‰nūn] me relató de Al-Zuhriy 
Ah‰mad ben Abī Bakr, éste de Muh‰ammad ben Tµalh‰a, éste de 
Sa‘īd ben Abī Sa‘īd al-Maqburiy y éste de Abī Hurayra, quien 
puntualizó que el Enviado de Dios les había comunicado: 
Quien aprende el Corán en su niñez es como si el Corán se 
mezclara con su carne y su sangre; en cambio, quien lo apren- 
de de adulto, lo termina y no lo abandona, y obtendrá una do- 
ble recompensa.

De nuevo, [Muh‰ammad ben Sah‰nūn] me transmitió de Mū- 
sà, éste de Ibn Wahb, éste de Mu‘āwiya ben S‰ālih‰, éste de 
Asad ben Wadā‘a y éste de ‘Utmān ben ‘Affān, quien citó tex- 
tualmente ciertas palabras de Dios que se encuentran en la ale- 
ya 32 de la azora Fāt‰ir (xxxv: 32): “Y así, hemos dado esta Es- 
critura Divina por herencia a aquellos de nuestros siervos que 
hemos escogido”. Al respecto, añadió que todo aquel que apren- 
da el Corán y lo enseñe es uno de los elegidos por Dios de entre 
todos los seres humanos.

Y nos narraron de Sufyān al-T awriy y éste de ‘Alā’ ben 
as-Sā’ib [(1/ب)], quien dijo que Ibn Mas‘ūd mencionó que la 
gente necesita de tres personas: un gobernante que haga de juez 
entre ellos, de lo contrario se comerían vivos unos a otros; la 
compra y venta de ejemplares del Corán, ya que si no fuera 
por eso, el Corán escasearía; y un maestro que enseñe a sus 

2 Āli Hµamdān al-Gāmidiy (2009, pp. 389-390) cita las discrepancias en torno 
al significado de la expresión árabe sab’at ah‰ruf: algunos sostienen que se trata de las 
siete lecturas estipuladas, mientras que otros, como Ibn Taymiyya, aseguran que hace 
referencia a las siete variedades de la lengua presentes en la península arábiga.

0619-0634-TRADUC-MOHAMED.indd   625 02/07/2019   12:16:30 p.m.



626	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 619-634

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2464

hijos a cambio de recibir un sueldo, puesto que, sin su labor, 
la gente sería analfabeta.

Ibn Wahb, éste de ‘Umar ben Qays y éste de ‘At‰ā’, quien 
enseñaba a escribir en tiempos de Mu‘āwiya3 y estaba contra-
tado.

Ibn Wahb y éste de Ibn Yurayy, que dijo: Pregunté a ‘At‰ā’ 
si cobraba por enseñar el Corán y si sabía de alguien que lo 
hubiera rechazado; me respondió: No.

Ibn Wahb, éste de Hµafs‰ ben ‘Umar, éste de Yūnus y éste 
de Ibn Šihāb, que Sa‘d ben Abī Waqās‰ se presentó acompaña- 
do de un hombre de Iraq para que enseñara el Corán a los ni- 
ños de Medina a cambio de recibir una remuneración econó-
mica.

Ibn Wahb informó que Mālik4 expuso: No hay ningún 
inconveniente en que el maestro perciba un salario por enseñar 
el Corán. Incluso si el maestro estipula percibir un salario, eso 
está permitido, ya que no hay ninguna objeción en acordarlo. 
Por consiguiente, el derecho del maestro a ser retribuido por 
la enseñanza de la recitación del Corán es obligatorio tanto si 
se estipulara como si no. En fin, éste es el posicionamiento de 
los eruditos de nuestra región en cuanto a los maestros.

Respecto a la igualdad de trato hacia el alumnado

[Muh‰ammad ben Sah‰nūn] Me contó Muh‰ammad ben ‘Abd al-
Karīm al-Barqiy, quien dijo: Nos comentó Ah‰mad ben Ibrāhīm 
al-‘Umariy, éste de Ādam ben Bahrām ben Iyās, éste de Al-Rabī‘ 
ben S‰abīh‰ y éste de Anas ben Mālik, quien anotó estas palabras 
del Enviado de Dios: Cualquier educador que tenga a su car- 
go a tres alumnos de esta comunidad, si no le enseña lo mis- 
mo tanto al pobre como al rico de ellos y viceversa, se reunirá 
el Día del Juicio Final con los traidores.

De Mūsà, éste de Al-Fud‰ayl ben ‘Iyād‰, éste de Layt y és- 
te de Al-Hµasan, quien comentó: Si el maestro deja de recibir 

3 Mu‘āwiya ben Abī Sufyān (m. 680/60), fundador y primer califa de la dinastía 
Omeya.

4 Mālik ben Anas al-As‰bah‰iy (m. 795/179), fundador de la escuela jurídica de 
Medina.

0619-0634-TRADUC-MOHAMED.indd   626 02/07/2019   12:16:30 p.m.



MOHAMED: ADĀB AL-MU‘ALLIMĪN, DE IBN SAHµNŪN	 627

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2464

sus honorarios por no tratarlos equitativamente [es decir, a los 
alumnos] se considera de los injustos.

Capítulo dedicado al procedimiento de borrar las aleyas 
coránicas escritas en los encerados

[Muh‰ammad ben Sah‰nūn] Me ha comentado Muh‰ammad ben 
‘Abd al-Rah‰mān de ‘Abd Allāh ben Sa‘īd, éste de Zayd ben Ra- 
bī‘, éste de Bišr ben Hµakīm, éste de Sa‘īd ben Hārūn y éste de 
Anas ben Mālik, quien dijo: Si los alumnos de la escuela corá-
nica borran de sus pizarras con los pies, pongamos por ejemplo 
la aleya 80 de la azora Al-wāqi‘a [lvi: 80], “una revelación del 
Sustentador de todos los mundos”, y el maestro hace caso omiso 
de los principios islámicos, no se dará cuenta de la negligencia 
incurrida hasta que se encuentre con Dios.

Se preguntó a Anas: ¿Cómo eran los educadores de las es- 
cuelas coránicas en tiempos de los imanes Abī Bakr, ‘Umar, 
‘Utmān y ‘Alī?5 Él respondió: El educador disponía de una pila 
que cada uno de los alumnos, por turno, llenaba cada día con 
agua limpia para borrar con ella lo que escribían en sus pizarras; 
luego cavaban un hoyo en la tierra y vertían ahí el agua con la 
que habían borrado sus pizarras; por último, dejaban secar las 
pizarras al sol.

[Muh‰ammad ben Sah‰nūn] He preguntado a Sah‰nūn: ¿Qué 
le parece borrar la pizarra con saliva? Me contestó: No tiene na- 
da de malo mientras no se borre con el pie; también se puede 
usar un paño o algo por el estilo.

5 Según Cortés (1996, p. 37), el término imán hace referencia tanto al dirigente 
político como a la autoridad religiosa. De ahí que Maíllo Salgado (2013, p. 207) puntua-
lice que Abū Bakr (632-634/12-13), ‘Umar (634-644/13-23), ‘Ut mān (644-656/23-35) y 
‘Alī (656-661/35-41) son conocidos en la historiografía araboislámica como los califas 
rašidūn, bien encaminados u ortodoxos, para diferenciarlos de los subsiguientes cali- 
fas omeyas o abasíes, ya que pronto su época fue considerada por los musulmanes como 
una auténtica Edad de Oro, en la que florecieron las genuinas virtudes islámicas. Estos 
cuatro califas de los primeros tiempos del islam, que basaron su régimen en el Corán y 
tomaron como modelo el comportamiento del Enviado de Dios, estaban emparentados 
con este último, bien por lazos de sangre, o bien por alianzas matrimoniales (Abū 
Bakr y ‘Umar eran suegros del Enviado de Dios —uno por su hija ‘Ā’iša, otro por su 
hija Hµafs‰a—, ‘Ut mān era su yerno y ‘Alī, su primo y yerno).

0619-0634-TRADUC-MOHAMED.indd   627 02/07/2019   12:16:30 p.m.



628	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 619-634

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2464

Otra pregunta: ¿Qué opina de las cuestiones que los alum- 
nos escriben en sus tableros cuando están en la escuela corá-
nica? Él contestó: En cuanto al contenido coránico escrito en 
las pizarras no se debe borrar con el pie [(2/ب)], mientras que 
para el resto de las materias que no hacen mención de las aleyas 
coránicas no importa el modo.

Mūsà nos contó, éste de Yarīr y éste de Mans‰ūr,6 el cual hi- 
zo referencia a ’Ibrāhīm al-Naja‘iy, que dijo: Forma parte de la 
valía profesional el que se vean restos de tinta en el atuendo y 
los labios de alguien.

Muh‰ammad ben Sah‰nūn afirmó que esto es una prueba de 
que no pasa nada por borrar la pizarra con la lengua.

En cuanto a la disciplina: medidas correctivas 
admisibles e inadmisibles

Muh‰ammad ben Sah‰nūn ha dicho que mi padre nos comentó 
de ‘Abd al-Rah‰mān,7 éste de ‘Ubayd ben Ish‰āq y éste de Sayf 
ben ‘Umar, quien relató que estaba sentado en la casa de Sa‘d 
al-Iskāf cuando llegó su hijo llorando y le preguntó: ¿Por qué 
lloras, hijo mío? Éste respondió: Me ha castigado el maestro. Y 
el padre replicó: ¡Por Dios, hoy se las va a ver conmigo!8 ‘Ikri-
ma me relató de Ibn ‘Abbās que había escuchado al Enviado 
de Dios decir: Los miembros más malvados de mi comunidad 
son los maestros de los alumnos que tienen escasa compasión 
con los huérfanos y son crueles con los pobres.

Muh‰ammad ben Sah‰nūn ha agregado que si se les castiga 
por el simple hecho de enfurecer al maestro y no por corregir 
alguna falta de comportamiento cometida, entonces dicho 

6 En el manuscrito de Túnez aparece Y uwaybir ben Mans‰ūr; no obstante, Āli 
Hµamdān al-Gāmidiy (2009, p. 563) ha realizado las comprobaciones pertinentes y lo 
ha corregido conforme a lo que está anotado en la obra Yāmi‘u y awāmi‘i al-Ijtis‰ār wa 
al-tibyān, fīmā ya‘rid‰u bayna al-mu‘allimīn wa Ābā’ al-s‰ibiyān de Al-Magrāwiy.

7 Asimismo, Āli Hµamdān al-Gāmidiy (2009, p. 140) ha informado que cuando 
aparece el nombre de ‘Abd al-Rah‰mān se refiere tal vez a ‘Abd al-Rah‰mān ben al-
Qāsim al-‘Utāqi.

8 Aunque el manuscrito de Túnez refleja “Me vais a oír lo que os tengo que de- 
cir”, Āli Hµamdān al-Gāmidiy (2009, p. 86) ha verificado que lo correcto es lo que está 
escrito en el cuerpo del texto principal.

0619-0634-TRADUC-MOHAMED.indd   628 02/07/2019   12:16:30 p.m.



MOHAMED: ADĀB AL-MU‘ALLIMĪN, DE IBN SAHµNŪN	 629

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2464

castigo ha sido en vano. Sin embargo, no hay ningún inconve-
niente en disciplinar a los alumnos por su bien, sin sobrepasar 
más de tres golpes leves. Excepcionalmente, contando con el 
consentimiento previo del padre, se permite darle unos cuantos 
más, siempre que haya lastimado a alguien.

Por ende, a quienes jueguen o ganduleen en el aula se les 
amonesta con diez golpes leves, a diferencia de lo que ocurre 
con quien no ha leído el fragmento del Corán que le corres-
ponde al día. En este último supuesto, no se debe exceder más 
de tres.

[Muh‰ammad ben Sah‰nūn] He preguntado a Sah‰nūn: ¿Por 
qué se ha fijado el correctivo por mal comportamiento en 
diez golpes leves mientras que en lo referente al Corán se han 
establecido sólo tres? Enseguida contestó: Porque diez es la 
máxima medida disciplinaria. Además, escuché a Mālik de- 
cir que el Enviado de Dios ya había anunciado: Que ningu- 
no de ustedes azote por encima de diez excepto la pena legal 
prescrita por el Corán.9

Por ende, Muh‰ammad ben Sah‰nūn ha añadido que Ya‘qūb 
ben Hµumayd nos relató de Wakī‘, éste de Hišām ben Abī ‘Abd 
Allāh, éste de Yahyà ben Abī Kat īr, éste de Al-Muhāyir ben 
‘Ikrima y éste de ‘Abd Allāh ben Abī Bakr,10 que el Enviado 
de Dios había expuesto: No se permite a ningún individuo que 

9 Maíllo Salgado (2005, p. 107) recapitula que los actos ilícitos por los cuales se 
incurre en penas (h‰udūd ) son cinco: el comercio sexual extramatrimonial (zinā 

), la falsa acusación de relaciones ilícitas (qadf ), el consumo de vino (šurb al-jamr 
), el robo (sariqa ) y el bandidaje (qat‘ al-t arīq  ); algunos juristas 

añaden la apostasía (ridda o irtidād ). Los castigos serían para el comercio 
sexual extramatrimonial (zinā ), cien latigazos; la pena más severa es la lapidación 
para el musulmán libre que haya estado o esté casado, y lo mismo para la mujer. Los 
culpables de sodomía incurren teóricamente en la pena de la lapidación, cualquiera que 
sea su situación […]; para la falsa acusación de relaciones ilícitas (qadf ), 80 latigazos, 
así como para el consumo de vino (šurb al-jamr ); para el robo (sariqa ), 
la amputación de la mano del ladrón; para el bandidaje (qat‘ al-t‰arīq  ) sin 
homicidio, la crucifixión o la espada. En los castigos de flagelación, la persona libre 
recibe en toda circunstancia el doble del castigo que el esclavo.

10 Al respecto, Muh‰ammad al-‘Arūsiy al-Mat‰wiy (en Ibn Sah‰nūn, 1972, pp. 90-91) 
ha señalado que la cadena de transmisión que se muestra en el cuerpo del texto procede 
del manuscrito de Rabat, ya que en el manuscrito de Túnez se anota lo siguiente: 
“Ya‘qūb ben Hµumayd, éste de Wakī‘, éste de Hišām ben Abī ‘Abd Allāh ben Abī 
Bakr”. Quizá lo más fidedigno y verídico es lo que aparece en el manuscrito de Rabat 
tras las investigaciones efectuadas.

0619-0634-TRADUC-MOHAMED.indd   629 02/07/2019   12:16:31 p.m.



630	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 619-634

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2464

crea en Dios y el Día del Juicio Final, imponer sanciones de 
más de diez azotes; salvo la pena legal prescrita por el Corán.

[Muh‰ammad ben Sah‰nūn] nos comentó Rabāh‰ ben Tābit,11 
éste de ‘Abd al-Rah‰mān ben Ziyād y éste de Abī ‘Abd al-
Rah‰mān al-Hubuliy, quien dijo: Me llegaron noticias de que 
habían escuchado decir al Enviado de Dios: La medida disci-
plinaria del menor consiste en tres golpes leves con la vara, si 
se excede se le condenará con el talión el Día del Juicio Final. 
El castigo del esposo a la esposa son seis con la varilla, si se 
extralimita será penado de la misma manera el Día del Juicio 
Final. Y la sanción para las esclavas que hayan cometido algu-
na infracción que no sea de las penas legales prescritas por el 
Corán oscila entre los diez y los quince, si se pasa y llega hasta 
los veinte será infligido con el talión el Día del Juicio Final.

Al respecto, Muh‰ammad ben Sah‰nūn ha dicho: Tampoco 
creo que nadie deba castigar al esclavo o sirviente con más de 
diez golpes leves; si rebasa dicho límite sufrirá una pena simi- 
lar el Día de la Resurrección, salvo las penas legales prescritas 
por el Corán. A menos que el sujeto haya cometido tantas pre- 
varicaciones que no haya ningún inconveniente en incremen-
tar la sanción a más de diez en función de la gravedad de las 
faltas cometidas, y eso si no se ha arrepentido de ello con ante- 
rioridad.

Es más, el Enviado de Dios ya dio potestad para corregir el 
comportamiento de las mujeres. De hecho, se había narrado en 
su momento que el hijo de ‘Umar12 castigó a su esposa. En este 
sentido, el Enviado de Dios había expuesto: Es mejor para 
alguien educar a su hijo que dar una medida de caridad.

En todo esto, algunos eruditos en las ciencias islámicas, en- 
tre ellos Sa‘īd ben al-Musayyib, sostienen que el castigo dis-
ciplinario debe ser proporcional a la infracción cometida e, 
incluso, en ocasiones, el correctivo impuesto puede superar 
las penas legales prescritas por el Corán.

11 Mah‰mūd ‘Abd al-Mawlà (en Ibn Sah‰nūn, 1981, p. 77) ha indicado que en el 
manuscrito de Túnez aparece “nos comentó Rabāh‰ de T ābit”, y en el de Rabat, “nos 
comentó Ziyād ben Tābit”.

12 Āli Hµamdān al-Gāmidiy (2009, p. 91) ha aseverado que en las fuentes no se 
menciona explícitamente que Ibn ‘Umar (m. 693/73), hijo de uno de los califas orto-
doxos, haya realizado este tipo de acto.

0619-0634-TRADUC-MOHAMED.indd   630 02/07/2019   12:16:31 p.m.



MOHAMED: ADĀB AL-MU‘ALLIMĪN, DE IBN SAHµNŪN	 631

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2464

Respecto a la recitación parcial del Corán13 
y la correspondiente retribución del maestro

 :Muh‰ammad ben Sah‰nūn ha preguntado a su padre [(3/أ)]
¿Cuándo el maestro debe cobrar por enseñar a recitar el Corán? 
Y éste contestó: Cuando el alumno se aproxime a completar 
el Corán o más de dos tercios del mismo.

[Muh‰ammad ben Sah‰nūn] He vuelto a preguntarle si debe 
cobrar cuando ya haya llegado a la mitad del Corán; el padre 
respondió: Considero que no es un requerimiento. Dicho en 
otras palabras, recibir los honorarios no es obligatorio sin que 
el alumno haya acabado el Corán entero, ni siquiera la mitad 
ni un tercio como tampoco un cuarto; salvo que los padres se 
presten a ello de forma voluntaria.

Muh‰ammad ben Sah‰nūn ha detallado que estaba presen- 
te cuando su padre Sah‰nūn exigió a un señor que le pagase 
por la recitación parcial del Corán.14 Además, esto se ha hecho 
en función del poder adquisitivo de la persona, es decir, en re- 
lación con su fortuna o su penuria.

Preguntaron a Sah‰nūn: ¿Qué le parece que el maestro con- 
ceda a los alumnos un día de descanso o unas cuantas horas 
a lo largo del día? Él replicó: Todavía sigue siendo habitual que 
los trabajadores de cualquier sector disfruten de un día y pi- 
co de descanso semanal. Sin embargo, no se permite al maes- 
tro autorizar a los alumnos a ausentarse más de lo acordado; a 
no ser con el beneplácito de los padres, ya que es un asalariado 
de ellos.

13 Al respecto, Lecomte (1953, pp. 84-85) ha confeccionado la siguiente lista de 
aprendizaje de la recitación del Corán que se ha consagrado en Túnez: 1) Al-ijlās‰ 
(cxii); 2) Al-bayyina (xcviii); 3) Al-‘a‘là (lxxxviii); 4) Al-Nabā’ (lxxviii); 5) Al-mulk 
(lxvii); 6) Al-y umu‘a (lxii); 7) Al-muy ādala (lviii); 8) Al-rah‰mān (lv); 9) Al-fath‰ 
(xlviii); 10) S‰ād (xxxviii), también se denomina jatmat al-rubu‘ o “de un cuarto”, 
porque hasta esta azora culmina una cuarta parte de las 60 que componen el Corán; 
11) Luqmān (xxxi); 12) Al-furqān (xxv); 13) Maryam (xix), también recibe el nombre 
de jatmat al-nisf o “de la mitad”, ya que con esta azora se llega a la mitad del conjun- 
to de las partes que integran el Corán; 14) Yūsuf (xii); 15) Al-a‘rāf (vii), cuando un alumno 
alcanzaba jatmat al-a‘rāf en Kairuán, se le asignaba el título de ‘arīf; 16) Al-baqara (ii), 
también se conoce como jatmat al-kull, dado que, con esta azora, se completa la tota- 
lidad de las partes del Corán.

14 Mah‰mūd ‘Abd al-Mawlà (en Ibn Sah‰nūn, 1981, p. 79) ha citado a Al-Wanšarīsiy, 
quien recuerda en su libro Al-mi‘iyār que Sah‰nūn exigía siete dinares por la recitación 
íntegra de la azora Al-baqara.

0619-0634-TRADUC-MOHAMED.indd   631 02/07/2019   12:16:31 p.m.



632	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 619-634

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2464

Le he preguntado otra vez: ¿Y si el alumno le hace un rega- 
lo al maestro o le obsequia con algo a cambio de permitirle au- 
sentarse o cogerse unos días de vacaciones? Él respondió que no, 
puesto que sólo se debe conceder el permiso de un día después 
de haber concluido la recitación de determinados fragmen- 
tos del Corán y en los días festivos. En otros supuestos no está 
permitido; salvo que los padres lo autoricen.

Sah‰nūn matizó: De ahí que la titulación de la mayoría de 
los maestros haya perdido credibilidad, ya que muchos de ellos 
incumplen con sus obligaciones docentes, con excepción hecha 
de aquellos a los que Dios salvaguarda.

[Muh‰ammad ben Sah‰nūn] Me ha dicho Sah‰nūn: Todas es- 
tas consideraciones se aplican siempre que el maestro reciba 
un sueldo estipulado, mensual o anualmente, por desempeñar 
su labor docente. En cambio, si no se ha formalizado ningún 
tipo de contrato ni se ha estipulado ningún salario, aceptará lo 
que le paguen; tampoco se le puede pedir explicaciones por 
lo que no se le paga. En este caso, puede hacer lo que le apetez- 
ca. Si los tutores de los alumnos están al tanto de la negligen- 
cia del maestro, pues si quieren le pagan y si no quieren, no le 
pagan.

Cuestiones relativas a la estipulación de recibir obsequios 
en las festividades

[Muh‰ammad ben Sah‰nūn] He preguntado a Sah‰nūn si se exige 
a los alumnos hacer regalos al maestro en las festividades; su 
respuesta fue contundentemente negativa y replicó: Sólo si 
lo hacen de forma voluntaria. Además, opina que el maestro 
no debe imponer a los alumnos que le regalen algo y le hagan 
favores más allá del salario estipulado, como tampoco se lo 
debe pedir.

Está terminantemente prohibido que el maestro reciba 
obsequios por eso. En realidad, sólo puede aceptar regalos de 
los alumnos si éstos se lo ofrecen por iniciativa propia en señal 
de agradecimiento y reconocimiento por su meritoria labor. 
Si no le regalan nada no debe castigarlos ni tomar nada de 
ellos bajo amenaza; o bien darles vacaciones si recibe regalos 

0619-0634-TRADUC-MOHAMED.indd   632 02/07/2019   12:16:31 p.m.



MOHAMED: ADĀB AL-MU‘ALLIMĪN, DE IBN SAHµNŪN	 633

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2464

de ellos tampoco es lícito, ya que concederles vacaciones por 
recibir regalos es inaceptable.

Concesión de permisos al alumnado por parte del maestro

[Muh‰ammad ben Sah‰nūn] He preguntado a Sah‰nūn: ¿Cuántos 
días de vacaciones deberían disfrutar los alumnos en las fiestas? 
Él contestó: Se otorgan de uno a tres días para la celebración de 
la Clausura de Ramadán o mes del ayuno; para la celebración 
del Sacrificio de Abraham se conceden tres días, aunque tam-
poco pasa nada por darles cinco.

También le he preguntado: ¿Y si se envía a unos alumnos a 
acompañar a otros? Él respondió que no está permitido, excep- 
to que cuenten con la autorización de los padres o los tuto- 
res o que sus domicilios estén relativamente cerca, dado que 
no es responsabilidad del alumno encargarse de acompañar a 
otros menores. Es más, el maestro debe comprometerse con los 
alumnos a acompañarlos a casa después de haber acabado las cla- 
ses del turno de la mañana y avisar a los tutores de quienes no 
hayan asistido a clase.

Igualmente dijo: Recomiendo al maestro que no deje a 
ningún alumno que se encargue de disciplinar a otro; así como 
tampoco asignar delegado a ninguno de ellos, salvo aquel alum-
no que haya concluido sus estudios coránicos y no desempeñe 
la función docente. En tal caso no hay ningún tipo de incon-
veniente, puesto que en ello hay un beneficio para el alumno. 
En definitiva, no se permite al maestro encomendar a ningún 
alumno [(3/ب)] a que enseñe a otro de los alumnos, a no ser que 
sea con un propósito meramente pedagógico que repercuta en 
beneficio propio del alumno con licenciatura o que se cuente 
formalmente con la respectiva autorización paterna.

En síntesis, el maestro debe asumir todas las responsabili
dades que se derivan de la labor docente, o bien, aquel a quien 
contrate para que le ayude, siempre que tenga la misma for-
mación académica y pedagógica.

0619-0634-TRADUC-MOHAMED.indd   633 02/07/2019   12:16:31 p.m.


